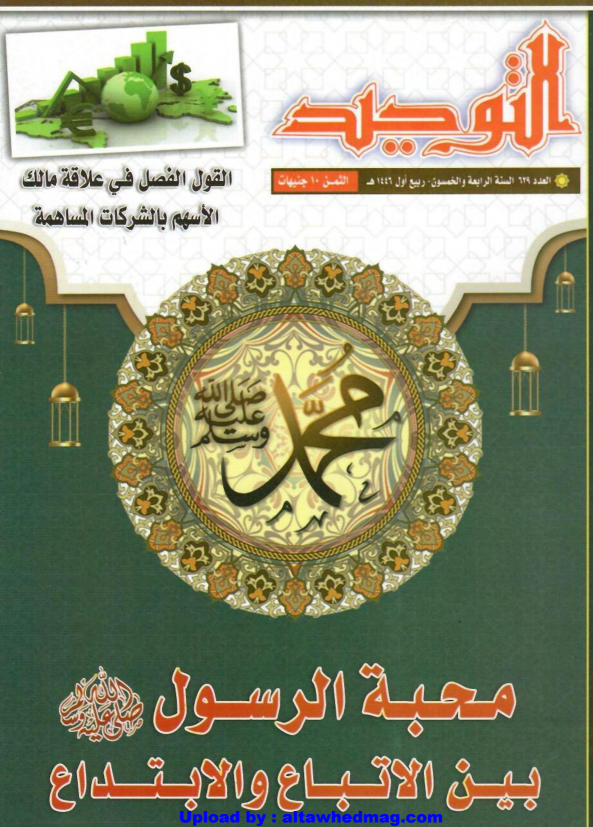
#### وسائل تحقيق الطمأنينة النفسية للأطفال



لمن ١٠ جنهان



#### رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبدالمجيد





الاشتراك السنوي

جمعية أنصار السنة المحمدية

١- في البداخيل سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠ جنيه سنويا.

للتواصيل: واتسياب: .1.. 77744777

٢- في الخارج ما يعادل ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودى بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا

من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة Upload by : altawhedmag.com

#### رئيس التحرير،

#### مصطفى خليل أبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفى:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

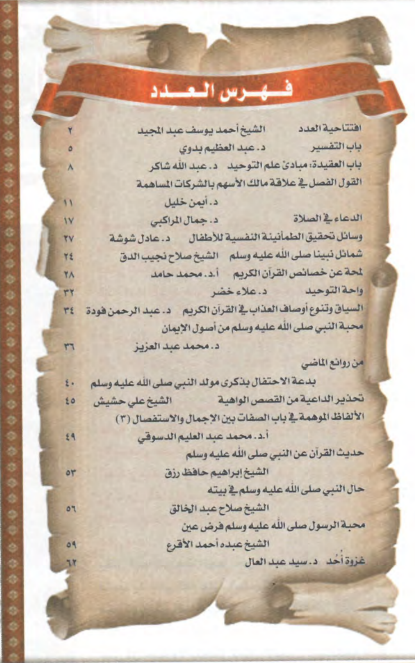
#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالاً ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، المغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالاً ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات اوروپا ٤ یورو

#### إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۳۹۳۰۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷ البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



۱۲۰۰ جنیه ثمن الکرتونة للأفراد والهیئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

الدور السابع

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد

**Upload by : altawhedmag.com** 



الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأنم علينا النعمة، والصلاة والسلام على من كانت بعثته للمؤمنين منة، وعلى آله وصحبه وسلم، ويعدُ،

فإنه كلما اقترب شهر ربيع الأول رأيت في كثير من شوارع السلمين سرادقات الحلوى، واستعد كثير من الناس للاحتفال بذكرى المولد النبوي (كما يسمونه)، وكأنه من أعياد المسلمين، بل قد يهتم به الكثير أعظم من اهتمامهم بعيدي الفطر والأضحى، وإن سألت عن أصل مشروعية هذا الاحتفال، قالوا، حب الرسول صلى الله عليه وسلم، فإن قلت لهم، وما دليلكم على مشروعية الاحتفال هذا؟ قالوا، الرسول صلى الله عليه وسلم الحتفال هذا؟ قالوا، الرسول صلى الله عليه وسلم احتفل بنفسه واحتفل بمولده، فقد كان يصوم يوم الاثنين، كما في صحيح مسلم من حديث أبي قتادة الأنصاري قال، وذاك يوم ولدت فيه، ويوم بُعِثُتُ، أَوْ أَنْزِلَ الأنصاري قال، وذاك يُومٌ وُلدُتُ فيه، ويَومُ بُعِثُت، أَوْ أَنْزِلَ

يُقال لهم: إلى هذا الحد نحن معكم نصوم يوم الاثنين تأسيًا به صلى الله عليه وسلم، كما أننا معكم في وجوب محبته صلى الله عليه وسلم، فحبه صلى الله عليه وسلم واجب لا خلاف في ذلك، وإن حب الله ورسوله مقدّم على كل حب، ولا يتحقق كمال الإيمان إلا بتقديم حبّه صلى الله عليه وسلم على النفس والوالد والولد، كما



ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون ورد في الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
«لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ وَالدِهِ وَوَلَده وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ».

فكل مَن يُقدم حبّا على حبّ رسول الله صلى
الله عليه وسلم شيئا فلينتظر ما يحل به من
العداب والنكال، قال الله تعالى: « قُلْ إِن كَانَ
مَانَازَتُمْ وَأَنْاَزُكُمْ وَإِخْوَنْكُمْ وَأَزْوَجُمْ وَعَيْمِنْكُو وَأَنوَلُ
مَانَازَتُمْ وَأَنْاَزُكُمْ وَإِخْوَنْكُمْ وَأَزْوَجُمْ وَعَيْمِنْكُو وَأَنوَلُ
الْمَرْفُصُوهَا وَجَعَرَهُ تَخْفُونَ كَمَادَهَا وَمَسْكِنُ وَضُولَهَا
أَمْتَ النّكُم مِن اللهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ،
فَرَبُهُوا حَقَى بِأَلْفِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ،
فَرَبُهُوا حَقَى بِأَلْفِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ،
فَرَبُهُوا حَقَى بِأَلْفِ وَالله لَا يَهْدِى أَلْقَوْمَ

النسيين ، (التوبة: ٢٤).

قال القرطبي رحمه الله: «وفي الآية دليل على وجوب حب الله ورسوله، ولا خلاف في ذلك بين الأمة، وأن ذلك مقدم على كل

محبوب، وكيف لا نحبّه

صلى الله عليه وسلم وقد قال الله عنه: ﴿ لَنَهُ عَلَيْ اللّٰهِ عَنْهِ : ﴿ لَنَهُ عَلَيْكُمْ مَنِ اللّٰهِ عَنْهِ : ﴿ لَقَالَ مَنْهُ مَنْ اللّٰهِ مَا عَنْهُ مِنْهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا

ولا يتذوق العبد حلاوة الإيمان إلا بتقديم حب الله ورسوله على كل حب كما ورد في الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وثلاث مَنْ كُنَّ فِيه وَجَدَ حَلاَوَةَ الإيمَانِ: أَنْ يُكُونَ اللَّه وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إلَيْه مِمَّا سَوَاهُمَا، وَأَنْ يُحبِّ الْرُءَ لاَ يُحبِّهُ إلاَّ لله، وَأَنْ يَكُرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي الْكُورَ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقُذَفَ فِي النَّارِهِ.

والحب المأمور به في المقرآن والسنة ليس بالشعارات الجوفاء التي لا يشهد لها الواقع، ويكذبها العمل، لكنّه الحُبّ الذي يجعل العبد يلزم طريق الكتاب والسنة، بل إن الحب الصادق لرب العباد سبحانه دليله اتباع نبينا صلى الله عليه وسلم: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ نَجُونَ اللّهَ قَالَتَعُونَ يُجِينَكُمُ الله وَمِنْ المخالفة لأمره صلى الله عليه وسلم وعدم المخالفة لأمره صلى الله عليه وسلم وعدم اتباع سُنته والانقياد وراء الأهواء المخالفة وعدم الانصياع لأوامره، فإن هذا لا يسمى حبًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما يسمى

اتباعًا للهوى، و فإن أَوْ

بَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمَ أَنْنَا

يَشْعُونَ الْمُوْآءَهُمُ وَيَنْ

أَشْلُ مِتْنِ ٱلْنَعَ مَوْنِهُ مِنْدُورِ مِنْ مُنْدِ مِنْدُ مُنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُونُ مِنْدُ مِنْدُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُ مِنْدُونُ مُنْدُونُ مِنْدُونُ مُنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مِنْدُونُ مُنْدُونُ مِنْدُونُ مُنْدُونُ مُنْدُونُ مُنْدُونُ

(القصص: ٥٠)، والأ..

فإن أبا طالب كان من أشد الناس حبًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم، غير أنه لم يستجب لدعوته، فما نفعه هذا الحب، اللهم في تخفيف العذاب الذي صار مخلدًا فيه إكرامًا لنبينا، كما في الصحيحين من حديث العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم، مَا أَغْنَيْتَ عَنْ عَمُكَ فَإِنَّهُ كَانَ يَحُوطُكَ وَيَغْضَبُ لَكَ؟ قَالَ: ﴿هُوَ فِي ضَحْضَاحِ كَانَ يَحُوطُكَ وَيَغْضَبُ لَكَ؟ قَالَ: ﴿هُوَ فِي ضَحْضَاحِ مَنْ نَارٍ، وَلَوْلا أَنَا لَكَانَ فِي الله عليه وسلم بلغ كل ما أُرسِلَ به، وإن كان أصحابه-رضوان الله عليهم أشد الناس حبًا له وعملاً بما جاء به، ومع ذلك لم يرد في سيرة خير القرون أنهم احتفلوا بما يُسمى بالمولد النبوي، مع وجود الداعي وهو حبهم للرسول صلى الله عليه وسلم.

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٣٩ السنة الرابعة والخمسون

66

لا يذوق العبد حلاوة الانمان الا

يتقديم حب الله ورسوله على كل

وظل التابعون في خير القرون وتابعوهم هكذا، حتى جاء الروافض- المُسَمَّون بالفاطميين كذبًا وبهتانًا- ليُدخلوا في الدين ما ليس منه، بزعم محبة الرسول صلى الله عليه وسلم. وهم أبعد الناس عن حبه، وعن هديه صلى الله عليه وسلم.

إن ما يجري في الموالد عمومًا أصبح مرئيًا ومسموعًا بعد أن فضح الله تعالى بدعهم في دنيا السماوات المفتوحة، فغالب الاحتفالات لعب ولهو واختلاط ومدح واطراء ووصفه بكحيل العين وأحمر الخدين، وأنه نور عرش الله وأول خلق الله ولولاه ما خلق الله الخلق!

وهذا ما حذر منه النبي صلى الله عليه وسلم نفسه، كما في الصحيح من حديث عمر رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ النّبيّ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: ﴿ لاَ تُطُرُونِي كَمَا أَطُرَتِ النّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَقُولُوا: عَبُدُ اللّهُ وَرَسُولُهُ،

قال ابن حجر: الإطراء: المدح، وكثير من أصحاب البدء يستدلون على بدعهم بما له أصل في دين الله، فمثلاً أصل الذكر مشروع، أما حلقاته الراقصة وكلماته المخالفة فإنها ليست من أصله، وكذلك حبّ الرسول صلى الله عليه وسلم مشروع، أما إطراؤه وسؤاله من دون الله والحلف به ووصفه بصفات تضاهى صفات الخالق؛ فإن هذا ليس من أصل الحب، بل هو البدعة بذاتها. واليك-أخي- ما أنكره بعض الصحابة من ابتداع البعض في عمل له أصل في الدين وهو ذكر الله، فقد أورد الدارمي في رمسنده، قصه إنكار أبي موسى الأشعري لما رآه في المسجد وعرضه على عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما، وخلاصة ذلك؛ أنَّ أبا موسى رأى في المسجد قومًا حلقًا حُلُوسًا يَنْتَظِرُونَ الصَّلاَةَ، فِي كُلِّ حَلْقَة رَجُلُ وَفِي أيْديهمْ حَصَى فَيَقُولُ: كَبُرُوا مائةٌ فَيُكَبِّرُونَ مائةٌ،

فَيَتُولُ: هَلُلُوا مائَةَ فَيُهَلِلُونَ مائَةَ، وَيَتُولُ: سَبْحُوا مائَةَ فَيُسَبِّحُونَ مائَةَ. فذكر ذلك لابن مسعود رضي الله عنه فقَالَ: فَمَاذَا قُلْتَ لَهُمُ ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَهُمْ شَيْئًا ائْتَظَارَ رَأْيِكَ وَانْتَظَارَ أَمْرِكَ. قَالَ: أَهَلاَ أَمَرْتَهُمْ أَنْ يَعُدُّوا سَيئًا تِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَهُمْ أَنْ لاَ يَضِيعَ منْ حَسَنَاتِهمْ.

ثُمُّ مُضَّى وَمُضَيْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَى حَلْقَةٌ مِنْ تَلْكَ الْحِلْقِ فُوَقَفَ عَلَيْهِمْ فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَ؟ قَالُوا: يَا أَبَا عَيْد الرَّحْمَن حَصَى نَغُدُ بِهِ التَّكْبِيرَ وَالتَّهْلِيلَ وَالتَّسْبِيحَ، قَالَ: فَعُدُوا سَيِّئَاتَكُمْ فَأَنَا ضَامِنُ أَنْ لاَ يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتَكُمْ شَيْءٌ، وَيُحَكُّمُ يَا أُمَّةً مُحَمِّد! مَا أَسْرَعَ هَلَكْتَكُمْ! هَـوُلاَء صَحَابَةُ نَبِيُّكُمْ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ مُتَوَافِرُونَ وَهَذه ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلُ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكُسَرُ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةَ هِيَ أَهُدَى مِنْ ملَّة مُحَمَّد أَوْ مُفْتَتَحُو بَابٍ ضَلاَلَةٍ. قَالُوا: وَاللَّه يَا أَبَا عَبْد الرَّحْمَن مَا أَرَدْنَا إِلاَّ الْخَيْرَ، قَالَ: وَكُمْ منْ مُريد للْحَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ. إِنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ حَدَّثَنَا أَنَّ قَوْمًا يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَايْمُ اللَّهِ مَا أَدْرِي لَعَلُّ أَكْثَرَهُمْ منْكُمْ، ثُمَّ تَوَلَّى عَنْهُمْ، فَقَالَ عَمْرُو بُنُ سَلَمَةً: رَأَيْنَا عَامَّةَ أُولَئكَ الْحِلْق يُطَاعِنُونَا يَوْمَ النَّهَرَوَان مع الخوارج.

ومن هذا الأثر يتبين أنَّ الصحابي عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنكر مجرد عدَّ التسبيح الذي لم يُقيده صلى الله عليه وسلم بعددٍ، ورأى في ذلك مخالفة للسُّنة.

والعجيب أن هؤلاء المحدثين في الدين كانوا أول المجيبين لدعوة الخوارج، وهم من استباحوا دماء المؤمنين، بشؤم بدعتهم.

اللهم انصر السنة وأهلها، واحفظ بلاد المسلمين من كل مكروه وسوء، وردنا إلى الحق والعدل واهدنا إلى صراطك المستقيم.

## سُورَة السَّجُدُة سُورَة السَّجُدَة

#### سورة السجدة



قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوْمِنُ بِنَائِنِينَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجِّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكَمِّرُونَ ﴾ ۞ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمُصَاجِعِ بَدْعُونَ رَبِّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَرَقَنَنَهُمْ بُنِيْقُونَ ۞ قَلَا تَعْلَمُ فَقَسَّ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةً أَعَبُّنِ جُزَّةً بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ،

(السجدة: ١٥-١٧).

#### المعال ك د عبدالعظيم بدوي

وَالاَسْتِسْلاَمَ لللهِ عِزْ وجل، «وَمَا كَانَ لُؤُمِن وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً مُّبِينَا » (الأحزاب: ٣٦)، وَلَقَدْ فَقهَ الْمُوْمَنُونَ هَدُه الْحَقْبَةَ قَدَانُوا لله بالسَّمْعِ وَمَن يَعْصِ الله بالسَّمْعِ اللهُ مِنْ الله بالسَّمْعِ اللهُ وَكَانُوا كَمَا وَصَفَهُمُ اللهُ وَرَسُولِهِ لَيْحَكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ » (النور: ٥١)، وَكَمَا وَصَفَهُمُ هُنَا: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا النَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا وَصَفَهُمْ هُنَا: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا النَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا وَصَفَهُمْ هُنَا: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا النَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا وَصَفَهُمُ هُنَا: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا اللّهُ إِنَا لَهُ اللهُ المُ اللهُ ال

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد تَرَكَ اللّٰهُ تَعَالَى الْمُجْرِمِينَ فِي النَّارِ يَدُوقُونَ مَسَّ سَقَرَ، ثم تحدث عَنْ أَوْلِيَائِهِ الْمُوْمِنِينَ، وَمَا أَعَدُ نَهُمْ فِي النَّارِ يَدُوقُونَ مَسَّ سَقَرَ، ثم تحدث عَنْ أَوْلِيَائِهِ الْمُوْمِنِينَ، وَمَا أَعَدُ نَهُمْ فِي الْجَنَّةِ مِنَ النَّعِيمِ، فَقَالَ سُبْحَانَهُ:

﴿ إِنَّمَا يُوْمِنُ يَكِينِنَا ٱللّٰذِينَ إِنَا ذُكِرُونَ بِهَا خَرُوا سَجَنًا وَسَجَنًا وَسَبَعُوا مِينَا يُوْمِنُ مِنْ مِنْ الْمَعَلَمُ مَنْ مَرَاثِينَا اللّٰهِ فَعْمُ لَا يَسْتَكَمُونِ مَنْ عَرَالُ صَلَّمَا اللّٰهِ فَي الْمُعَلَمُ مَنْ مَنْ مَا أَخْفِى فَمْ مِن وَمِنا وَمُلْمَعُنا وَمِينَا وَرَفْعَهُمْ مِنْ الْمَعْلَمُ مَنْ مُنْ مَنْ مَا أَخْفِى فَمْ مِن وَمِنْ اللّهُ اللّٰهُ مَنْ مُنْ مَا أَخْفِى فَلْمِ مِن وَمِنْ الْمُعْلَمُ مَنْ مَا أَخْفِى فَلَمْ مِن وَمِنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ مَا أَخْفِى فَلْمِ مِن وَمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ مَا أَخْفِى فَلَمْ مِن وَمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ مَا أَخْفِى فَلَمْ مِن اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّ

حقيقة الإيمان:

إِنَّ الْإِيمَانَ يَقْتَضِي الْخُضُوعَ وَالْانْقِيَادَ

سنن الترمذي: ٣٧٨١).

#### الْحِثْ على قيام اللَّبْل؛

وَعَلَى قَوْلِ الْحَسَنِ فَهَدُهِ الآيَةُ كَفَوْلِهِ تَعَالَى: «إِذَّ الْمَيْةُ كَفَوْلِهِ تَعَالَى: «إِذَّ الْمُنْفِينَ فِي حَنْتِ وَغُونِ ﴿ اللَّهُ الْمُنْفِقِ مَا الْمُعْتَمِ وَمُنْمُ أَلَهُمْ كَافُوا ظَيْلًا فِنَ الْمُنْفِقِ مَا يَهْجَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْفِقِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

وَجِ الآيَتَيْنِ حَثِّ عَلَى قِيَامِ اللَّيْلِ وَتَرْغِيبُ فِيهِ، حَيْثُ جَعَلَهُ الرَّبُ سُبْحَانَهُ عُنْوَانَ الإيمَانِ، وَدَلِيلَ الإِحْسَانِ، وَقَدْ رَغَبَ فِيهِ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم:

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بُنِ سَلاَم رضي الله عنه قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّه عليه وسلم: ﴿أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا الشَّلاَمَ، وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ، وَصَلُوا وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلاَمٍ، (صحيح سنن الترمذي:٢٤٨٥).

وَعَنْ عَلِيُ رِضِي اللّه عنه قَالَ: قَالَ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ غُرَفًا تُرَى ظُهُورُهَا اللّه عليه وسلم: ﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ غُرَفًا تُرَى ظُهُورُهَا مِنْ بُكُونِهَا ، فَقَامَ أَعُرابِيُّ فَقَالَ: ﴿لَمْ فَلُهُورِهَا ». فَقَامَ أَعُرابِيُّ فَقَالَ: ﴿لَمْ فَلَا اللّه ؟ قَالَ: ﴿لَمْ أَطَابَ الْكَلّامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَدَامَ الصِّيَامَ، وَصَلّى لللهِ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ ، (صحيح سنن الترمذي: بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ ، (صحيح سنن الترمذي: ١٩٨٤).

وَعُنُّ مُعَاذَ بُنِ جَبَلِ رضي الله عنه قَالَ: كُنْتُ مَعَ
الْنَّبِيُ صلى الله عليه وسلم في سَفَر، فَأَصْبَحْتُ
يَوْما قَرِيباً مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ الله الْهَ إِ
فَوْما قَرِيباً مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ الله الله الْجَبْرُني بِعَمَلِ يُدْخِلُني الْجَنَّة، وَيُبَاعِدُني مِنَ
الْخَبِرُني بِعَمَلِ يُدْخِلُني الْجَنَّة، وَيُبَاعِدُني مِنَ
النَّارِ. قَالَ: ﴿ لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيمِ، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ
عَلَى مَنْ يَسَرَهُ الله عَلَيْهِ، تَعْبُدُ الله وَلاَ تُشْرِكُ
عَلَى مَنْ يَسَرَهُ الله عَلَيْهِ، تَعْبُدُ الله وَلاَ تُشْرِكُ
بِه شَيْئاً، وَتُقيمُ الصَّلاَةَ، وَتُوْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ
رَمْضانَ، وَتَحُجُ الْبَيْتَ. ثُمَّ قَالَ: أَلاَ أَذُلُكَ عَلَى
الْجَوْابِ الْخَيْرِ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفَيُ

بِهَا خَرُّوا سُجُدًا وَسَبَحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ ،، وَالسُّجُودُ هُنَا لَيْسَ سُجُودَ التَّلاَوَةِ الْشُهُورَ، فَإِنَّهُ مُسْتَحَبِّ لاَ وَاجِبٌ، وَانَّمَا السُّجُودُ الْتَلاَمُةُ، وَخَضُوعُهُ وَانْقيَادُهُ، سُجُودُ الْقَلْبِ وَاسْتَسُلاَمُهُ، وَخَضُوعُهُ وَانْقيَادُهُ، سُجُودُ الْقَلْبِ وَاسْتَسُلاَمُهُ، وَخَضُوعُهُ وَانْقيَادُهُ، وَمُبْادَرَتُهُ بِالطَّاعَةِ. قَالَ ابْنُ كَثِيرِ رَحِمَهُ اللَّهُ، وَمُعْنَى الآيةِ: إِنَّمَا يُصَدِّقُ بِآياتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكْرُوا بِمَعْنَى الآيةِ: إِنَّمَا يُصَدِّقُ بِآياتِنَا الْدَينَ إِذَا ذُكْرُوا بِهَا خَرُوا سُجْداً، أَي اسْتَمَعُوا لَهَا وَأَطَاعُوهَا قَوْلاً وَفَعْلاً، وَسَبَحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكُبِرُونَ أَيْ عَنِ اتْبَاعِهَا وَالاَنْقيَادِ لَهَا، كَمَا يَضْعَلُهُ الْجَهَلَةُ أَنُ عَنِ الْبَاعِهَا وَالاَنْقيَادِ لَهَا، كَمَا يَضْعَلُهُ الْجَهَلَةُ مِنَ الْكَفَرَةِ الْفَجَرَةِ. (تضسير القرآن العظيم: مِنَ الْكَفَرَةِ الْفَجَرَةِ. (تضسير القرآن العظيم: مِنَ الْكَفَرَةِ الْفَجَرَةِ. (تضسير القرآن العظيم: وهُمْ الْهُمَالُهُ الْجَهَلَةُ مِنْ الْمُعَلِيم: وَهُمْ اللّهُ اللّهُ الْمُجَلِدَةِ الْمُولِيم: وَالْمُولَةُ الْمُحْرَةِ الْفَجَرَةِ. (تضير القرآن العظيم:

#### العَثُ عَلَى الصَّلاة بِينَ العَشَاءِ بِنَ:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدُعُونَ رَبِّهُمْ خَوُفَا وَطَمَعَا وَمِمَّا رَزَقُنَاهُمْ يُنفقُونَ»:

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ فِي هَذِهِ الآيَةِ: «تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا جُنُوبُهُمْ مَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمًّا رَزَقْتُاهُمْ يُنفقَّونَ ، قَالَ: كَانُوا يَتَيَقَّضُونَ مَا بَيْنَ الْغُربِ وَالْعِشَاءِ يُصَلُّونَ. وَكَانَ الْحَسَنُ يَقُولُ: قَيَامُ اللَّيْلُ. (صحيح سنن آبي داود: ١١٧٣).

وَكُلُّ مِنَ الْقَوْلُيْنِ قَدُ صَحَّ عَنْ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم.

أَمَّا قَوْلُ أَنَسِ فَقَدْ أَخُرِجَ أَحُمَدُ وَغَيْرُهُ عَنَ عُدَي يُعْ فَكُدُ يُغَا لَبُ الله عنه قَالَ: قَالَتْ لِي أَمِي: مَتَى عُهُدُكَ بِالنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم؟ قال: فَقُلْتُ: مَا لِي بِه عَهُدُ مُنْدُ كَذَا وَكَذَا، قَالَ: فَهِمْتُ بِي، فَقُلْتُ: يَا أُمَّهُ، دَعِينِي حَتَّى أَذُهَبَ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَلاَ أَدَعُهُ حَتَّى يَسُتَغْفِرُ عَلَى الله عليه وسلم فَلاَ أَدَعُهُ حَتَّى يَسُتَغْفِرُ لِي وَيَسْتَغْفِرَ لَك، قَالَ: فَجِئْتُهُ فَصَلَيْتُ مَعَهُ لِي وَيَسْتَغْفِرَ لَك، قَالَ: فَجِئْتُهُ فَصَلَيْتُ مَعَهُ الْفَرْبَ، فَلَمْ يَزَلُ لَي المَّلَاةَ قَامَ يُصَلِّي، فَلَمْ يَزَلُ يُصَلِّي حَتَّى صَلَى الْعَشَاء ثُمَّ خُرَجَ. (صحيح يُصَلِّي حَتَّى صَلَى الْعَشَاء ثُمَّ خَرَجَ. (صحيح يُصَلِّي حَتَّى صَلَى الْعَشَاء ثُمَّ خَرَجَ. (صحيح

دييع اول ١٤٤١ هـ العدد ١٢٠ السنة الرابعة والخمسون

الْخَطِيئَةَ، وَصَالَاةُ الرَّجُلِ فِي جَـوْفِ اللَّيُلِ». ثُمَّ قَرَأَ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْشَاجِعِ يَـدُعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وطَمَعًا ومِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (١٦) قَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَة أَعْلَيْ جَـرًاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ » لَهُم مِّن قُرَة أَعْلَيْ جَـرًاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ » (السجدة: ١٦، ١٧) ». (صحيح سنن الترمذي: ٢٦١٦).

وَكَانَ صلى الله عليه وسلم يَحُثُ الأَزْوَاجَ عَلَى التَّعَاوُن عَلَى قيام اللَّيْل؛

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي اللّٰه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صلى الله عليه وسلم: «رَحِيمَ اللّٰه رَجُلاً قَامَ مِنَ اللّٰيُلِ فَصَلّٰى وَأَيْقَظُ امْرَأَتَهُ، فَإِنْ أَبَتْ نَضَحَ فِي وَجُهها الْمَاء، رَحِمَ اللّٰهُ امْرَأَةَ قَامَتُ مِنَ اللّٰيلِ فَصَلّتُ وَأَيْقَظَتْ زُوْجَها، فَإِنْ أَبِى نَضَحَتُ اللّٰيلِ فَصَلّتُ وَأَيْقَظَتْ زُوْجَها، فَإِنْ أَبِى نَضَحَتُ اللّٰيلِ فَصَلّتُ وَأَيْقَظَتْ زُوْجَها، فَإِنْ أَبِى نَضَحَتُ اللّٰيلِ فَصَلّتُ وَأَيْقَظَتْ رُوْجَها، فَإِنْ أَبِى نَضَحَتُ أَبِي وَجُهِهِ المّاء، (صحيح أبي داود ١٣٨٠٠)، وَعَنْ أَبِي سَعِيد وَأَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّٰه عنهم قَالاً: قَالَ رَسُولُ اللّٰه صلى اللّه عليه وسلم: «إذَا أَيْقَظَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ مِنَ اللَّيْلِ فَصَلّينا أَوْ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ الرَّجُلُ أَهْلَهُ مِنَ اللَّيْلِ فَصَلّينا أَوْ صَلّى رَكْعَتَيْنِ جَمِيعًا كُتبًا فِي الذَّاكِرِينَ وَالذَّاكِرَاتِ» (صحيح أبي داود ١٣٠٩٠).

فَإِنَّ قَالَ قَائِلُ: وَهَلُ هُنَاكَ أَسْبَابٌ تُعِينُ عَلَى الْقَبَامِ؟

قَالُجَوابُ: نَعَم، الْخَوْفُ وَالرَّجَاءُ، الْخُوفُ مِنَ النَّارِ، وَالرَّجَاءُ الْخُوفُ مِنَ النَّارِ، وَالرَّجَاءُ فِي الْجَنَة، كَمَا دَلَّ عَلَيْه قَوْلُ النَّارِ، وَالرَّجَاءُ فِي الْجَنَة، كَمَا دَلَّ عَلَيْه قَوْلُ رَبِّنَا عَنْ هَوْلُاء الْمُوْمِنِينَ ، «تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عِنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ، أَيْ خَوْفًا مِنَ النَّه تَعَالَى ، مِنَ النَّارِ، وَطَمَعًا فِي الْجِنَة، وَكَمَا قَالَ اللَّه تَعَالَى ، أَنَّ هُو قَتِتُ مَانَاة النِّلِ سَاجِدًا وَقَالَ تَعَالَى ؛ ﴿ وَالْمِي وَمِنَا اللهِ تَعَالَى ، ﴿ وَالْمِي وَرَجُوا رَحْهُ رَبِهِ ، ﴿ (الزمر ٩)، وَقَالَ تَعَالَى ، ﴿ وَالْمِي مِنْ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَاللّهِ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَ إِنْهَاسَاءَتْ مُسَنَّقُونُ وَمُقَامًا » (الفرقان: ٢٥٦٦). فَإِذَا امْتَلاَ الْقَلْبُ خَوْفًا مِنَ النَّارِ، وَطَمَعًا فِي فَإِذَا امْتَلاَ الْقَلْبُ خَوْفًا مِنَ النَّارِ، وَطَمَعًا فِي الْجَنَّةِ، سَهُلَ عَلَى الْمُؤْمِنِ قِيَامُ اللَّيلِ، وَلِذَلكَ قَالُ النَّارِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «مَا رَأَيْتُ مِثْلَ النَّارِ نَامَ هَارِبُهَا، وَلاَ مِثْلَ الْجَنَّةِ نَامَ طَالِبُهَا». (صحيح سنن المترمذي: ٢٦٠١).

وَعَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بِنِ دَاوُدَ قَالَ: حَدَّثَنِي رَجُلُ مُنْذُ خَمْسِينَ سَنَةَ أَوْ نَحُو خَمْسِينَ سَنَةَ قَالَ: كَانَ مَمْلُوكُ لامُرْأَة، فَكَانَ يُصَلِّي اللَّيْلَ كُلَّهُ، فَقَالَتُ لَهُ: لَيْسَ تَدَعُنَا نَنَامُ اللَّيْلِ؟ فَقَالَ لَهَا: لَكَ النَّهَارُ وَلِيَ اللَّيْلُ، إِذَا ذَكَرْتُ النَّارَ طَارَ نَوْمِي، وَإِذَا ذَكَرْتُ وَلِيَ اللَّيْلُ، إِذَا ذَكَرْتُ النَّارَ طَارَ نَوْمِي، وَإِذَا ذَكَرْتُ الْجَنَّةَ طَالَ حُزْنِي. (صفة الصفوة: ٤٣٣/٤).

#### الْعِثُ على الإنفاق في سبيل الله:

وَمِنُ أَعْمَالِ الْبَرِ الْبَي يَحْرِضُ عَلَيْهَا الْمُؤْمِنُونَ الْإِنْضَاقُ فِي سَبِيلِ الله، وَلِدَلِكَ قَالَ: «وَمِمَّا رُزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ»، وَالإنْضَاقُ أَعَمُّ مِنْ إِيتَاءِ الزَّكَاةِ، فَهُو يَشْمَلُ النَّفَقَةَ عَلَى النَّفْسِ وَالأَهْلِ وَالأَوْلَادِ وَالْآبَاءِ، وَالْأَقَارِب، وَالْيُتَامَى وَالْأَسَاكِينِ.

#### جزاؤهم عند ربهم:

قَالَ تَعَالَى فِي جَزَاءِ الْمُوْصُوفِينَ: «فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مًّا أُخْضِي لَهُم مِّن قُـرَّةِ أَعْلَيْنِ جَـزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ، .

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: «يَقُولُ الله تَعَالَى: أَعْدَدُتُ لِعَبادِي الصَّالِحِينَ مَا لاَ عَيْنْرَأَتُ، وَلاَ أَذُنْ سَمِعَتْ، وَلاَ خُطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ، ذُخُرًا، بَلُهُ مَا أُطُلِعْتُمُ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَرَأَ: «قَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مًا أُخْفِي لَهُم مَنْ قُرْةَ أَعْيُنِ جَزَاءَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ». (صحيح مَن قُرْة أَعْيُنِ جَزَاءَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ». (صحيح البخاري: ٧٨٠٤).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، أما بعد، فقد تناولنا في المقال السابق حكم تعلّم علم التوحيد، وبيّنًا أنه أول الواجبات وأولاها، وأفرضها على المكلفين أجمعين، وبقي أن نتكلم عن فضل علم التوحيد وثمرته؛ فنقول وبالله تعالى التوفيق؛

#### فضل علم التوحيد،،

#### (i) فضله من جهة موضوعه:

يُقصد بفضل علم التوحيد مزيّته وقدره الزائد على غيره من العلوم، وما ثبت في منزلته من فضيلة، وإذا كانت العلوم الشرعية كلها فاضلة لتعلُّقها بالوحي المطهر؛ فإن علم التوحيد في المذروة من هذا الفضل العميم؛ حيث حاز الشرف الكامل دون غيره من العلوم.

فمن المعلوم أن المتعلق يشرف بشرف المتعلق؛ فالتوحيد يتعلق بأشرف ذات، وأكمل موصوف، بالله الحي القيوم، المتفرد بصفات الجلال والجمال والكمال، ونعوت الكبرياء والعزة؛ لذا كان علم التوحيد أشرف العلوم موضوعًا ومعلومًا، وكيف لا يكون كذلك وموضوعه رب العالمين وصفوة

خلق الله أجمعين -أي: الأنبياء والمرسلين-، ومن موضوعات علم التوحيد: مآل العباد إما إلى جحيم وإما إلى نعيم، وهذا ما نعني به السمعيات؛ ولأجل هذا سماه بعض السلف بوالفقه الأكبر». ولأجل هذا سماه بعض السلف بوالفقه الأكبر». وتحقيق التوحيد هو أشرف الأعمال مطلقًا؛ ففي الصحيح من حديثه صلى الله عليه وسلم: وأفضل الأعمال عند الله إيمان لا شك فيه »، وسُئل النبي صلى الله عليه وسلم: وأي العمل أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله »، وهو أساس دعوة رسل الله أجمعين. فال الإمام ابن القيم-رحمه الله تعالى-: وجميع الرسل إنما دعو! إلى «إلا قَعْلُ تَعَالَى-: وجميع (الفاتحة: ٥)، فإنهم كلهم دعوا إلى توحيد الله وإخلاص عبادته من أولهم إلى آخرهم؛ قال تعالى: وإخلاص عبادته من أولهم إلى آخرهم؛ قال تعالى:

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون إِلَهِ عَيْنَةً ، (الأعراف: ٥٩)، وكذلك قال هود وصالح وشعيب وابراهيم. فقال الله تعالى: ، وَلَفَدَ مِثْنًا إِنْ عُلِي أُنْتِ رَسُولًا أَنِ اعْتُدُوا أَنْهُ وَالْتِتَبِيثُوا الطَّعُرَدُ ، (النحل: ٣٦).

فأهم ما على العبد معرفته إذن هو التوحيد، وذلك قبل معرفة العبادات كلها حتى الصلاة؛ لأن التوحيد هو الأساس الذي تقوم عليه سائر العبادات، ولا يمكن أن يقوم الشيء إلا على أساسه؛ وبالتالي فلا بد من معرفة التوحيد أولاً.

#### (ب) فضله من جهة معلومه:

إن معلوم علم التوحيد هو مراد الله الشرعي الدال عليه وحيه وكلامه الجامع للعقائد الحقة، كالأحكام الاعتقادية المتعلقة بالإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله، واليوم الآخر والبعث بعد الموت.

ومعلوم علم التوحيد: هو الأحكام الاعتقادية المكتسبة من الأدلة المرضية من كتاب ينطق بالحق والسنة الماضية، وقطب رحى القرآن العظيم من فاتحته إلى خاتمته في تقرير معلوم التوحيد.

#### (ج) فضله من جهة الحاجة اليه:

أما فضل علم التوحيد باعتبار الحاجة إليه؛ فيظهر ذلك بالنظر إلى جملة أمور؛

منها: إن الله تعالى طلبه، وأمر به كل مكلف، وأثنى على أهله، ومدّح من توسل به إليه، ووعدهم أجرًا عظيمًا، قال تعالى: ﴿ قَاعَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لَمُ اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لَمُ اللهُ وَاسْتَغْفِرُ اللهُ اللهُ وَاسْتَغْفِرُ اللهُ اللهُ وَاسْتَقَالَ وَقَالَ عَرْ مِن قَائلَ: ﴿ وَمَا أُنِّهُ اللهُ لَهُ اللهُ عَلَى مَن قَائلَ: ﴿ وَمَا أُنِّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ومنها: إن عقيدة التوحيد هي الحق الذي أُرسلت من أجله جميع الرسل، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَحْنًا فِي صَلِّلِ لَمْ وَيَعْدَيْوُا الشَّمُّرَتُ ﴾ صَلِّلِ لَمْ رَسُولًا أَلْبِ اعْبُدُوا لَهُ وَلَعْدَيْوُا الشَّمُّرَتُ ﴾ (النحل: ٣٦). وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْدَتُنَا مِن فَيْلِكُ مِن رَسُولُ إِلَّا فُوحَ إِلَيْهِ أَلَّهُ لَا إِلَّا لَمَا فَاسْتُدُونِ ﴾

ومن فضل علم التوحيد أيضًا: أن الله تعالى جعل الإيمان شرطًا لقبول العمل الصالح، وانتفاع العبد به في الدنيا والآخـرة؛ قال تعالى: «قَنْ يَعْمَلُ بِهِ فِي الدنيا والآخـرة؛ قال تعالى: «قَنْ يَعْمَلُ مِنْ الْمَعْلَ الْعَلَيْتِ وَفِي اللهِ وَفَى الْمَعْلُ الْعَلِيْتِ وَفِي اللهِ الْعَلَيْتِ وَفِي اللهِ الْعَلِيْتِ وَمِنْ بَرِبِ حَاجِة الْعَبِد إلى العمل الصالح، وأن يؤمن برب العالمين سبحانه، وأن يلقى الله تعالى على ذلك؟! وقال سبحانه، وأن القلى الله تعالى على ذلك؟! وقال سبحانه، وأن القلى الله تعالى على ذلك؟! فَيْنَ الْوَلِيْتِ وَمِنْ اللهِ وَلِي اللهِ وَقَالِ سبحانه، وأن القليد أَنْ اللهِ وَقَالِ سبحانه، وقال سبحانه، وقر الإيمان، فقد خسر جميع فإذا جاء العبد بغير الإيمان، فقد خسر جميع عمله الصالح؛ قال تعالى: «وَلَقَدُ أُونَ اللهِ قَلَيْنَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمَوْنَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمَوْنَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمُونَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمَوْنَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمُونَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمُونَ مِنْ النَّهِ فِي اللهِ وَالْمُونَ مِنْ النَّهِ وَالْمُونَ مِنْ اللَّهِ وَالْمُونَ مِنْ النَّهِ وَالْمُونَ مِنْ اللَّهُ وَالْمُونَ مِنْ النَّهُ وَالْمُونَ مِنْ النَّالِي اللهِ اللهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللّهُ ا

ومما يبين فضل التوحيد من جهة الحاجة إليه أن سعادة البشرية في الدنيا والآخرة متوقفة على علم التوحيد، فحاجة العبد إليه فوق كل حاجة، وضرورته إليه فوق كل ضرورة؛ فلا راحة ولا طمأنينة ولا سعادة إلا بأن يعرف العبد ربه بأسمائه وصفاته وأفعاله من جهة صحيحة صادقة ناصحة، وهي جهة الوحي الرباني. يعني؛ ما ورد في كتاب الله وهدي رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### ثمرة علم التوحيد بالنسبة للمكلف:

فالتوحيد سبب في طيب العيش للإنسان، وانتظام أمر الحياة؛ بل إن قيام المدنية وازدهار الحضارة هي من شمرات التوحيد المباركة؛ قال رب العالمين: ووَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اَلْتُرَىّ مَاسَوُا وَانْغَوَا قَال رب العالمين: ووَلَوْ أَنَّ أَهْلَ اَلْتُرَىّ مَاسُوا وَانْغَوَا قَال رب العالمين: ووَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْلُرْسِ وَلَكِلَ كُذْبُوا وَانْغَوَا مَا لَكُمْ وَاللَّهُ مِنَا كَنْ وَلَكِلَ كُذْبُوا وَالْمُعْرِق وَلَكِلَ كُذْبُوا وَقَال تعالى: ومَنْ عَيلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَ وَقَال وَقَال تعالى: ومَنْ عَيلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَ وَقَال وَقَال مَن اللّهُ وَلَهُمْ مَوْمُ مُوْمِنُ قَلْوَهُمْ مِنْ وَلَكُلُ اللّهُ اللّهِ وقال يَعْلَى: وأَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُولِد ، (المنحل: ٩٧)، وقال تعالى: وأَنْ وَعْلَمْ فَيْ قُلُونُهُمْ مِنْ فَيْ وَاللّهُ مِنْ أَنْوَا وَعْلَمْ فَيْ قُلُونُهُمْ مِنْ فَيْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

إن الإيمان يثمر طمأنينة القلب وراحته وقناعته بما رزقه الله به، ويجعل العبد لا يتعلق بغير ربه ومولاه؛ وهذه هي الحياة الطيبة، فإن أصل الحياة الطيبة راحة القلب وطمأنينته، وعدم تشوشه مما يتشوش منه الفاقد للإيمان الصحيح، وفي (الصحيح)؛ أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وعجبًا لأمر المؤمن؛ إن أمره كله خير؛ إن أصابته سرّاء شكر فكان خير له؛ وإن أصابته ضراء صبر فكان خير له. وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن».

ولذلك قال بعض السلف: إن في الدنيا جنة من لم يدخلها لم يدخل جنة الأخرة.

بلدي سياحة،.

ومظاهر الحياة الطيبة التي خص الله بها عباده المؤمنين في الدنيا كثيرة:

فمنها: ولاية الله عز وجل.

ماللهُ قَالُ اَلَّذِينَ ، امَنُوا بُخْرِجُهُ مِنْ اَلْطُلْمَتَتِ إِلَى اَلْثُورِ اللهِ قَالَ اللهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

ومنها: محبة الله عز وجل للمؤمنين، ومحبة الخلق لهم:

 ه يُكَانُهُا الَّذِينَ مَامَنُوا مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ مَن بِبِيهِ، مَسُوْق بَأْنِي اللهُ بِقُوم يُحِيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُم ، (المائدة: ٥٤).

ومنها: مدافعة الله عن المؤمنين، وإنجاؤه لهم:

إن الله عز وجل تكفل بنصر أوليائه المؤمنين
على أعدائهم، قال سبحانه: ﴿ الله الله المؤمنين
عَنِ ٱلنَّيْنَ مَامَوّاً إِنَّ ٱلله لا يُحِتُ كُلّ حَوَّانِ كَثُورٍ ،

(الحج: ٣٨)، ولم يذكر ما يدفعه عنهم حتى
يكون أفخم وأعظم وأعم وأتم، وقال سبحانه:

﴿ فَأَسْتُكِبُنَّ الله وَهَجَنّنَهُ مِنَ ٱلْمَدُّ وَكَذَلِك شُعِي

ومنها: حصول نور البصيرة التي تفرق بين الحق والباطل:

قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا اللَّهِكَ مَامَنُوا إِن نَنَفُوا اللّه يَعَالَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَنَاكُمُ وَمَنْ اللّهُ يَعَمَلُ اللّهُ عَنَاكُمُ وَمَنْ اللّهُ يَعَالَى وَكُمْ عَنَاكُمُ وَمَنْ اللّهُ يَعَالَى وَلاَنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون

# القول المُصل في علاقة مالك الأسهم بالشركات الساممة

الحمد لله وحده. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. أما بعد،

فقد ذهب الفقهاء المعاصرون مذاهب شتى في تكييف الأسهم. ومن ثم في تكييف عملية تداولها بالبورصة، وهو ما نعرض له في هذا المقال.

#### القول بأن المساهم مالك لعصة شائعة في موجودات الشركة:

ذهب جماهير الفقهاء المعاصرين (وهو ما تبنته المجامع الفقهية أيضًا) إلى أن المساهم مالك لحصة شائعة في رأس مال الشركة وموجوداتها، فالسهم في حقيقته جزء من رأس مال شركة المساهمة وموجوداتها، وبدفع المساهم لقيمة هذا السهم أصبح مالكًا لجزء شائع من الشركة بمقدار أسهمه. ومن ثُم فهو حينما يتصرف في السهم فإنما يبيع حصة شائعة من موجودات الشركة.

#### مناقشة الرأى القائل بأن الساهم مالك لحصة شائعة في موجودات الشركة:

ما ذهب إليه هؤلاء الفقهاء غير صحيح مطلقًا؛ لأن فقهاء القانون جميعًا اتفقوا على أن موجودات الشركة هي ملك للشركة، وليست

#### د . أيمن خليل دكتوراه في الحقوق رئيس فرع النصورة

مملوكة للمساهمين، وهذا أمر لا خلاف عليه؛ ومن ثُم فكيف يبيع المساهم حصة شائعة في موجودات الشركة وهو لا يملكها؟

وإذا كان بيع السهم هو بيع لحصة شائعة في موجودات الشركة فلماذا لا يستطيع دائنو المساهم التنفيذ على أموال الشركة أوعلى حصة المساهم الشائعة في أصول وموجودات الشركة؟ والجواب عن ذلك لأن موجودات الشركة هي ملك للشركة نفسها وليس للمساهم، وقد بيِّنًا في المقال السابق أن الشركة كشخص معنوي تظل هي المالك لرأس المال ولكافة موجودات الشركة طوال مدة بقائها، بل وخلال فترة تصفيتها، وهو ما يعنى أن موجودات الشركة

ربيع اول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٣٩ السنة الرابعة والخمسون

تظل مملوكة للشركة دون سواها منذ نشأتها وحتى تصفيتها وبيعها وتسليم حملة الأسهم ما يخصهم في الشركة، وهذا أمر متفق عليه بين الفقه والقضاء.

ولذلك لم يستطع القائلون بهذا الرأي أن يزيلوا التناقض بين كون المساهم مالكًا على الشيوع في موجودات الشركة حال أنه لا يحق له التصرف فيها، ولا يستطيع رهنها ولا إفرازها ولا يملك التصرف في شيء من موجوداتها! فلا شك أن المساهم لا يبيع حصة شائعة في موجودات الشركة، ولا يصح القول بذلك مطلقًا.

#### القول بأن صلة الساهم بالشركة حق ملكية:

ذهب بعض الفقهاء إلى أن المساهم يتمتع بحق استئثاري يستطيع الاحتجاج به في مواجهة الكافة، ولذا فهو يأخذ موقف المالك وإن كانت ملكيته تقترب من حقوق الملكية المعنوية.

منافشة الراي القائل بأن سنة الساحة بالشركة عق منكية القول بأن حق المساهم في الشركة هو من قبيل حق الملكية قول غير صحيح، ذلك أن الملكية هي القدرة القانونية التي يعطيها القانون لمالك الشيء للتصرف فيه، فتنص المادة ١٨٠٢ من القانون المدني المصري على أن: "لمالك الشيء وحده في حدود القانون حق استعماله واستغلاله والتصرف فيه".

ولذلك عرف فقهاء القانون حق الملكية بقولهم: إن حق ملكية الشيء هو حق الاستئثار باستغلاله واستعماله والتصرف فيه على وجه دائم في حدود القانون.

ولما كان مالك السهم لا يعلك موجودات الشركة، ولا يملك رهنها، ولا يملك استعمال موجودات الشركة ولا التصرف فيها ولا استغلالها، بل لا يجوز لدائنه الحجز على حصته في الشركة، وهو ما لا يتصور معه مطلقًا أن تكون صلة

الساهم بالشركة الملكية.

ولذلك حاول بعض القائلين بهذا الرأي الخروج من هذه المتناقضات بالقول بأن حق الملكية هذا لا يتأكد إلا عند تصفية الشركة وتقسيم موجوداتها، ولكن يرد عليهم بأنهم لم يبينوا ما هي صلة المساهم بالشركة طوال مدة بقائها وحتى تصفيتها؟ وخاصة وأنها ليست ملكية. القول بأن ملكية المساهم بالشركة ملكية ناقصة:

حاول بعض الفقهاء القول بأن ملكية المساهم بالشركة ملكية ناقصة، والملكية الناقصة كما هو معلوم يكون الشخص مالكًا إلا أنه ليس له القدرة على التصرف لأسباب عديدة؛ منها: الحجر للجنون، أو فاقد الأهلية للصغر.

وهذا القول يعني أن المساهم صار كالمحجور عليه للجنون أو السفه، أو صار كالصغير الذي لا يتصرف إلا من خلال وليه؟! ويكفي تناقض هذا القول؛ حيث لا يتصور أن تكون الملكية ناقصة ويسمح للمساهم بالتصرف في أسهمه بالبيع؟ ويرد على أصحاب الرأي السابق أن تملك الشركة لموجوداتها ليس مثار نزاع عند الفقه أو القضاء، وهو ما لا يتصور معه وجود أي ملكية للمساهم على موجودات الشركة.

#### القول بأن الشركة وكيلة عن المساهمين،

أمام فظاظة القول بأن ملكية المساهم ملكية ناقصة (كالمجنون، والسفيه، والصغير)، اتجه أصحاب هذا الرأي إلى القول بأن أموال الشركة مملوكة للمساهمين على الحقيقة، ولكن الشركة وكيلة عن المساهمين، وهذا قول سقيم لأن الوكيل لا يغل يد الأصيل عن التصرف والإدارة.

والساهم لا يملك رهن حصته في موجودات الشركة وفاءً لدين عليه، ولا يملك إنهاء حالة



الشيوع، ولا يملك دائنه الحجز على حصته بالشركة، فضلاً عن أن قيمة هذه الأسهم قد خرجت من ملك المساهم وانتقلت إلى ذمة الشركة نفسها.

القول بأن ملكية المساهم بالشركة منكية على سبيل التبعية:

ذهب بعض الفقهاء إلى أن مالك السهم بامتلاكه لحصة في الشركة، فإنه يمتلك موجوداتها الحسية والمعنوية على سبيل التبعية، ولا يصح ذلك لأنه لا يسوغ القول بأن أموال الشركة ملك للمساهمين حال أنها مملوكة للشركة، وذمتها المالية مستقلة عن ذممهم، وأموالها مستقلة عن أموالهم، وتعتبر أموالها ضماناً عاماً لدائنيها وحدها، دون دائني المساهمين. وهذا القول يتعارض مع هذه المبادئ القانونية.

ولما كان من المقرر شرعًا وقانونًا وعقلاً أن المال الواحد لا يمكن أن يكون مملوكًا ملكية مفرزة لاثنين في وقت واحد، ولما كان رأس مال الشركة وموجوداتها عند كافة فقهاء القانون والقضاء مملوكًا للشركة فلا يتصور أن يكون في نفس الوقت مملوكًا للمساهمين. ولا خلاف في ثبوت الملكية للشركة وحدها دون سواها، ومن ثم يكون القول بأن حق المساهم في الشركة هو حق مكية قول مجانب للصواب.

ملة المساهم بالشركة، حق دائلية للساهم قبل الشركة، نتيجة لغلبة الانتجاه القائل بأن شركة المساهمة ليست عقدًا ذاتيًا، وإنما هي اتفاق منظَم، فقد انتهى إلى اعتبار صلة المساهم حق دائنية؛ أي أنه حق شخصي لدين مؤجل غير حال، وهذا الحق قبل الشركة التي تنفصل ذمتها المالية تمامًا عن ذمة المساهمين فيها، وذلك لتمتعها بشخصية اعتبارية مستقلة عن الشركاء.

فبدفع الساهم لحصته في الشركة يصبح دائنًا للشركة بحقُّ يتمثل في حصة من موجودات

الشركة عند تصفيتها توازي ما يملكه من أسبهم، وحق الدائنية هذا احتمالي، فهو بمثابة دين مشكوك فيه.

وهذا الحق من طبيعة منقولة، ولو كانت حصة المساهم عينية، فالأسهم تمثل حقوقًا شخصية للمساهم قبل الشركة، وهي بهذه المثابة تُعدَ أموالاً منقولة، ولو كانت أموال الشركة كلها أموالاً عقارية.

ووفقًا لهذا الرأي يعد حق الشريك قبل الشركة مجرد حق دائن من طبيعة منقولة، ولو كانت أموال الشركة تشمل عقارات، بل ولو كانت حصة الشريك عقارًا، فالحصة التي يقدّمها الشريك إلى الشركة خرجت من ملكه وانتقلت إلى ملك الشركة، ولم يعد للمساهم إلا مجرد الأمل في الحصول على نسبة من الأرباح في حياة الشركة، فضلاً عن حق في المشاركة في إدارة الشركة، ونصيب من موجودات الشركة عندما تنقضي ويتم تصفيتها.

وعلى ذلك فملكية السهم تستقل عن ملكية الأصول والأعيان التي تملكها الشركة، فالحصص المقدمة من المساهمين انتقلت على سبيل التمليك إلى الذمة المالية المستقلة للشركة، وفقد المساهمون كل حق عيني لهم فيها، وتعلقت حقوق دائني الشركة بأموال الشركة، أما المساهمون كدائنين شخصيين فليس لهم حقوق على أموال الشركة إلا بعد تصفية موجوداتها، وقبل ذلك لا يجوز لهم أخذ اختصاص أو رهن على مال الشركة ولا الحجز على هذا المال. وهو ما يعني أن المال المملوك للشركة لا يُعتبر ملكا شائعًا بين الشركاء، بل هو ملك للشركة ذاتها ما دامت الشركة قائمة.

#### مناقشة الرأي القائل بأن صلة الساهم بالشركة حق دانتية للمساهم قبل الشركة:

هذا القول يقرر أن طبيعة علاقة المساهم هي حق دائنية، فهذا الحق ليس عينيًا، أي لا يُكسب أي حق على موجودات الشركة، وإنما هو حق شخصي؛ أي التزامات، ولأن الحق الشخصي ينشئ رابطة بين شخصين، وبالتالي فإن حجية هذه الرابطة وما يترتب عليها من حقوق والتزامات تبقى محصورة بين أطرافها، ولا حجية لها على الغير، بخلاف الحق العيني، الذي يعطي صاحبه حقًا مطلقًا في مواجهة الكافة، فلا بد في الحق الشخصي من تحديد شخص المدين، والمدين بهذا الحق عند أصحاب هذا الرأي هو الشركة نفسها (كشخص معنوي له أهلية قانونية).

وقد ذهب أغلب الفقه إلى تحديد طبيعة حق المساهم في الشركة بأنه حق دائنية، ولكن هذا الحق ليس قبل باقى المساهمين، وإنما قبَل الشركة التي تنفصل ذمتها المالية تمامًا عن ذمة المساهمين فيها، ومن ثم فحق المساهم قبل الشركة هو حق دائنية؛ أي التزامات شخصية وليس حقًا عينيًا على أموال الشركة وموجوداتها، وهو يكون دومًا من طبيعة منقولة، ولو كانت الشركة التي يسهم فيها شركة عقارية فلا تعلق له بموجودات الشركة، فالمساهم ليس له إلا مجرد الأمل في الحصول على نسبة من الأرباح في حياة الشركة، فضلاً عن حق في المشاركة في إدارة الشركة، ونصيب من موجودات الشركة عندما تنقضي، ومن ثُمَّ تتمثل حقوق المساهم لدى الشركة في التزامات شخصية للمساهم قبل الشركة تتمثل في حقه في الحصول على حصة من الربح المتحقق، وحقه في الاشتراك في الإدارة بحضور الجمعية العامة

والتصويت فيها، فضلاً عن حقه في الحصول على حصة تقابل أسهمه من ناتج تصفية رأس مال وموجودات الشركة.

فالساهم خرجت قيمة أسهمه من ملكه، واستقرت في ملك الشركة، وانتهت كل صلة لله بها، حتى إنه ليس له أي حق عيني على موجودات الشركة، وإنما مجرد التزام قبل الشركة بأن تلتزم قبل المساهم بأداء حصته من الربح المتحقق، فضلاً عن الالتزام بأداء كافة الحقوق التي ينتجها السهم لصاحبه.

وهذا القول هو القول الراجح: إن مالك الأسهم غير مالك لحصة بالشركات المساهمة، وإنما هو دائن لها بحق شخصي.

#### تَنَازُلُ الْسَاهِمِ عَنْ حَقَ الدَّائِنَيَةَ الطَّاصِ بِالأَسْهِمِ لِيسِ بِيعًا وإنْمَا حَوَالَةَ حَقَ

لا يستقيم القول بأن المساهم حينما يقوم بالتصرف في الأسهم التي يمتلكها أنه يبيع حصة شائعة في أصول وموجودات الشركة؛ لأنه خلاف بين الفقهاء في أن هذا المال قد خرج من ملك المساهم، واستقر في ملك الشركة. وإنما هو في الحقيقة يحيل حقوقًا مالية منه إلى دائن آخر لقاء عوض يحصل عليه، مع بقاء شخص المدين-وهو الشركة- ثابتًا دون تغيير حيث تغير الدائن فقط، وهذه الحوالة تتم بالطرق التجارية وليس عن طريق حوالة الحق المنصوص عليها في القانون المدني.

لما كان الالتزام الناتج عن بيع السهم ينبغي أن يرتب أثره في ذمة البائع فيلتزم البائع بكافة الآثار الناجمة عن عقد البيع، ولكن على خلاف ذلك نجد أن بائع السهم لا يترتب عليه الالتزامات المترتبة على عقد البيع، بل ولا يمكن مطالبته بأداء ما ترتب على عقد البيع من آثار، فلا يتصور مطالبته بالأرباح ولا مطالبته بأداء

ما ينجم عن تصفية موجودات الشركة عند انتهاء أجلها، فالملتزم بهذا هو الشركة دون سواها رغم أنها ليست طرفًا في العقد، بل ولا يمكن إلزام بائع الأسهم بالتضامن مع الشركة في التزاماتها، وهو الأمر الذي يؤكد أن بيع لأسهم هو في حقيقته حوالة للحقوق التي يخوّلها السهم لقاء عوض مالي يحصل عليه المحيل (المساهم أو صاحب السهم). ولذلك نجد المشرع المصري في القانون ٩٥ لسنة ١٩٩٢ نجد المشرع الموراق المالية بلفظة "تداول"، فيعبر عن بيع الأوراق المالية بلفظة "تداول"، فنصت المادة ١٥ منه في فقرتها الأولى على أن: "يتم قيد وتداول الأوراق المالية في سوق تسمى بورصة الأوراق المالية".

وحق المساهم (حق دائنية) حق شخصي يقبل الحوالة، وحوالة الحق لا تنشئ التزام جديدًا في ذمة المدين، وإنما هي تنقل الالتزام أصلاً في ذمته من دائن إلى دائن آخر باعتبار هذا الالتزام حقًا للدائن المحيل، وينتقل بهذه الحوالة الالتزام ذاته بجميع مقوماته وخصائصه، فحوالة الحق هي اتفاق بين المحيل وبين المحال له على تحويل حق الأول الذي في ذمة المحال عليه إلى الثاني.

ولما كان السهم يتضمن حقوقا للمساهم، فإن تداول الأسهم يُعدَ مِن قبيل التنازل عن هذه المحقوق، وهو الأمر الذي نظم أحكامه القانون المدني، ولكن تداول الأسبهم لا يتم عادة بطريق حوالة الحق ولكن بواسطة التداول بالطرق التي يعرفها القانون التجاري، ويترتب على قابلية السهم للتداول حق كل مساهم في أن ينقل ملكية جميع أسهمه أو بعضها للغير أو لأحد المساهمين دون الحاجة بعضها للغير أو لأحد المساهمين دون الحاجة إلى موافقة باقي الشركاء، وبغير اتباع قواعد

حوالة الحق المدنية المنصوص عليها في المادة ٣٠٥ من القانون المدنى.

ولأن شركة المساهمة تقوم على الاعتبار المالي فشخص المساهم ليس محل اعتبار، ولذا يجوز للمساهم أن ينقل ملكية أسهمه الي الغير وقتما يشاء دون الحاجة إلى موافقة باقى الشركاء، وبغير اتباء قواعد حوالة الحق المدنية المنصوص عليها في المادة ٣٠٥ من القانون المدنى في حق الشركة، وقابلية السهم للتداول من الصفات الجوهرية التي تميز الأسهم، ولذلك حظر القانون على شركة المساهمة التي تطرح أسهمها في اكتتاب عام أو تقيد أوراقها المالية في البورصة أن تضع قيدًا على تداول أسهمها (دون إخلال بالقيود القانونية)؛ وذلك أن قيد الأوراق المالية في سجلات البورصة والسماح بتداول هذه الورقة يعنى إعلام إدارة البورصة لجمهور المدخرين والمستثمرين بالتعامل في هذه الورقة، وهذا يعنى إعلام بأن الشركة مصدرة الورقة المالية قد التزمت باشتراطات الإفصاح والشفافية التي تتطلبها قواعد القيد، وهو ما يعنى بصورة جازمة قبول الشركة لحوالة الحق.

#### الثالب العامة التي تشوب تداول الأسهم:

ينحصر حق حامل السهم في الحصول على الأرباح إن تحققت، وهذا حق دائنية يفيد حقاً احتماليًا في الأرباح، فضلاً عن الحق في الحصول على جزء من عائد تصفية الشركة عند انقضاء أجلها وقيام المصفي بتصفيتها، وبعد اعتماد تقرير تصفيته تنتهي شخصية الشركة المعنوية أنذاك ويسترد حَمَلة الأسهم من عائد التصفية، ولكن هذا

العائد مجهول لا يعلمه أحد، فقد يكون قليلاً وقد يكون كثيرًا، وقد يساوي قيمة السهم الاسمية، وقد لا يساويها، وهو ما يجعل بيع الأسهم غير معلوم وغير مقدر وغير مقدور على تسليمه، فمحل التعامل ليس حصة من الشركة، وحامل الأسهم لا يبيع حصة شائعة في الشركة، وإنما يحيل حقًا مستقبليًا له قبل الشركة ويأخذ عوضًا عن ذلك.

وحق الدائنية الذي يترتب لحامل السهم لدى الشركة مُضَاف إلى أجل، فهذه الالتزامات كلها في المستقبل، فلا يجوز الطالبة بهذا الحق إلا عند انقضاء مدة الشركة.

ولما كان من الثابت باتفاق فقهاء القانون أن التزام الشركة غير متحقق في التو والحال؛ لأنه التزام مُضاف إلى أجل، ولما كان الأجل هو من الأوصاف المُعدِّلة لآثار الالتزام، والتي تؤثر على نفاذه، فالأجل وإن كان لا يمس وجود الالتزام لاقترانه دائمًا بالتزام قائم، وانما ينحصر أثره في نفاذ الالتزام؛ حيث لا ينفذ الالتزام إلا عند حلول الأجل، وقبل ذلك يكون الالتزام غير مستحق الأداء.

وفيما يتعلق بمحل الالتزام والمتمثل في حصول حامل السهم على جزء من عائد تصفية الشركة عند انقضاء أجلها، فإن محل الالتزام غير معين، بل وغير قابل للتعيين، فلا يمكننا تحديد قيمة السهم إلا عند تصفية الشركة. بل ولا يمكن وقت بيع السهم معرفة موجودات الشركة عند تصفيتها ولا قيمتها ولا ما سيخص حامل السهم منها حينئذ.

وهو ما يمكننا معه القول: إن هذا الالتزام غير المعين يودي إلى وقوع المتعاقد في غلط جوهري؛ حيث يتعاقد على الأسهم وهو

يجهل قيمتها الحقيقية التي ستؤول إليها مستقبلاً، وكثيرًا ما يتعامل وهو يؤمل الخير الكثير من ورائها، ولكن قد ينتهي الأمر به إلى خسارة فادحة تأتي على ماله، وهو الأمر الذي لا يتحقق معه سلامة الرضا من العيوب؛ إذ لا يكفي صدور الإرادة عن المتعاقد لسلامة العقد، وإنما يجب سلامة هذه الإرادة من العيوب التي تشوبها كالغلط أو المتدليس أو الإكراه أو الاستغلال.

ولما كان الغلط هو توهم الأمر بخلاف حقيقته، وحالة الخطأ الظاهرة في التعامل في الأسهم يمكن القول أنها من قبيل الغلط الجوهري في القيمة والتي يكون تأثيرها في الثمن فادحًا، وخاصة إذا أدى إلى اختلال كبير بين القيمة الحقيقية للسهم والقيمة التي توهمها المتعاقد.

فما يحصل عليه المساهم لقاء أسهمه عند تصفية الشركة قد يقل عن القيمة الفعلية التي دفعها ثمنًا لهذه الأسهم فلا يعلم على وجه التحديد قيمة ما يخص السهم من حق نقدي إلا عند تصفية الشركة، بل إن السهم لا يعلم إن كان سيتبقى له حصة بعد سداد ديون الشركة من عدمه، وهو ما يعني أن التعامل مجهول العاقبة يشوبه الغرر.

فالقول الراجح: أن مالك الأسهم غير مالك لحصة بالشركات المساهمة، وإنما هو دائن لها بحق شخصي. وأن تداول الأسهم ليس بيعًا لحصة شائعة في موجودات الشركة، وإنما هو حوالة لحق مستقبليً لحامل الأسهم قبل الشركة، ويأخذ عوضًا عن ذلك. وهذه الحوالة مشوبة بالغرركما أسلفنا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عن على بن أبي طالب رضى الله عنه أَن رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، كَانَ

إذا قام إلى الصَّلاة، قال: وجُهْتُ وجُهي للَّذي فطر السَّمَوَاتَ وَالأَرْضَ حَنيفًا، وما أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ، إِنَّ صلاتي ونُسكي، وَمحْياي ومماتي للَّه رَبِّ الْعَالَمِينَ، لا شريك له، ويذلك أمرت وآنا من المسلمين، اللَّهُمّ أَنْتَ اللَّكُ لا إِلَّهَ إِلاَّ أَنْتَ، أَنْتَ رَئِي وَأَنَّا عَنْدُكَ، ظَلَّمْتُ نَفْسى، وَاعْتُرَفُتُ بِدُنْسِ، فَاغْفِرْ لِي ذُنُوبِي جَمِيعًا، ائله لا يَغْضُرُ الدُّنُوبِ إِلاَّ أَنْتُ، وَاهْدِنِي لأَحْسَن الأخْلَاق، لا يَهْدى لأحْسَنهَا الْأَ أَنْتَ، وَاصْرِفْ عَنِّي سَيِّنَهَا، لا يَصْرِفْ عَنِّي سَيِّنَهَا إِلاَّ أَنْتُ، لَنَّيْكُ وسعْدَيْكَ، وَالْحَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْكَ، وَالشَّرُّ ليسَ البِّكَ، أَنَا بِكَ وَالْيُكَ، تَبَارَكُتُ رِينَا وَتَعَالَيْتُ، أَسْتَغْضُرْكُ وَٱتُّوبُ إِلَيْكَ. وإذا رَكَعَ قَالَ: اللَّهُمُّ لِكَ رَكَعْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ، خَشْعَ لَكَ سَمْعِي وَبَصَرِي، وَمُخْي، وَعَظْمِي وَعَصَبِي.

واذَا رَفَعَ قَالَ: اللَّهُمْ رَبِّنَا لِكَ الْحَمْدُ مِلْءَ السَّمَوَاتَ وَمِلْءَ الأَرْضِ، وَمِلْءَ ما بِينَهُما وَمِلْءَ ما شَئْتَ مِن

وإذا سَجِدَ قال: اللَّهُمَّ لِكَ سَجِدْتْ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلِكَ

أَسْلَمْتُ، سَجِدُ وَجُهِي للّذي خَلْقَهُ، وصَوْرَهُ، وَشَقّ سمعهُ وبصره، تبارك اللَّهُ أحسنُ الخالقين.

ثُمَّ بَكُونُ مِنْ آخِرِ مِا يَقُولُ بِينَ التَّشْهُدِ وَالتَّسُلِيمِ: اللَّهُمَّ اغْضَرْ لِي مَا قَدُّمْتُ وَمَا أَخْـرَتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعُلَنْتُ، وَمَا أَسْرَفْتُ، وَمَا أَنْتَ أَعُلَمُ بِهُ مِنْيٍ، آنْتُ الْمُقَدُّمُ وَأَنْتَ الْمُؤْخُرُ، لا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ. (صحيح مسلم). تكلمنا في لقائنا الماضي عن حديث عمار بن ياسر رضي الله عنه في الدعاء في الصلاة الذي أخرجه النسائي وأحمد. وفي هذا اللقاء نتكلم عن حديث على بن أبي طالب في الدعاء في الصلاة أيضًا.

والصلاة في اللغة معناها الدعاء، وفي المعنى الاصطلاحي: أقوال وأفعال خاصة تبدأ بالتكبير وتنتهى بالتسليم، ويتخللها القيام وقراءة القرآن والركوع والسجود والتشهد.

والصلاة لا تكاد تخلو من الدعاء، فهي لقاء العبد ربه سبحانه وتعالى يناجيه بالتكبير والتعظيم ويتلاوة ما تيسر من القرآن بعد أن يحمده سبحانه ويثنى عليه ويمجده ثم يسأله العون على ذكره

> ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٣٩ السنة الرابعة والخمسون

وشكره وحسن عبادته وحده لا شريك له.

- (إياك نعبد): فلا نعبد إلا إياك.

- (واياك نستعين): فلا نطلب المعونة إلا منك وحدث.

ثم يطلب العبد من ربه ومعبوده الهداية إلى صراطه المستقيم، الموصل إلى مرضاته سبحانه وتعالى، والمبلغ إلى جناته العاليات جنات النعيم في صحبة النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا.

ويتكرر هذا الدعاء. وهذه المناجاة في كل ركعة من ركعات الصلاة، فلا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب وأم القرآن، لقد كان النبيُ صلّى الله عليه وسلم يحبُ الصّلاة، ويكثر التُطوع والتُنظُل في النهار واللّيل، ويقول: وجعلت قرة عيني في الصلاة. وفي هذا الحديث يروي لنا علي بن أبي طالب رضي الله عنه: أنّ النبي صلّى الله عليه وسلم كان إذا قام إلى صلاة مكتوبة أو نافلة، دعا الله-عز وجلب بهذا الدعاء، وهو ما يعرف بدُعاء الاستفتاح، وقد كان رسول الله يستفتح صلاته باستفتاحات وقد كان رسول الله يستفتح صلاته باستفتاحات وقد كان رسول الله يستفتح صلاته باستفتاحات وتسبيحه بكرة وأصيلاً، ويسأل الله عز وجل أن يباعد بينه وبين الذنوب والخطايا كما باعد بين المشرق والغرب

وفي هذا الاستفتاح كان صلى الله عليه وسلم يقولُ في دُعائه:

(وجَهْتُ وجُهِي)، أي: توجِّهتُ بالعبادة وأخلصتُها لله عز وجل؛ الَّذِي (فطر السَّموات والأرض)؛ أي: ابتدا خُلْقهما من العدم على غير مثالِ سابق، (حنيفًا)، حال، وأنا في كلَّ حين حنيفٌ مائلٌ عن الشَّرك إلى التُوحيد، والحنيفُ عند العرب من كان على دين ابراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة

والسلامُ، وهو الإسلامُ، ثمَّ زاد مَعنى الحنيف بيانًا وتوضيحًا، فقال: (وما أنا مِن المُشركين): أي لا أشركُ بالله شيئًا، فلستُ مِن المتلبثينَ بالشَّركِ، والكُفر.

ثم يدعو ويقول: (إنَّ صَلاتي): الَّتِي أُصَلَيها فرضًا ونظرٌ، وكذلك دعائي ومناجاتي؛ فالصلاة تطلق على الدعاء (ونُسُكي): النسك، والنَّسيكة والمنسك كلُّ ما يُتقرَّبُ به إلى الله عز وجل، وتُطلقُ على الدُبيحة الَّتِي يُتقرِّبُ بها إلى الله تعالى، وعلى الحج والعمرة وما فيهما من مناسك، ويطلق على العيد الذي يعتادونه مكانًا وزمائًا.

قال تعالى: ﴿ لَكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مُلِّكًا مُمْ نَاسِكُوهُ \* (الحج ٦٧)، والتَّاسكُ هو الَّذي يعبد الله عز وجل ويُخلص في عبادته لله تعالى، ويكاد يترك لذات الحياة الدنيا ويتضرغ لعبادته، (ومحياي ومماتي): حياتي ومماتي لله؛ فهو خالقهما ومقدرهما. وهو المالكُ لهما، والمُختص بهما، لا تُصرف لغيره فيهما. وقيل: طاعاتُ الحياة، والخيراتُ المضافة إلى المات كالوصيَّة، أو ما أنا عليه من العبادة في حياتي، وما أموتُ عليه. ويختم لي به من الأعمال كلها خالصة لوجه الله وعلى الهدى والسنة، ولهذا قال في دعاء عمار: "أحيني ما علمت الحياة خيرًا لي". (ربُ العالمين)؛ مالكُهم ومُربيهم ومُصلحُ شُؤُونهم ومُدبِرُها، لا شريكَ له في مُلكه. (وَبِدلكَ أَمرَثُ): وقد أمرتُ بكلِّ ذلك؛ بالتَّوحيد الشَّامل للاخلاص قولاً واعتقادًا والمتابعة للنبي صلى الله عليه وسلم؛ فهو الأسوة والقدوة. (وأنا من المسلمين)، المستسلمين الأمر الله، الخاضعين له، المنقادين لطاعته، المُقرِّين بكلُّ هذه الصَّفات لله سُبحانه، وهذا تأكيد لمعانى التوحيد والطاعة والانقياد لله عز وجل.

ثُمَّ أَثُنَّى على اللَّه تعالى، واعترَف بذئبه، وطلبَ

منه المُغفرة فقال: (اللَّهُمُّ أنتَ الملكُ): أي المالكُ الحقيقيُّ لجميع المخلوقات، والألف واللام للشمول والاستغراق، فأنت سبحانك مالك الملك، وكل من عداك مملوك لك، تؤتى الملك من تشاء وتنزعه ممن تشاء.

الهناما أعدلك!

#### مليك كل من ملك

إن الحمد لك

#### والملك لا شريك لك

(وأنا عندُك)؛ عابد لك، مُعترفُ بأنَّك مالكي ومُدبِري. (ظلمتُ نفسي، واعترفتُ بذنبي): ظلمتُ نفسى بالثقصير في حق طاعتك وعبادتك، واعترفت بالثقصير والتفريط ومقارفة الذنوب (فاغضر لي ذنوبي جميعًا): تجاوز يا رب عن تقصيري واغفر يارب ذنبي كله دقيقه وجليله وعلانيته وسرد، وأوله وآخره، مما علمته، وأصررت عليه، ومما خفي على وأحصاه علمك.

(انَّه لا يغفرُ الذُّنوب الأ أنت): وهذا اعترافُ واقرارُ لله بأنه بملك الغضران وحده، وفيه: اعترافُ بالتقصير، وقدِّمه على طلب المغضرة تأدُّيا، كما قال الأبوان آدمُ وحواءُ عليهما السَّالَامُ: ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ اللّ هَائِنَا اللَّهُ وَإِن أَرْ تَقَافِرُ لَا وَرَحَانَا النَّوْنَ مِنَ ٱلخَسِيلَ ، (الأعراف: ٢٣).

(واهدني لأحسن الأخلاق): أرشدني لأكملها وأفضلها، ووفَقْني للتَّخلُّق بها، وثبَّتني عليها (لا بهدى لأحسنها إلا أنت): بيدك وحدك الهداية. فقُلوبُ العباد بين إصبعين من أصابع الرّحمن، يُقلِّنُهما كَيْف يشاءُ (واصرفُ عنَّى سيِّنَها): أبعد عنى قبيحها والمذموم منها، (لا يصرف عني سيِّتُها إلاَّ أنتَ)؛ وهذا إقرارُ بأنَّ اللَّهُ سُبِحانَهُ هو وحُدُه القادرُ على ردِّ القضاء وصرَّف السَّيِّيِّ منها عن عياده.

(للَّيْكَ) أي: أقيمُ على طاعتك وامتثال أمركَ اقامة مُتكررة وقد سبق بيان معنى لبيك في مقال سابق، (وسعديك): يعنى إسعادًا بعد إسعاد، وطَاعَة بعد طَاعة، وأصله أن الْمُنَادي إذا دَعَا غيره فان الْجيب لدعائه يجيبه إسعادًا له ومساعدة ثم نُقل ذَلك إلى مُطلق الطّاعة حثى استُعمل كِ احَامَةَ دُعَاءِ اللَّهِ عَزِ وَجِلٍ، فَاللَّهِ تَعَالَى يَدْعُو عباده إلى طاعته، وإلى ما فيه رضاه عنهم وما يُوجِب لَهُم بِه سعادة الآخرة فمن أجاب واستجاب فقد أفلح وأنجح.

(الخيرُ كُلُّه فِي يَدِيكَ)؛ إقرارُ بِأَنْ كُلُّ خيرِ واصل الى العياد ومرجو وصوله، فهو في يديه سيحانه وتعالى (والشُّرُ ليس إليكَ): فلا يُنسَبُ الشُّرُ اليكَ تأديًا، أو الشرُّ لا يتقرُّب به البك. أو الشرُّ لا يصعدُ اللك، وانَّمَا الكُلُّمُ الطُّبُّ هُو الَّذِي يَصِعِدُ (وَأَنَا بِكُ واليكَ): إِنَّ تُوْفِيقِي بِكَ وَالْتَجَائِي الْيِكَ. وَجُودِي بايجادك، ورجوعي اليك، بك أعتمد، واليك

(تباركْتُ وتعاليْتُ)؛ هذا ثناءً على الله عز وجلّ بأمرين: أحدُهما: تباركتَ. والثَّاءُ للمُبالغة: لأنَّ اللَّهُ عِزْ وحِلْ هِو أَهِلُ الْبِرِكَةِ، وواهِبِ البركة فكلمةُ "تَنَارَكُتَ" تَعِنِي كَثْرَتْ خَيْرِاتُكَ، وعَمَّتْ ووسعت الخَلْق؛ لأنَّ البِّركة هي الخيرُ الكثيرُ الدَّائمُ. وثانيهما: "تعاليت " من العلو الذاتي والوصفي: فاللَّهُ سُبِحانِهِ وتعالَى عَلَيُّ بِذَاتِهِ، وعَلَيُّ بِصفاتِهِ، عليٌّ بذاته فوق جَميع الخلق، وعُلوه سبحانه وتعالى وصف ذاتي أزلي أيدي.

(أستَغْفَرُكَ وأتوبُ البكَ)؛ كرر الدعاء بالغفرة فالعنى أطلب منك الغفرة ومحو الخطايا، فكان صلِّي اللَّهُ عليه وسلَّم يستغفر اللَّه ويتوب اليه في اليوم أكثر من سبعين مرة، ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد غُفر له ما تقدم من دُنيه وما تأخّر،

ومع هذا كان يُكثر من الاستغفار. وقيل: هذا من باب التُعليم لأمَّته صلى اللَّهُ عليه وسلَّم.

وكان صلى الله عليه وسلم يستفتح صلاته بهذا الدعاء العظيم. وقيل: في صلاة الليل، وقيل في الفرائض أيضًا. وقد استحب الامام الشافعي استفتاح الصلاة بهذا الدعاء والتوجه، وأكثر المصلين يقتصر على بعضه، فيكتفي بأوله إلى قوله؛ وبذلك أمرت وأنا من المسلمين.

وإذا ركع صلى الله عليه وسلم قال في ركوعه:

(اللهم لك ركعت)؛ لك وحدك. فلا أنْحني لبشر أو خلق من خلقك، (وبك آمنت)؛ بك ربّا والها لا يستحق العبادة سواه، وبأسمانك الحسني، وصفاتك العلي، (ولك أسلمت)؛ ذلك وانقدت، ولك وحدك أخلصت وجهي، وتوجهي وعبادتي. (خشع سمعي وبصري)؛ خضع وتواضع لك سمعي وبصري، وخصهما من بين الحواس؛ لأن أكثر الافات بهما، فإذا خشعتا قلت الوساوس.

(ومُحُي وعظمي وعصبي): والمخ معروف وهو في الدماغ ويدخل فيه نخاع العظام والعصب هو أطناب الجسد. التي تتصل بها المفاصل والعظام وتشدها. وزاد في رواية: (وما استقلت به قدمي)، وأصل الخشوع في القلب، فإذا استقر في القلب ظهر أثره على الجوارح.

فإذا رفع رأسه من الركوع وقال: سمع الله لمن حمده، قال بعدها: (اللهم ربنا لك الحمد مل السموات. وملء الأرض، وملء ما بينهما، وملء ما شتت من شيء بعد)؛ ومعناه: أتوجه إليك يا الله بالحمد الكامل والمكافئ لنعمك وأفضالك، كما تشاء من العدد، فلك من الحمد ما يملأ السموات والأرض وما بينهما، وملء غير السموات والأرض مما شتت من شيء بعد، مما لا علم للعباد به، وهذا من الحمد المضعف وهو أبلغ من مجرد قول

الحامد: ربنا لك الحمد.

ثم إذا سجد قال في سجوده: (اللهم لك سجدت، وبيك أمنت، ولك أسلمت، سجد وجهي للذي خلقه): خضع وذل وانقاد لله سبحانه، وخص البوجة بالذكر من بين أعضاء السجود؛ لأنه أشرفها. فالله تعالى هو الذي صوره وشق سمعه وبصره، فالذي خلق هذا الوجة، وجعل له ملامح يعرف بها، وفتح فيه العينين والأذنين، وأعطاهما الإدراك بالسمع والبصر؛ هو المستحق للعبادة والخضوع له.

(فتبارك الله): سُبحانه وتعالى وتقدّس الرب الخالق المنفرد بالأيجاد من عدّم، والتُصوير على أحسن صورة واهب النعم ومنزل البركات. (أحسنُ الخالقينَ): المُصورين والمُقدّرين، لأنه الخالق من العدم فطرهم وأبدعهم على غير مثال سبق.

ثم يكون من آخر ما يقول بعد التشهد وقبل التسليم: (اللهم اغفر لي ما قدمت)؛ من سيئة، (وما أخرت)؛ من عمل، وقيل؛ ما أخرته في علمك مما قضيته علي، وقيل؛ إن وقع مئي في المستقبل ذئب، فاجعله مقرونا بمغفرتك، فالمراد من طلب المغفرة قبل الوقوع أن يغفر الدنب إذا وقع.

(وما أسررُتْ، وما أعلنَتْ): يعني اغضْر لي جميع اللهُ أو مُتَاخِرةٌ، واماً سرِّ أو علنَّ أو مُتَاخِرةٌ، واماً سرِّ أو علنَ (وما أسرَفْتُ): فيه فجاوَرْتْ به الحدِّ، (وما أنت أعلم به مني): من ذنوبي التي نسيتها فلا أعلمها،

(آنتَ الْمُقدِّمُ وَأَنتَ الْمُؤخِّرُ)؛ فلا مُقدَّمَ لمَا أَخَرَتَ، ولا مُؤخِّرُ لمَا قَدَّمَتُ، (لا إلهُ إلاَّ أنت)؛ لا معبود بحقَّ إلاَّ أنتَ سُبحانك، لا نُحصي ثناءً عليك، أنتَ كما أثنيت على نفسك، فحَتَمَ بالثناءِ على الله عزَّ وجلَّ بكلمة الثوحيد.

والحمد لله رب العالمين.

# وسائل تحقیق الاماری الماری الماری

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ، أما بعد،

فكما أن الطفل له احتياجات جسدية فله كذلك احتياجات نفسية ومنها الحاجة إلى الأمن والطمأنينة، وذلك على النحو التالي؛

فمن أهم الاحتياجات المرتبطة بالتنمية السوية للطفل نفسيًا الحاجة إلى الاطمئنان، والحاجة إلى الاطمئنان تشكل العاطفة والاتجاهات التي تتحكم في مواقفه واختياراته، والأبوان لهما دور أساسي جدًا في تشكيل هذه العاطفة وتحقيق الطمأنينة لدى الأبناء.

#### وسائل تحقيق الطمانينة النفسية للأطفال؛ أولاً: الرفق واللين،

الرفق واللين في التعامل مع الأبناء يحقق لديهم ثقة متبادلة واطمئناناً نفسيًا وعواط ف مشتركة؛ لأن اللين والرفق هو التعبير الحقيقي والأمثل على محبة الوالدين لأبنائهما، والرفق عبارة عن رسالة ترسلها أنت إلى الطفل ليستوعب من خلالها أنك تحبه وتريد به الخير. وعلى اعتبار أن الرفق هو الأصل في العملية التربوية يقول النبي صلى الله عليه وسلم: مَا كَانَ الرّفقُ قُلُ النبي صلى الله عليه وسلم: مَا كَانَ الرّفقُ قُلُ النبي صلى الله عليه وسلم: مَا كَانَ الرّفقُ قُلُ النبي صلى الله عليه وسلم: مَا كَانَ الرّفقُ قُلُ

فِي شَنِّهِ قَطُّ إِلاَّ زَانَهُ، وَلاَ عُزِلَ عَنْهُ إِلاَّ شَانَهُ. (أحمد (٢٦٣٤٨)، انظر: "صحيح الجامع" (٢٥٢٥)).

وحينما جَاءَ أَعُرَابِيُّ إِلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَقَالَ: تُقَبِّلُونَ الصَّبْيَانَ ﴿ فَمَا ثُقَبِّلُهُ مَ ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «أَوَأَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللَّهُ مِنْ قَلْبِكَ الرَّحْمَةَ». (البخاري (٥٩٩٨)).

فهذا الرفق وهذا التودد رسالة تبلغ بها الطفل أنك تحبه وفي نفس الوقت تعطيه الأمان أنك أيضًا تحبه، فالأصل في التعامل

> ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٢٩ السنة الرابعة والخمسون

هو الرفق واللين.

#### ثانيا: تخفيف اللوم والعتاب:

فللأطفال قدرات عقلية أقل بلا شك من الرجال فتراعى إذًا قدراتهم العقلية، ولا يؤاخذون بكل شيء يصدر منهم، بل إن آخذتهم فآخذهم ببعض أفعالهم وتجوّز لهم عن البعض الآخر.

عن أنس رَضِيَ اللّه عَنْهُ قَالَ: خَدَمْتُ النّبِيِّ صَلْم اللّهِ عَنْهُ قَالَ: خَدَمْتُ النّبِيِّ صَلْم الله عَلَيْه وَسَلّم عَشْرَ سِنينَ، فَمَا قَالَ لَي صَلْم، وَلا أَلا صَنْعَت. (البخاري أُفُ، وَلا لَم صَنْعَت، وَلا أَلا صَنْعَت. (البخاري (٦٠٣٨)).

ولا يفهم من هذا ترك المؤاخذة بالكلية، فقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم آخذ البعض وعاتبهم.

وأيضا فالله لا يحب الفساد فإذا فعل الطفل شيئا فيه فساد فلزاما أن ينهى عنه، ولزاما أن يوجه إلى ما فيه الصلاح، إذ النصيحة واجبة على المسلم للمسلم.

ومن الجدير بالتنبيه أن استعمال القسوة والشدة مع طفل لم يكتمل نموه النفسي قد يصيبه باضطرابات سلوكية كالخوف المرضي وفقدان الثقة بالنفس أو التقدير للذات والذي قد تكون علامته التبول اللا إرادي-كما فو الحال عند كثير من الأطفال والحقيقة أن الشدة والقسوة أو البداءة بالشدة والقسوة هي عبارة عن إعلان إفلاس تربوي معناه أن هذا المربي عاجز فاشل لا يستطيع أن يوجه بالكلمة الطيبة وبالحوار وبالرحمة ومن ثم يلجأ إلى أسلوب الشدة والقسوة.

هذا وقد عقد ابن خلدون فصلاً كاملاً في ذلك فقال: فصل في أن الشدة على المتعلمين مضرة بهم، وذلك أن إرهاف الحد في التعليم مضر بالمتعلم، سيما في أصاغر الولد، لأنه من

سوء الملكة. ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلمين أو المماليك أو الخدم، سطا به القهر وضيق على النفس في انبساطها، وذهب بنشاطها ودعاه إلى الكسل وحمل على الكذب والخبث، وهو التظاهر بغير ما في ضميره، خوفاً من انبساط الأيدي بالقهر عليه، وعلمه المكر والخديعة لذلك، وصارت له هذه عادة وخلقاً، وفسدت معاني الإنسانية التي عادة وخلقاً، وفسدت معاني الإنسانية التي والدافعة عن نفسه أو منزله، وصار عيالاً على غيره في ذلك، بل وكسلت النفس عن والدافعة عن نفسه أو منزله، وصار عيالاً اكتساب الفضائل والخلق الجميل، فانقبضت عن غايتها ومدى إنسانيتها، فارتكس وعاد في أسفل السافلين. (مقدمة ابن خلدون ص٧٤).

#### ثالثًا: الاجتهاد والبحث عن وسائل لإدخال البهجة والسرور على الطفل؛

وهذه إما أن تكون مادية أو معنوية:

معنوية كالقُبلة أو المداعبة أو الضم أو السلام أو الابتسام في وجهه، هذه كلها مما يدخل البهجة والسرور على الطفل.

وهناك وسائل مادية كشراء الهدايا واللعب وما يدخل الفرحة على الأبناء ويشتهونه دون إسراف.

فهذه الوسائل التي تُدخل عليه الفرحة والبهجة، أيضًا هي صورة من صور التعبير عن الحب الحقيقي، ومن المهم جدًا أن يشعر الطفل بأنه محبوب، ولذلك من الخطأ الشديد تربويًا أن تهدد الطفل بأنه إذا لم يفعل كذا فلن تحبه؛ لأن الحب غير قابل للمساومة أو استعماله كسلاح لاجتذاب الطفل، فلا بد أن يشعر الطفل أنك تحبه يؤكل الأحوال، وأنك تتقبله يُخكل الأحوال، وأنك تتقبله يُخكل الأحوال، وأنك تتقبله يُخكل الأحوال،

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون وإن كان هذا لا يعني ألا تنكر عليه سلوكه الخاطئ لكن بصورة مناسبة: فشعور الطفل بأنه مرغوب ومحبوب عنصر مهم في اكتمال نموه السوي حتى تتشكل شخصيته المستقرة وتنمو لديه القدرات الإبداعية وتشع منه معانى التفاؤل والنجاح.

عن جابر بن سمرة قال: صَلَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ مَا لاَّ وَلَى، ثُمَّ خَرَجُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلّمَ الأَوْلَى، ثُمَّ خَرَجُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمْدَانُ اللّهِ عَلَى الْفُلِهُ وَلَمْدَانُ وَحَدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحِدًا وَاحْدَا وَالْمُ وَالْمُ وَاحْدَا كَانَا فَمُ سَحَ خَدُي، قَالَ: فَوَجَدْ اللّهُ وَمُ وَرَحْدَا كَانَا فَوْمَ وَاحْدَا وَاحْدَا

(مسلم (۲۳۲۹)).

رابعا: سوال الطفل عن أحواله، والاهتمام بشتونه، ومتابعة أخباره، ومشاركته أفراحه وأحزانه:

وهذا كله يشكل قاعدة يعتمد عليها الطفل في مواجهة صدامات الحياة، وهذا يحدث تقاربًا بين القلوب، وينمي الثقة بين الولد وأبويه.

هذا الاهتمام يجعل الوالدين على علم ودراية بأحوال ابنهما يومًا بعد يوم وبالتالي تعرف الأحوال ينبئ الوالدين إلى تنمية الأمور الصالحة ومعالجة ما يمكن أن يفسد من أخلاق أو سلوكيات قبل استفحالها، وكل هذا يفرض بصماته على شخصية الطفل.

#### خامسا: إزالة الهواجس للدى الطفل تجاه الوالدين:

الأطفال أذكى مما نتصور ومما نعتقد وهم كثيرو الملاحظة والاستنتاج وكثيرًا ما تختلج ركونهم هواجس تضايقهم وتزعزع استقرارهم النفسى، أكثر الأسباب الموجية لذلك شعور الطفل بأن والديه لا يعدلان في المعاملة بين أبنائهم، والعدالة ليس المقصود بها فقط العدل في توزيع الأموال والنواحي المادية، لكن لا شك أنهيدخل فيهاأيضا العدالة فيالعواطف وإظهار المحبة والتودد، فإذا شعر الطفل بعدم العدالة في هذه الناحية فإنه يتولد لديه مشاعر القلق والتوتر، كما يترتب عليها بعض الظواهر، مثل: العناد المفرط أو الاستسلام تمامًا فتراه ينطوي وينزوي ويحسى أن به دونية ويُعامَل بدونية ليسى كباقى إخوته، وبجانب هذا يكون سبباً من أسباب وقوع الضغائن والعداوة والكراهية والحقد والحسد بينهم.

#### سادسا: العناية الخاصة لـ «الأطفال ذوي الاحتياجات الخاصة»:

إذا كان هناك طفل من ذوي الاحتياجات الخاصة وهذا تعبير مهذب شائع إلى الآن بدل التعبير القديم الطفل المعوق سواء إعاقة ذهنية أو عقلية أو إعاقة بدنية ينبغي أن نوليه اهتماما زائدا وعناية خاصة ومحبة كبيرة نجبر بها كسره ونقصه.

سُئلت امرأة؛ أي أبنائك أحب إليك؟ قالت: صغيرهم حتى يكبر ومريضهم حتى يُشفى وغائبهم حتى يعود، ويدخل في هذا أيضًا الطفل اليتيم والطفل صاحب الإعاقة الدائمة. (انظر: محاضرات محو الأمية التربوية ٧/٨). وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٢٩ السنة الرابعة والخمسون



الحمْدُ لله رَبُ العالمِينَ، والصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِيْنَا محمَّدِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ. وبعد: قاِنُ لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم شمائل كثيرة، وسوف نَذَكر بعضها،

#### (۱) اسم محمد

مُحَمَّدٌ: مَأْخُودٌ مِنَ الْحَمْدِ، وَهُوَ الثَّنَاءُ عَلَى الْحَمْدِ، وَهُو الثَّنَاءُ عَلَى الْحُمْدِ، بِذِكْرِ الصفات الفاضلة، ومحبته وتعظيمه. (جلاء الأفهام- لابن القيم- ص١٧١).

اسُمُ مُحَمَّد: يَغْنِي: الإنسانُ الكاملُ، ذُو الخِصَالِ الحميدة، اللَّرْضِيَ عَلَه فِي أَقُوالُه وأَفْعالُه، المحمود عند اللَّه، وعند عباده المؤمنين.

#### (٢) طهارة جميع نسب نبينا صلى الله عليه وسلم

جميعُ نَسَبِ نَبِيْنَا مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم طاهر وشريف، وليس فيه شيءٌ منْ سفَاح أهْل

الْجَاهِلِيَّة، مِنْ لَدُن آدَمَ صلى اللَّه عليه وسلم إلى ميلاد نبينا، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ.

فَعَنُ عَلِيٌ بْنِ أَبِي طَالِبِ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: "خَرَجْتُ مِنْ نَكَاحٍ، وَلَمْ أَخْرُجُ مِنْ سِفَاحٍ، مِنْ لَدُن آدَمَ، إلَى أَنْ وَلَدَنِي أَبِي وَأُمِّي، وَلَمْ يُصِبْنِي مِنْ سِفَاحِ الْجَاهليَّة شَيْءٌ. (صحيح الجامع للألباني- حديث ٣٢٧٥).

#### (٣) بشرية نبينا صلى الله عليه وسلم

نبينا صلى الله عليه وسلم عَاشَ ومَرضَ ومَات مثل أي إنسان، فمَن زَعَمَ أنه صلى الله عليه وسلم خُلقَ من نور الله، أو منْ نور العرش فقد

> ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٢٩ السنة الرابعة والخمسون

75

كَذُبَ القرآن. قال تعالى: (غُلْ إِنْمَا أَنَّا مَثَرٌ يَثْلُكُمْ مُوحَىٰ إِنَّا أَنَّا مَثَرٌ يَثْلُكُمْ مُوحَىٰ إِنَّا أَنَا الْمَثْرُ وَثِمَا الْمُثَلِّ مِنْكُولُ مَنْكُولُ مَنْكُولُ مَنْكُولُ مَنْكُولُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ الْمُنْكُمُ مِنْكُولُ وَالْكَهُفُ: ١١٠).

#### (٤) صفات نبينا صلى الله عليه وسلم الجسمية

كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم أبيض مليح الوجه، إذا ابتسم استنار وجهه، كأنه القمر ليلة البدر. (صحيح البخاري: ٣٥٤٩، ومسلم: ٢٣٣٨)

وعَنْ أَنْسَ بِنِ مَالِكِ، رَضِي اللَّه عَنْهُ، قال: كان رَسُولُ اللَّه، صلى اللَّه عليه وسلم، لَيْسَ بالطُّويلِ الْبَائِن (الْمُفَرط طُولاً) ولا بالْقصير، ولا بالأبيض الأمهق (الخالص) وليس بالأدم (الشَّديد السَّمْرة)، ولَيْسَ بالْجَعُد الْقَطط (شديد الخشونة)، ولا بالسَّبْط (المُستَرْسل) (صحيح البخاري: ٣٥٤٨).

#### (٥) شيب شعر نبينا صلى الله عليه وسلم

مَاتَ النبيُّ، صلى الله عليه وسلم، وَلَيْسَ فِيَ رَأْسِهِ وَلِحْيَتِهِ عِشْرُونَ شَعْرَةُ بَيْضَاءَ. (صحيح البخاري: ٣٥٤٨).

#### (٦) رائحة نبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنَسِ بِنْ مَالِكِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. قَالَ: مَا مُسِسْتُ حَرِيرًا، وَلاَّ دِيبَاجَا، أَلْيَنَ مِنْ كَفَ النَّبِيِّ، مَسِسْتُ حَرِيرًا، وَلاَ دِيبَاجَا، أَلْيَنَ مِنْ كَفَ النَّبِيِّ، صلى اللَّه عليه وسلم، وَلاَ شَمِمْتُ رِيحًا قَطُ، أَوْ عَرْفًا (نوعاً مِن الطّيب) قَطُ أَطْيَبَ مِنْ رِيحٍ، أَوْ عَرْفِ النَّبِيِّ، صلى اللَّه عليه وسلم. (صحيح أَوْ عَرْفِ النَّبِيِّ، صلى اللَّه عليه وسلم. (صحيح البخاري: ٣٥٦١).

#### (V) طيب عرق ثبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنَسِ بُنِ مَالِكِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: دَخَلَ عَلَيْنَا النَّبِيُّ، صلى اللَّه عليه وسلم، فَقَالَ (نام وقت الظهيرة) عنْدَنَا، فَعَرِقَ وَجَاءَتُ أُمْي بِقَارُورَة فَجَعَلَتُ تَسْلَتُ (تَمْسَحُ) الْعَرَقَ فِيهَا فَاسْتَيْقَظَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، فَقَالَ: يَا أُمَّ سُلَيْم مَا هَذَا الَّذِي تَصْنَعِينَ؟ قَالَتْ: هَذَا يَا

عُرَفُّكَ نَجُعلُهُ فِي طِيبِنَا وَهُوَ مِنْ أَطْيَبِ الطَّيبِ. (صحيح مسلم: ٢٣٣١).

#### (٨) حياء تبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أَشَدُّ حَيَاءُ مَنْ الْعَذْرَاءِ فِي خَدْرِهَا. (صحيح البخاري: ٣٥٦٢).

#### (٩) صوت نبينًا صلى الله عليه وسلم

عن البراء بن عازب، رضي الله عنه فال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم، يقرأ (والثين والنبي والزيتون) في العشاء، وما سمعت أحدا أحسن صوتا منه أو قراءة (صحيح البخاري: ٧٦٩، ومسلم: ٤٦٤).

#### (١٠) صفة ضحك نبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بَنِ الْحَارِثِ، رضِيَ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ: مَا كَانَ ضَحِكُ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم، إلا تَبْسُمًا. (مختصر الشمائل المحمدية-للالباني- ص١٢١).

#### (١١) تبينًا صلى الله عليه وسلم

#### لا يعلم القيب إلا يادن الله

أمور الغيب لا يعلمها إلا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فلا يعلمها مَلكُ مُقَرَبٌ ولا نَبِي مُرْسَلٌ، ولذا فإن نبينا محمدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لا يعلم من أمور الغيب شيئاً، إلا بما أوْحَاهُ اللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الله سُبْحَانَهُ الله عليه وسلم (قُل تَعَالَى مخاطباً نبينا صلى الله عليه وسلم (قُل لَا أَنْكُ لِتَفْسِى تَفَعًا وَلاَصَرَّا إِلّا مَا شَاءً اللهُ وَلَاصَرًا إِلّا الله عليه وسلم (قُل لَا أَنْكُ لِتَفْسِى تَفَعًا وَلاَصَرًا إِلّا مَا شَاءً اللهُ وَلَاصَرًا إِلّا الله عليه وسلم (قُل لَا أَنْكُ لِتَفْسِى تَفَعًا وَلاَصَرًا إِلّا مَا شَاءً اللهُ وَلاَ كُنْتُ أَنْفَلُمُ ٱلْفَيْبَ لَاسْتَحَامُنُ مِنَ الْفَيْدِ وَمُنْدٍ لِنَقِيمٍ وُوْمُونَ ) الْفَيْدِ وَمُنْدٍ لِقَوْمٍ وُومُونَ ) الْفَيْدِ وَمُنْدٍ لِنَقْمِ وُومُونَ )

#### (١٢) رسالة نبينا صلى الله عليه وسلم عامة لجميع الخلق

بُعَثَ الله تعالى نبينا محمداً، صلى الله عليه وسلم، لجميع الخَلْق (الجن والإنس) فهو خاتم الأنبياء والمرسلين، ولا نبي بعده، صلى الله عليه وسلم، إلى يوم القيامة. قَالُ اللهُ تَعَالَى:

(تَالِكُ الَّذِي ثَلَّ الْفُرْقَانُ عَلَى عَنْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ فَيْرًا)
(الضرقان: ١)، وقال سُبْحَانَهُ: ( مَا كَانَ مُحَنَّدُ أَلَّا
لَحْدِ مِن رَجَالِكُمْ وَلَلْكِل رَسُول اللهِ وَخَانَدُ النَّبِيتِينُ وَكَانَ لَعْدُ بِكُلِ فَيْءَ عَلِيمًا) (الأحزاب: ٤٠).

#### (١٣) ما اختص الله به نبينا

#### صلى الله عليه وسلم دون غيره من الأنبياء

- (أ) نُصُرَةُ اللّه لنبينا صلى الله عليه وسلم، بقذف الرعب في قلوب أعدائه مسيرة شهر.
- (ب) جَعَلَ اللَّه سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى لَنبِينَا صلى اللَّه عليه وسلم الأرض مسجدًا وطهورًا.
- (ج) آحَلَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لَنبِينَا صلى الله عليه وسلم الغنائم، ولم يُحلَها لأحد قبله.
- (د) أعطى الله تَعَالَى لنبينا صلى الله عليه وسلم الشفاعة العظمى، وهي المقام المحمود.
- (ه) بَعَثَ اللّه نبينا صلى اللّه عليه وسلم للناس عامة، وكان كُلُّ نبي يبعثهُ اللّهُ إلى قومه خاصة. (صحيح البخاري: ٣٥٥، ومسلم: ٥٢١).

#### (١٤) ابتلاء نبينا صلى الله عليه وسلم

كان نبينا محمد صلّى اللّه عليه وسلّم، أشد الأنبياء ابتلاء وتحملاً للأذى في سبيل الدعوة إلى الله تعالى؛ فعن أنس بن مالك قال: قال رسُولِ الله صلى الله عليه وسلم: لقد أخفتُ في الله وما يخاف أحد، ولقد أوذيت في الله وما يؤذى أحد. ولقد أتت على ثلاثون من بين يوم وليلة وما لي ولبلال طعام يأكله ذو كبد الا شيء يواريه إبط بلال. (صحيح الترمذي للألباني:

#### (١٥) صفة صلاة تبينا صلى الله عليه وسلم

عَنُ أَنْسِ قَالَ: مَا صَلَيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفُ صَلَاةً، وَلاَ أَتَمْ مِنْ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ، وَانْ كَانَ لَيَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ، فَيُخَفِّفُ مَخَافَةَ أَنْ تُفْتَنْ أُمُّهُ. (البخاري: ٧٠٨).

#### (١٦) اجتهاد نبينًا صلى الله عليه وسلم في العبادة

عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ نَبِيَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم كَانَ يَقُومُ مِنْ اللَّيْلِ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ فَقَالَتُ عَائِشَةُ: لَم تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّه وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ وَقَدْ غَفرَ اللَّه وَقَدْ غَفرَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخْرَ وَقَالَ: أَفلاً أُحِبُ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا. (البخاري حديث أُحبُ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا. (البخاري حديث

#### (١٧) نبينا صلى الله عليه وسلم في بيته

عَنْ عُرُوةَ بِنِ الزَّبِيْرِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: سَأَلَّ رَجُلُ عَائِشَةً هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يَعْمِلُ في بَيْتِه شَيْئًا؟ قَالَتْ: نَعَمْ. كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يَحْصِفُ نَعْلَهُ وَيَحْمِلُ اللَّه عليه وسلم يَحْصِفُ نَعْلَهُ وَيَحْمِلُ فَيْبَتُه كَمَا يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِه كَمَا يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِه كَمَا يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِه كَما يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فَي بَيْتِه كَما يَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فَي بَيْتِه مَا لَهُ عَلَيْهِ وَسِلْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي بَيْتِه لَهُ عَلَيْهُ فَعْلَمُ لَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ وَلِي فَعْمَلُ فَيْمُ فَعْلَهُ فَي فَعْلَمُ لَهُ عَلَيْهِ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَيْعُمْلُ فِي بَيْتِهِ مَا يَعْمَلُ أَحْدِيثُ صَحِيحٍ مَسْتِد أَحْمِد جَ٢٤ - مُسْتِد أحمد ج٢٠ عَلَيْهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي عَمْلُ فَيْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِهُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي عَمْلُ فَلْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلِي فَعْمَلُ فَيْ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِي فَعْمَلُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي فَعْمَلُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُمْ لَعْمَلُ فَيْ الْعَلَيْمُ لَا لَكُمْ لَا عَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُمْ لَا لَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِيْكُولُ وَلَا لَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِيْكُولُ وَلَا لَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِهُ وَلِي عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَلِهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِهُ وَلَا لَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَلِهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا لَهُ وَاللّٰهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالْعَلَالُ وَاللّٰهُ عَلَالْهُ وَالْعَلَالِهُ وَلَا لَالْكُولُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالْمُلْكُولُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لَالِهُ وَلَالِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَ

#### (١٨) زهد تبيتا صلى الله عليه وسلم في الدنيا

عَنْ عُرُوة، عَنْ عَادُشَةَ رَضِي اللّه عَنْهَا، قَالَتْ لِعُرُوةَ ابْن أُخْتِي: كُنَّا لَلْنَظْرُ إِلَى الْهلالِ، ثُمُ الْهلالِ، ثُمُ الْهلالِ، ثُمْ الْهلالِ، ثُمْ اللهلالِ، ثلم الله الله الله الله الله عليه وسلم نارُ فَقُلْتُ أَبْيات رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم نارُ فَقُلْتُ النَّمْرُ وَالمَاءُ، إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ كَان لرَسُولِ اللّه صلى اللّه عليه وسلم، جيرانُ من الأنصار، كانت لهم منائح عليه وسلم، جيرانُ من الأنصار، كانت لهم منائح الله عليه وسلم، عليه وسلم، من أثبانهم، فيسقينا. صلى الله عليه وسلم، من أثبانهم، فيسقينا. (البخاري: ٢٥٦٧، ومسلم: ٢٩٧٧).

#### (١٩) شجاعة نبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنْسِ بُنِ مَالِكَ رَضَيَ اللّٰهِ عَنْهُ قَـالَ: كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ عَنْهُ قَـالَ: كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم أَحُسَنَ النَّاسِ وَكَانَ أَشْجَعَ النَّاسِ، وَلَقَدُ فَزَعَ أَهْلُ اللّٰدينة ذَاتَ لَيْلَة فَانْطَلْقَ نَاسٌ قبل (نحو) الصّوّت فَتَلَقَّاهُمْ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، رَاجِعًا وَقَدْ سَبَقَهُمْ إِلَى الصّوّتِ وَهُوَ عَلَى

ربيع أول ١٤٤١ هـ- العدد ٦٦٦ السنة الرابعة والخمسون فَرْسِ لأَبِي طَلْحَةَ عُرْيِ (لَيْسَ عَلَيْهِ سَرْجٌ)، هِ غُنُقه السَّيْفُ وَهُوَ يَقُولُ لَمْ تُرَاعُوا (لأَ تخافوا) لَمْ تُرَاعُوا. (صحيح مسلم: ٢٣٠٧).

#### (٢٠) تبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على طلب العلم

عَنْ أَبِي هُرِيْرة رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا اللَّهِ عَلْمًا سَهَلَ اللَّه لَهُ به طريقًا إلَي يَلْتَمِسُ فِيهِ عَلْمًا سَهَلَ اللَّه لَهُ به طريقًا إلَي الْجَنَّة وَمَا اجْتَمِع قَوْمٌ فِي بَيْتِ مِنْ بُيُوتِ اللَّه يَتْلُونَ كَتَابَ اللَّهُ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلاَّ نَزَلَتُ عَلَيْهُمُ السِّكِينَةُ وَعَشَيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَفْتَهُمْ اللَّهُ فَيمَنَ عَنْدُهُ وَمِنْ بطًا اللَّهُ فيمنَ عَنْدُهُ وَمَنْ بطًا بِهَ عَمْلُهُ لَمْ يُسْرِغُ بِهِ نَسَبُهُ. (صحيح مسلم: ١٩٤٨)

#### (٢١) نبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على العمل

عن الزُّبِيْرِبْن العوَّام، رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ، عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عليْه وسلَّم، قال: لأَنْ يَأْخُذ أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ، فَيأْتِي بِحُزِّمِةَ الحِطبِ عَلَى ظَهْرِه، فَيبيعَها، فيكُفُ اللَّه بها وَجُهه، خَيْرٌ لَهُ مَنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاس، أَعْطُوهُ أَوْ مَنْعُوهُ. (البخاري: أَنْ يَسْأَلُ النَّاس، أَعْطُوهُ أَوْ مَنْعُوهُ. (البخاري: 15٧١).

#### (۲۲) حرص نبينا صلى الله عليه وسلم على وحدة الأمة

عن ابْنَ عَبّاس، رَضِي اللّه عَنْهُمَا، عَنْ النّبِيُ
صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِه
شَيْنًا يكَرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْه فَإِنّهُ مَنْ فَارِقَ
الْجَمَاعة شَبْرًا فَمَاتَ إِلاَّ مَاتَ مِيتَةَ جَاهِلِينَةً.
(صحيح البخاري: ٧٠٥٤، ومسلم: ١٨٤٩).

#### (٢٣) نبينًا صلى الله عليه وسلم

#### يوصينا بالمواساة والتكافل

عَنَ النَّعْمَانِ بُنِ بَشِيرٍ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَـالٌ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: مَثْلُ الْمُوْمَنِينَ فِي تَوَادُهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثْلُ

الْجِسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ غُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجِسَد بِالسَّهَرِ وَالْحَمِّى. (مسلم:٢٥٨٦).

#### (٢٤) نبينا صلى الله عليه وسلم

#### بوصينا بالثقة برزق الله

عَنْ أَبِي أَمَامَةِ الباهلي، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قال: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: إنَّ رَوْحَ اللّهُ كُسِ (اللّه عليه وسلم: إنَّ رَوْحَ يَ اللّهُ كُسِ (جبريل) نَضَتُ (القي) فَي رُوعِي (قلبي) أَنْ نَفْسًا لَنْ تَمُوتَ حَتَى تَسْتَكُمل أَجَلَهَا وَتَسْتَوْعِب رِزْقَهَا فَأَجْملُوا فِي الطَّلْب وَلاَ يحْملَنَ أَحَدكُمُ اسْتَبْطَاءُ الرَّزُقِ أَنْ يَطلُبُهُ بِمعْصية، فَإِنَّ اللّه لاَ يُنَالُ مَا عَنْدَهُ إلاَّ بطاعته. (حديث صحيح-صحيح الجامع- للألباني: ٢٠٨٥).

#### (٢٥) تبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في العدل

عَنْ عَانَشَةَ رَضَيَ اللّه عَنْهَا، أَنَّ النبي صلى اللّه عَلْهَا، أَنَّ النبي صلى اللّه عليه وسلم قال: إنّما أَهْلكَ اللّذينَ قَبْلكُمُ أَنْهُمُ كَانُوا إِذَا سَرِقَ فَيهِمُ الشَّرِيفُ تَركُوهُ، وَإِذَا سَرِقَ فَيهِمُ الشَّرِيفُ تَركُوهُ، وَإِذَا سَرِقَ فَيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدِّ، وَايْمُ اللّهُ لُوْ أَنْ فَاطِمةَ بِنُتَ مُحمَد سرقتُ لُقَطَعْتُ يَدها. (صحيح البخاري: ٣٤٧٥، ومسلم: ١٦٨٨).

#### (۲٦) وصبة نبينا صلى الله عليه وسلم بحسن معاملة غير السلمين

عَنْ صَفُوانَ بُنْ سُلَيْمِ عَنْ عَدَّةٍ مِنْ أَبُنَاءَ أَصْحَابِ
رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّه عليْه وَسَلْمَ عَنْ آبَائِهِمُ
عَنْ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم قال: ألا
مَنْ ظَلَمَ مُعَاهدًا، أو انْتقصه، أو كَلَفه فَوْق طاقته، أو أخَذَ منه شيئًا بغير طيب نَفْس فأنا حَجيجُه (خصمه) يَوْمَ الْقيامة (صحيح أبي داود للألباني: ٢٦٢٦)

وَآخِرُ دُعُوانًا أَنِ الْحَمَدُ لِلَهِ رُبِّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهِ وَسَلَّم عَلَى نَبِيْنًا مُحَمَّد، وَعَلَى آلِه، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْم الدَّدِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْم الدَّدِينَ

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٩ السنّة الرابعة والخمسون



ثالثا: قدسية القرآن الكريم ذاتية لا مُضافة عليه

رابعا: القرآن الكريم محفوظ كله بحفظ الله له من التبديل أو الزيادة أو النقصان.

وفي هذه المقالة نستكمل الحديث عن خصائص القرآن الكريم فإليك البيان،

خامسا؛ من خصائص القرآن الكريم أن إعجازه ذاتي، وعامَّ في جميع سوره.

جمع القرآن الكريم بين كونه المنهج الذي جاء به الرسول محمد صلى الله عليه وسلم من عند ربه، والمعجزة التي تدل على صدقه فالمنهج هو المعجزة، والمعجزة هي المنهج.

ومجالات الإعجاز في القرآن كثيرة ومتنوعة، وهي ذاتية فيه، ولا يصح دعوى أن الإعجاز الحمد لله ربُّ العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين أمَّا بعدُ: فقد حدُثتكُ أيها القارئ الكريم- هداني الله وإياك صراطه المستقيم- في مقالة الشهر الماضي عن فقه التعامل مع القرآن الكريم وقلت لك: إنه حقيق بكل متحدث عن القرآن الكريم أو ناظر فيه أن يستحضر خصائصه، ويراعي صفاته وقدسيته حتى يسلم من الزلل، والوقوع في سوء التعامل مع القرآن الكريم.

وقد ذكرت لك سابقا بعض هذه الخصائص القرآنية وهي على النحو الآتي:

أولا: القرآن الكريم إلهي المصدر والتسية.

ثانيًا: القرآن الكريم وحي من الله إلى الرسول محمد صلى الله عليه وسلم بلفظه ومعتاد.

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٣٩ السنة الرابعة والخمسون



لم يقع إلا بشيء خارج عنه، وهو صرف الله الناس عن معارضته، وسلبه قدرتهم على ذلك، وأنه لولا ذلك لقدروا على معارضته، والاتيان بمثله؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ قُل لِّن ٱجْمَعْت ٱلانش وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلْمًا ٱلْفُرَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كات بعضه لعب طهيرا ، (الاسراء: ٨٨) فأشار في ذلك إلى أمر طريقه التكلف والاجتهاد، وسبيله التأهب والاحتشاد، وهذا دال على عجزهم مع بقاء قدرتهم، ولو زالت القدرة لم يبق فائدة لاجتماعهم. لتنزيله منزلة اجتماء الموتى، وليس عجز الموتى بكبير يحتفل بذكره هذا مع أن الإجماع منعقد على إضافة الإعجاز إلى القرآن، فكيف يكون غيره معجزا وليس فيه صفة إعجاز؟! بل المعجز هو الله تعالى، حيث سلبهم قدرتهم عن الاتيان بمثله (ينظر: بيان إعجاز القرآن للإمام الخطابي ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ص٢٣، والبرهان في علوم القرآن (٩٤/٢)).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أَرْكَ عَلَيْهِ مَائِنَ يَنَ وَمِنْ أَلُوا الْرَبِّ فَيْهِ مَائِنَ يَنَ وَمِنْ فَلَ الْمَالُولِيَّ فَيْهِ مَائِنَ فَيْهِ وَلِمَا أَلَا لَمِينَ فَيْهِ وَلِمَا أَلَا لَمِينَ فَيْهِ وَلِمَا أَلَا لَمِينَ فَيْهِ فَلَا لَكُمْ اللّهِ فَيْهِ لَمْ اللّهِ فَيْهِ مُوْلِيَ اللّهِ فَيْهِ لَمُولِي اللّهِ فَيْهِ لَمُولِي اللّهِ فَيْهِ اللّهِ فَيْهِ اللّهِ فَيْهِ اللّهِ فَيْهِ اللّهِ اللّهِ قَالَم مقام (العنكبوت: ٥٠، ٥١) فأخبر سبحانه أن الكتاب أية من آياته، وأنه كاف في الدلالة قائم مقام معجزات غيره وآيات سواه من الأنبياء، ولوكانت المعارضة ممكنة وإنما منع منها الصرفة لم يكن الكلام معجزا وإنما يكون المنع معجزا فلا يتضمن الكلام فضلا على غيره في نفسه. (ينظر: إعجاز القرآن للقاضي أبي بكر الباقلاني ص٣٠).

ومع فساد القول بالصرفة فهناك من استعمل هذا المذهب على سبيل التنزل مع الخصم الإثبات الإعجاز، وأن القرآن من عند الله رب العالمين لا من عند جبريل عليه السلام، أو

محمد عليه الصلاة والسلام، أو غيرهما. قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢٠١/١)؛ "وقد قرر بعض المتكلمين الإعجاز بطريق يشمل قول أهل السنة وقول المعتزلة في يشمل قول أهل السنة وقول المعتزلة في الصرفة، فقال: إن كان هذا القرآن معجزا في نفسه لا يستطيع البشر الإتيان بمثله ولا في قواهم معارضته، فقد حصل المدعى وهو ولم يفعلوا ذلك مع شدة عداوتهم له، كان ذلك ولي المكانهم معارضته بمثله معارضته مع قدرتهم على ذلك، وهذه الطريقة معارضته مع قدرتهم على ذلك، وهذه الطريقة وإن لم تكن مرضية لأن القرآن في نفسه معجز لا يستطيع البشر معارضته، كما قررنا، إلا أنها تصلح على سبيل التنزل والمجادلة والمنافحة عن الحق....."

ويلاحظ أن الجميع متفق على أن القرآن من عند الله رب العالمين، وأن الخلق عاجزون عن الإتيان بمثله، وأنه لا يمكن فصل القرآن عن مصدره خلافا للحداثيين ومن نحا نحوهم، واقتفى أثرهم.

هذا. وليُعلم أن إعجاز القرآن بنظمه البديع، وبلاغته العالية، وفصاحته الفائقة، وأسلوبه العجيب – وهو الوجه الذي وقع به التحدي للعرب إبان نزول القرآن-ضارب بجذوره في آيات القرآن، وسوره، غير منفك عنه لا فرق في ذلك بين آيات الأحكام، وغيرها، وسوره القصيرة، والطوبلة.

وقد سُئل بعض العلماء عن موضع الإعجاز من القرآن فقال: هذه مسألة فيها حيف على الفتي وذلك أنه شبيه بقولك ما موضع الإنسان من الإنسان فليس للإنسان موضع من الإنسان، بل متى أشرت إلى جملته فقد حققته، ودللت على ذاته، كذلك القرآن لشرفه لا يشار إلى شيء

منه إلا وكان ذلك المعنى آية في نفسه ومعجزة لمحاوله وهدى لقائله"(ينظر: البرهان في علوم القرآن (٢٠٠/٢)).

سادسًا؛ القرآن الكريم رسالة عالية ودائمة وهو تشريع للزمن كله.

من خصائص القرآن التي لم تتحقق لغيره من الكتب السماوية: أنه رسالة عالمية دائمة. خاتمة، ومن خصائص نبينا صلى الله عليه وسلم:" وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَيُعِثْتُ اللَّهِ النَّاسِ عَامَّةً". (أخرجه البخاري في صحيحه حديث ٣٣٥، ومسلم في صحيحه حديث ٥٢١)، وقد قال الله حِلْ ذكره: ﴿ مُنْ يَالَهُا النَّاسُ إِنَّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَّتِكُمْ جَيعًا ، (الأعراف: ١٥٨)، وقال تعالى: « عَارَكُ ٱلَّذِي مَلَ ٱلْفُرْوَانَ عَلَى عَيْدِيهِ الكُنَّ الْعَلَيْكَ الْمُلَّى (الضرقان: ١)؛ ولذا فقد جاء القرآن الكريم بتعاليم، وتشريعات تصلح للزمن كله، والعالم أجمع، لا لزمان محدود، أو جيل مخصوص، ولهذا كان القرآن خاتم الكتب السماوية، وله عليها الهيمنة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَّدِقًا لِمَا يُرَى يُدِّيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وتعدياً عليه ، (سورة المائدة: ٤٨).

والقرآن الكريم حين نزل بعضه مرتبطا ببعض الوقائع، والأحداث لا لأنها علة له، ولكن ليظهر بذلك أشره في الواقع الذي نزل فيه، والا فإن الآيات القرآنية لا تخص بأسبابها، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب على الصحيح وهو مذهب جمهور العلماء؛ لأن اللفظ العام شامل للسبب وغيره مما يندرج تحت اللفظ العام، وخصوص السبب لا يستلزم إخراج غير السبب من متناول اللفظ، فلا يصلح صارفا عن استعمال العام في معناه الموضوع له، وهو أفراده التي منها صورة السبب وغيره. (ينظر؛ مناهل العرفان في علوم القرآن (١٣٤/١٧٧١)).

ومن ذهب من أهل العلم إلى أن العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ لم يقصد بذلك قصر الآية على صورة سببها، وانما يرى دخول ما يوافقها في حكم الآية لكن لا من لفظ الآية. وانما بالقياس عليها، ولم يدّع واحد منهم أن القرآن تاريخي خاص بزمان مخصوص؛ إذ القول بذلك يلزم منه تعطيل العمل بأحكام القرآن. وكونه مرجعا للناس في أمور دينهم، وفيه نقض لما تقدم من عالمية القرآن، وصلاحيته لكل الناس الذين كثر نداؤهم في القرآن الكريم.

ولا ينبغي أن تغفل أيها الموفق أن من أشهر المدعاوى التي رددها معظم الحداثيين القول بتاريخية القرآن الكريم، وأنه نزل متأثرا بزمانه وواقعه، فهو منتج ثقافي على حد تعبير بعضهم، ولا يصلح لكل زمان، وأحكامه نسبية غير مستقرة.

وما من شك أن هذه دعوى خطيرة، يترتب عليها أثار خبيثة كنقض مسلمة:" صلاحية الهدي القرآني لكل زمان ومكان"، وإضفاء التاريخية على العقائد، وإضفاء النسبية على الأحكام، وتجديد الدين على طريق غلاة الحداثية ويلزم منه التشريع لدين جديد؛ ولذا فقد انبرى كثير من العلماء لنقضها، وبيان بطلانها، ولعلي أعرض لهذه الدعوى مفندا شبهاتها، وناقضا لترهاتها في موضع آخر بإذن الله تعالى. إن القرآن الكريم نزل ليكون بأحكامه الثابتة على مر الزمن ميزانا ومعيارا للواقع الإنساني، يصلحه كلما فسد، ويهديه كلما مال إلى

سابعا: القرآن الكريم واضح ومُيسَّر، وذو ألفاظ ومعان مقصودة

حينما نقول: إن القرآن الكريم ذو قدسية وعظمة لا يعني ذلك إقصاء الناس عنه، أو

> ربيع اول ١٤٤١ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون

ادعاء تعذر فهمه، أو أنه نص مغلق كما يُزعم بل إنه مع قدسيته واضح وبين، وميسر قال تعالى: « وَلَقَدْ يَمْرَنَا الْقُرْمَانَ لِللِّرِكْمِ فَهَلْ مِن مُّذَكِرٍ » لَا القمر: ١٧). وقال تعالى: « وَلِقَهُ لَنَرَيْلُ رَبِّ الْعَالَى: « وَلِقَهُ لَنَرَيْلُ رَبِ الْعَلَيْبِ اللّٰهِ اللهِ الله عموم الناس بتدبره، وتعقل معانيه قال تعالى: « كِنْتُ أَرْلُهُ إِنَّكَ مُبْرِقٌ لِلنَّمْوا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

والذي ينبغي مراعاته إبقاء الواضح على وضوحه، لا أن يدعى أن اللفظ غير مراد، والمعنى غير مقصود، وأن لكل قارئ ذاتيته في القراءة، وأن المعاني القرآنية نسبية غير ثابتة، حتى يتسنى الوصول إلى رمزية، وإيحاءات لا برهان عليها، ولا دليل.

بألفاظه (ينظر: التحرير والتنوير لابن عاشور(١٣٧/٥)).

إن القرآن معجز في معناه، كما أنه معجز في لفظه، فلا يليق أن يفهم على معنى غير لائق بمكانه، وجلاله.

قال ابن القيم في كتابه بدائع الفوائد (٢٧/٣): للقرآن عرف خاص ومعان معهودة لا يناسبه تفسيره بغيرها ولا يجوز تفسيره بغير عرفه والمعهود من معانيه، فإن نسبة معانيه إلى المعاني كنسبة ألفاظه إلى الألفاظ، بل أعظم، فكما أن ألفاظه ملوك الألفاظ، وأجلها وأفصحها ولها من الفصاحة أعلى مراتبها التي يعجز عنها قدر العالمين، فكذلك معانيه أجل المعاني وأعظمها وأفخمها، فلا يجوز تفسيره بغيرها من المعاني التي لا تليق به بل غيرها أعظم منها وأجل وأفخم...".

هذه بعض خصائص القرآن الكريم التي علينا أن نستحضرها حين نقرآ القرآن الكريم، وعندما نستلهم الهدى منه، ونحاول فهمه، والوصول إلى مراد الله عز وجل منا بقدر ما لدينا من طاقات بشرية.

وقد ضلت أفهام وزلت أقدام فغابت عنهم تلك الخصائص فلم يراعوها في قراءة القرآن وتفسيره بله العمل به، والاهتداء بإرشاداته فضلوا وأضلوا وزعموا أن معهم قراءات جديدة للقرآن الكريم، وحقيقة الأمر أن ما يرددونه هدم وتبديد، لا بناء وتجديد، ولعل لنا معهم وقفات ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا وعلمون.

والحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون



عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: نعى رسول اللَّه زيدًا، وجَعْضَرًا، وابَّنَ رواحة للناس، قبل أن يأتيهم خبرهم. فقال أخذ الراية زيد، فأصيب، ثم أخذ جِعْفِرُ فأصيب، ثمَّ أَخَذَ ابنَ رَواحَةً فأصيب، وعيناه تذرفان، حتى أخذ سيف من سيوف الله حتى فتح الله

(صحيح البخاري: ٣٧٥٧) وسيف الله هو خالد بن الوليد رضي الله



#### 

من أقوال الشيعة التي تخالف عقيدة المسلمين قولهم: بأن كربلاء أقدس بقعة في الإسلام، وأعظم من مكة والمدينة وبيت المقدس. (كتاب مصابيح الجنان ص٣٦٠). South de de

#### من فضائل الصحابة

عن على بن أبي طالب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أبو بكر وعمر سيَّدًا كهول أهل الجنة من الأولين والأخرين إلا النبيين والمرسلين؛ لا تخبرهما يا على ما داما حيين" (سنن ابن ماجه: ٩٥ وصححه الألباني).

#### من هدي الرسول صلى الله عليه وسلم حرمة دماء ومال المسلم

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من وحُلُد الله، وكفر بما يُعْبِدُ مِن دونه. حرم الله ماله ودَّمَه، وحسابُهُ على الله عزَّ وجلَّ (صحیح مسلم: ۲۳).

### واست الماص الماص والما والمع

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا صلى على الجنازة قال: واللهم اغفر لحينا وميتنا، وشاهدنا وغائبنا، وصغيرنا وكبيرنا، وذكرنا وأنثانا، اللهم من أحييته منا فأحيه على الإسلام، ومن توفيته منا (صحيح أبي داود: ١٠٢١). فتوفه على الإيمان

#### Upload by : altawhedmag.com

#### Con The Mary Mention

قال ابن كثير في تفسير قول الله تعالى: «قُلْ هُو اللهُ أَحَدُ »؛ يعنى: هو الواحد، الأحد، الذي لا نظير له، ولا وزير، ولا نديد، ولا شبيه، ولا عديل. ولا يُطلق هذا اللفظ على أحد في الإثبات إلا على الله-عز وجل-؛ لأنه الكامل في جميع صفاته وأفعاله. (تفسير ابن كثير).

#### اعداد، علاء خض

#### مواقع التواصل

خلوتك ببرامج التواصل الاجتماعي تعني أنك قد دخلت مرحلةالابتلاء والاختبار،والشواهد ستشهد، والسمع والبصر والجلود شهود.

#### من أقوال السلف

تعالى سبب لرفع البلاء

قال ابن القيم: "قال مالك بن دينار:

قسراتُ في الحكمة يقول الله-عرز

وجل-: «أننا الله ماثك الملوك، قلوب اللوك بيدي، فمن أطاعني جعلتهم

عليه رحمة، ومن عصاني جعلتهم

عليه نقمة. فلا تشغلوا أنفسكم

بسبّ الملوث، ولكن توبوا إليّ أعطفهم

عليكم. (الجواب الكافي).

فال أبو جعفر الطّحاويّ-رحما الله تعالى- في الطّحاوية: «دين الله في الأرض والسماء واحد، وهو دين الإسلام، وهو بين الغلوَ والتَقصير، وبين التَشبيه والتُعطيل، وبين الجبر والقدر، إبين الأمن واليأس ..

العقيدة الطحاوية.

#### حكم ومواعظ

قال محمّد ابن الحنفية رحمه الله تعالى: «الكمال في ثلاثة: العفة في الدين، والصبر على النوائب، والاقتصاد وحسن التدبيري المعيشة (أدب الدنيا والدين للماوردي)

mangaco so قال ابن القيم - رحمه الله تعالى: حق الإله عبادة بالأمر لا بهوى التقوس خذاك للشيطان والشرائك بد شيئًا هما بب التُجادَ فحيدًا السبيان (القصيدة النونية)

Upload by: altawhedmag.com



د. عبد الرحمن فودة

أستاذ البلاغة بجامعة القاهرة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمةً للعالمين. وبعدُ: فقد بيَّنًا في سلسلة من المقالات السابقة دور السياق في تنوع أوصاف العذاب في القرآن الكريم. وسُقنا على ذلك أمثلة تحليلية تبين المراد. وأخيرًا نختم هذه المقالات ببيان بعض أوصاف العذاب الأخروي التي تردية سياق واحد متتابعة، سواء كانت وصفين أم ثلاثة أوصاف.

> ومن ذلك قول الله تعالى في سورة آل عمران: «وَلَا يَعْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرَ ۚ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيِّئاً يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي ٱلْآخِرَةُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوُا ٱلْكُفْرَ بِٱلْإِيمَانِ لَن يَضُ رُوا اللَّهَ شَيْنًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدٌ ١٠٠ وَلَا يَحْسَبُنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوًّا أَنَّمَا نُعْلِي لَاَمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّمَا نُعْلِي لَمُمْ

لِيزَدَادُوٓ السَّمَّا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ، (آل عمران: 7VI- AVI).

فالآيات الثلاث فيها تنوع في وصف العذاب بأوصاف مختلفة (عظيم-أليم-مهين)، وكل وصف مناسب لسياقه، فالعذاب العظيم في سياق المسارعة في الكفر، والمسارعة في الشيء

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٣٩ السنة الرابعة والخمسون

والمبادرة في تحصيله تقتضي أن يكون نفيسًا وعظيمًا، فجعل جزاءه (عداب عظيم) مقابلاً لهم، ويدل على خساسة ما سارعوا فيه وهو الكفر، ولذلك قال تعالى: «يُريدُ اللَّهِ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الآخْرَةِ»؛ لأنهم كانوا يبحثون عن الحظ في الدنيا.

- كما كان قارون كذلك؛ حيث قال قومه: «إِنَّهُ، لَذُو حَظِّ عَظِيمٍ» (القصص: ٧٩)؛ فكما أنهم لا حظ لهم ألبتة في منافع الأخرة، فلهم الحظ العظيم في مضارها وآلامها.

أما وصف الأليم، فحيث تضمّنت الآية اشتراءهم الكفر بالإيمان، والعادة سرور المشتري واغتباطه بما اشتراه، فإذا خسر تألم، فختمت الآية بألم العداب، كما يجد المشتري المغبون ألم الخسارة.

وخُتمت الآية الثالثة بعذاب مهين؛ لأنها تضمن الإملاء، وهو الإمتاع بطيبات الدنيا وزينتها-المال-، وذلك يقتضي التعزز والتكبر والجبروت، فخُتمت بما يقتضي إهانتهم وذلَّتهم بعد عزّهم وتكبرهم.

وفي آيات سورة الجاثية؛ قال الله تعالى: « وَيَكُّ لِكُلِّ أَفَّالِهِ أَيْدِ ﴿ كَيْمَا مَا يَنْتِ اللَّهِ تُنْلَى عَلَيْهِ مُمَّ يُصِيرُ مُسْتَكَفِرًا كَأَن لَّهُ يَسْمَعُهُمُّ فَبَثِيرَهُ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ عَائِنِيَنَا شَيْنًا أَغَفَدُهَا هُزُواً أُولَتِهِكَ لَمُثُمّ عَلَابٌ شُهِينٌ 🕦 مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْحًا وَلَا مَا أَغَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَمْتُمْ عَلَابٌ عَظِيمٌ ١٠٠ هَـنذا هُدَيٌّ وَالَّذِينَ كَفُرُوا بِنَائِتِ رَبِّهُمْ لَمُمُّ عَلَاكُ مِن رَجْزِ أَلِيدٌ » (الجاثية:

هذا الموطن من مواطن تعدُّد صفات العداب في صُور متعاقبة، وقد جاء الوصف الأول (عذاب أليم) عقب ذكر الأفاك الأثيم الذي يسمع آيات الله تُتلى عليه ثم يُصر مستكبرًا كأن لم يسمعها، فبُشُر بعداب أليم مُتناه

في الألم وهو أقسى أنواع العذاب؛ لتكذيبه وافكه واستكباره، وهو (العذاب الأليم) الأكثر ترددًا في القرآن، وهو غالبًا ما يكون للكافرين والمنافقين.

ثم جاء الوصف (مهين) في سياق أنه إذا علم من آيات الله شيئًا اتخذها هـزوًا، فلما كان مستهزئًا بآيات الله -وهو على علم بها- كان المناسب أن يُوصَف عذابه بالمهين امتهانًا له وتحقيرًا، فصار العذاب نفسه مهينًا لصاحبه.

ثم جاء الوصف (عظيم) للدلالة على بلوغه أقصى درجات الإضرار بالعذب؛ فجمع بين الألم بشقيه-الحسى والنفسي-، ثم المهانة والمذلة، ثم كَبُر العذاب وبلغ الدرجة القصوى حيث لا يجد المعذب راحة أبدًا۔

لعلنا نلاحظ في السياق أن أوصاف العذاب مختلفة لينال كل مُعذّب ما يناسبه، وكأن الناس درجات فيما يستحقون من تعذیب، فبعضهم قد پردعه عذاب بدرجة معينة، وبعضهم لا يرتدع إلا بعداب أشد أو أقسى أو أكثر إهانة لصاحبه.

وفي سورة المجادلة؛ قال الله تعالى: ﴿ 🕰 لَّة عَجِدٌ فَصِيَامٌ شَهَرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبِّل أَن يَتَمَاسَنَّا فَهَن لَّمْ يَسْتَطِعُ فَإِطْعَامُ سِيِّينَ مِسْكِكُأُ ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ \* وَيَلَاكَ حُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ أَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ الَّذِينَ يُحَاَّدُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ كُبِيُّوا كُمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن فَيْلُهِمُّ وَفَدْ أَنزَلْنَا ءَايُتِ يَتَنَتُّ وَلِلْكُفِينَ عَذَاتٌ مُّهِينٌ \* (الجادلة: ٤-٥).

لما قال (كبتوا)-والكبت هو الإذ لال والإهانة-ناسبه أن تُختم الآية بعداب مهين؛ فالجزاء من جنس العمل. والله أعلى وأعلم.

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٣٩ السنة الرابعة والخمسون



البخاري: ح١٥، ومسلم: ح٧٨).

قال الحافظ زين الدين ابن رجب الحنبلي (المتوفى: ٩٩٥هـ) في كتابه: فتح الباري شرح صحيح البخاري (٤٨/١): «محبة النبي صلى الله عليه وسلم من أصول الإيمان. وهي مقارنة لحبة الله عز وجل، وقد قرنها الله بها، وتوعّد من قدّم عليها شيئًا من الأمور المحبوبة طبعًا من الأقارب والأموال والأوطان، وغير ذلك».

والمقصود من المحبة المحققة للإيمان هذا المحبة الاختيارية التعبدية، فيحب النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه رسول الله الذي أرسله بدينه الخاتم، وهذه المحبة التامة مستلزمة للتصديق والاتباع وتقتضي طاعته صلى الله عليه وسلم فيما أمر والانتهاء عما نهى عنه، قال الله تعالى:

ومن تبعه إلى يوم الدين، وبعد:

فإن محبة النبي صلى الله عليه وسلم أصل عظيم من أصول الإيمان، وقاعدة من أجل قواعده، وهي أعظم الواجبات المتحتمات على العباد التي لا يتم إيمان العبد إلا بها، وهي مقارنة لمحبة الله عز وجل، بل قد قرن الله تعالى محبة رسوله بمحبته، شم توعًد مَن قدَم شيئًا من المحاب على هذه المحبة؛ قال الله تعالى عن قُلُ إن كَانَ عالى هذه المحبة؛ قال الله تعالى عن قُلُ إن كَانَ النَّوْتُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلِّكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلْكُمُ وَالْوَلُهُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَالْمَوْلُ وَاللَّهِ وَهِهَا وَ فَي سَبِيلِهِ مَنْ الله إلى الله وَهَا وَ فَي سَبِيلِهِ وَهِهَا وَ فَي سَبِيلِهِ وَهُمَا وَ فَي سَبِيلِهِ وَهُمَا وَفَي الله الله وَهَا وَ فَي سَبِيلِهِ وَهُمَا وَفَي اللَّهُ الْمَدِيدَ وَلَا الله وَهَا وَقَى سَبِيلِهِ وَهُمَا وَفَي سَبِيلِهِ وَهُمَا وَفَي اللَّهُ اللَّهُ وَلَالُهُ وَهُمَا وَقِيلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَوْلُ وَقَالُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّ

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم « لا يؤمن أحدكم، حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين» (أخرجه

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون

ذُوْتِكُونُ وَاللهُ عَمُورٌ تَحِيمٌ (أ) قُل أَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَةِ فَلَا فَرَارَسُولَةً فَالرَّسُولَةِ فَالْوَاللهِ وَالرَّسُولَةِ فَالْوَاللهِ وَالْمُولِينَ ، (آل عمران: ٣١- ٣٢). وهدذه المحبه الإيمانية المتعبدية الاختيارية نافعة لصاحبها يوم القيامة: فهي مقتضية لرفع الدرجات. فعن أنس-رضي الله عنه-: ، أن رجلاً

فقال: يا رسول الله: متى الساعة قائمة؟ قال: ويلك، وما أعددت لها؟ قال: ما أعددت لها إلا أني أحب الله ورسوله. قال: إنك مع من أحببت. فقلنا: ونحن كذلك؟ قال: نعم ، وللبخاري زيادة:

« ففرحنا يومئد فرحًا شديدًا ».

من أهل البادية أتى النبي صلى الله عليه وسلم

وفي رواية للشيخين، قال أنسى: وفأنا أحب النبي صلى الله عليه وسلم وأبا بكر، وعمر، وأرجو أن أكون معهم بخبّي إياهم، وإن لم أعمل بمثل أعمالهم، (أخرجه البخاري ح١١٦٧، ومسلم ح٢٠٦٧).

#### المحبة الدنبوية الغالصة:

ليست المحبة الإيمانية الاختيارية التعبدية المقصودة هنا هي محبة الطبع المجرد عن الإيمان والتصديق والقبول والإذعان، فمحبة الطبع تقع في القلوب للرحم أو لسبب من الأسباب كحسن عشرة أو سبق يد، أو إعجاب بعمل، أو صنيع، أو محبة الصورة فتلك المحبة من محاب الدنيا.

وهذه المحبة ليست من الإيمان ولا تُنجَي صاحبها يوم القيامة وان كان صاحبها عالمًا بصدق رسالته صلى الله عليه وسلم تصديقًا لا يؤدي للإذعان والاتباع.

ومن أمثلة تلك المحاب الدنيوية: محبة أبي طالب للنبي صلى الله عليه وسلم ونصرته له وحمايته لجنابه صلى الله عليه وسلم: لأنه ابن أخيه فأحبه للقرابة ولما له من الصفات التي يحب ويقدم لأجلها: فإنها من محاب الدنيا وليست

من المحبة التعبدية الإيمانية المُنجَية لصاحبها بدلالة ترك أبي طالب للإيمان لمًّا طلبه صلى الله عليه وسلم منه عند موته.

وقد حفظ النبي صلى الله عليه وسلم تلك اليد لعمه حتى هم بالاستغفار له بعد موته على الشرك حتى نهاه الله تعالى، فعن المسيب-رضي الله عنه-قال: «لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوجد عنده أبا جهل، وعبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا عم: قل: لا المه كلمة أشهد لك بها عند الله. فقال أبو جهل، وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب: أترغب عن ملة عبد المطلب؟

فلم يزل رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرضها عليه. ويعيد له تلك المقالة حتى قال أبو طالب أخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما والله لأستغفرن لك ما لم أنه عنك. فأنزل الله عز وجل: «ما كان ما لم أنه عنك. فأنزل الله عز وجل: «ما كان الله عز وألين المؤال يتغفروا الله وجل: «ما كان الله أول من من بعد ما تبور ما الله تعالى في أبي طالب، فقال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: « إلى لا تبور من أحدى ولكن ألله الله عليه وسلم: « إلى لا تبور من أحدى ولكن ألله بيري من أحدى ولكن ألله الله عليه وسلم: « إلى لا تبور من أحدى ولكن ألله الله عليه وسلم: « إلى لا تبور من أحدى ولكن ألله الله عليه وسلم: « إلى الله عليه عليه والله طله (أخرجه البخاري ح ١٣٦٠. ومسلم ح ١٤، واللفظ له).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى الكبرى ( ٢٣٤/٥ ): وأبو طالب وان كان عالمًا بأن محمدًا رسول الله وهو مُحبَ له فلم تكن محبته له لمحبته لله، بل كان يحبه لأنه ابن أخيه فيحبه للقرابة، وإذا أحب ظهوره فلما يحصل له

ومن أمثلة ذلك أيضًا: نصرة المطعم بن عدي للنبي صلى الله عليه وسلم وادخاله إلى مكة في جواره بعد عوده من الطائف، حتى إنه دعا بنيه وقومه، وقال: البسوا السلاح، وكونوا عند أركان البيت، فإني قد أجرتُ محمدًا.

فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومعه زيد بن حارثة حتى انتهى إلى المسجد الحرام. فقام المطعم على راحلته، فنادى: يا معشر قريش، إني قد أجرتُ محمدًا، فلا يهجه أحد منكه.

فانتهى رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الركن، فاستلمه، وصلى ركعتين، وانصرف إلى بيته ومطعم وولده محدقون به بالسلاح حتى دخل ببته.

وحفظ له النبي صلى الله عليه وسلم له تلك اليد حتى قال في أسارى بدر: «لو كان المطعم بن عدي حيًا، ثم كلمني في هؤلاء النتنى، لتركتهم له « (أخرجه البخاري ح ٣١٣٩).

ومع ذلك لم تكن تلك النصرة مُنجَية له عند

الله؛ لأنها لأجل الدنيا وليست النصرة الإيمانية التعبدية.

وكذا محبة كثير من الناس للنبي صلى الله عليه وسلم في القديم والحديث المحبة التي لا تقتضي الإيمان والتصديق والقبول والإذعان وان كان مبعثها الإعجاب فإنها ليست من الإيمان ولا هي منجية لصاحبها يوم القيامة وسأضرب لذلك أمثلة على تلك المحبة والتوقير غير النجى لصاحبه:

قال الفيلسوف الفرنسي رينيه ديكارت (١٥٩٦١٦٥٠) في كتابه الشهير: مقالة في المنهج: "نحن والمسلمون في هذه الحياة، ولكنهم يعملون بالرسالتين العيسوية والمحمدية، ونحن لا نعمل بالثانية، ولو أنصفنا لكنا معهم جنبا إلى جنب؛ لأن رسالتهم فيها ما يتلاءم مع كل زمان، وصاحب شريعتهم محمد عجز العرب عن مجاراة قرآنه فوصاحته، بل لم يأت التاريخ برجل أفصح منه لسانًا، وأبلغ منه منطقًا، وأعظم منه خُلقًا، وذلك دليل على ما يتمتع به نبي المسلمين من الصفات الحميدة، التي أهلت له لأن يكون نبيًا في آخر حلقات الأنبياء، ولأن يعتنق دينه منات الملايين من المشر».

وقال الفيلسوف الفرنسي جان جاك روسوفي كتابه العقد الاجتماعي (طبع لأول مرة عام ١٧٦٢): من الناس من يتعلم قليلاً من العربية، شم يقرأ القرآن ولا يفهمه، ولو أنه سمع محمدًا يُمليه بتلك اللغة الفصحى الرقيقة، وذاك الصوت المقنع المؤثر في شغاف القلوب، ورآه يؤكد أحكامه بقوة البيان، لخر ساجدًا على الأرض وناداه: أيها النبي والشخار، أو إلى مواقع إلى مواقع الشرف والفخار، أو إلى مواقع التهلكة والأخطار، فنحن في سبيلك، نود الموت أو

ربيع أول ١٧٤٢ هـ- العندد ١٣٩٠ السنة الرابعة والخمسون

الانتصار

وقال الفيلسوف الإسكتلندى الشهير توماس كارثيل (١٧٩٥ - ١٨٨١م) الحائز على جائزة نوبل، في كتابه "الأبطال: « لقد أصبح من أكبر العار على أي فرد متحدث هذا العصر أن يصغى إلى ما يقال من أن دين الإسلام كذب، وأن محمداً خداع مـزور. وإن لنا أن نحارب ما يشاع من مثل هذه الأقوال السخيفة المخجلة؛ فإن الرسالة التي أدّاها ذلك الرسول ما زالت السراج المنير مدة اثنى عشر قرنًا لنحو مائتي مليون من الناس، أفكان أحدكم يظن أن هذه الرسالة التى عاش بها ومات عليها هذه الملايين الفائقة الحصر والإحصاء أكذوبة وخدعة؟! أما أنا فلا أستطيع أن أرى هذا الرأي أبدًا، ولو أن الكذب والغش يروجان عند خلق الله هذا الرواج، ويصادفان منهم مثل هذا القبول، فما الناس إلا بُلَّهُ مجانين.

فوا أسـفا لما أسوأ هذا الزعم، وما أضعف أهله، وأحقهم بالرثاء والرحمة لا..

فكل هذا الإعجاب والاحترام والتوقير والذب عن دين الإسلام وعن الرسول صلى الله عليه وسلم من هؤلاء وغيرهم لم يكن دافعًا لهؤلاء إلى الإيمان والإذعان والقبول للرسالة. والالنطقوا الشهادتين، وكانوا من هذه الأمة، وإنها هي محية إعجاب دنيوي.

فكل محبة لا تقتضي التصديق الإذعاني، والمقبول، والمتابعة فليست من الإيمان في شيء، وليست محبة منجية وليست محبة منجية لصاحبها، وليست هي المحبة التي تقتضي الصحبة في المحبة التي تقتضي الصحبة في المجنة التي تقتضي ألف وقيز لخر المؤرّد والله عنور المحبة التي المحبة في المحبة المحبة في المحبة

#### لَا يُحِثُ ٱلْكَفِرِينَ » (آل عمران: ٣١- ٣٧). علامات تمام المحبة وكمالها:

من علامات تمام المحبة الإيمانية وكمالها: (١) طاعته فيما أمر به من الواجبات وذلك من كمال الإيمان الواجب.

- (۲) الحرص على متابعت فيما أمر به من المستحبات.
- (٣) الانتهاء عما نهى عنه من المعاصي والذنوب والموبقات.
- (٤) التنزه عما نهى عنه من المكروهات، فإن ذلك دليل كمال الإيمان المستحب.
- (٥) متابعت على ما جاء به شرعًا وترك الابتداع في الدين فإنه ركوب للهوى، واتباع لغير سبيله .

وهذه الأمورهي ميزان صدق المحبة: قال الله تعالى: "قُلُ إِن كُنتُمْ تُحبُّ وَنَ الله هَاتَبِعُ وني يُحبِبْكُمْ الله هَاتَبِعُ وني يُحبِبْكُمْ الله هَاتَبِعُ وني يُحبِبْكُمْ الله هَاتَبِعُ والله غَفُورٌ رَحيمٌ " (آل عمران: ٣١)؛ وقال الحسن البصري: زعم قوم أنهم يحبون الله هابتلاهم الله بهذه الآية، فقال: "قُلُ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ الله هَاتَبُعُونَى يُحبِبُكُمُ الله ها.

وقال ابن كثير في تفسير القرآن العظيم (٣٢/٢): "هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليسس هو على الطريقة المحمدية فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي في جميع أقواله وأحواله، كما ثبت في الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من عمل عملاً ليسس عليه أمرنا فه و رد «

هــذا مــا يســره الله تعالى في هذا المقــال، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.

> ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٣٩ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وآلـه وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فقد جاء في حب النبي صلى الله عليه وسلم من النصوص ما لا يحتاج إلى إيضاح ولا بيان، ورأس ذلك ما روى البخاري ومسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال "والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين" وفي الحديث الأخر "حتى أكون أحب إليه من نفسه التي بين جنبيه".

والحب لرسول الله صلى الله عليه وسلم بهذا لا يكون فرضًا فحسب. بل هو أحد أصلي الإيمان، فإن مبنى الإيمان وأساسه: حب الله وحب رسوله. فلن يجد أحد حلاوة الإيمان حتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواها.

والحب حبًان: حب وهمي خيالي، وحب يقيني حقيقي، أو حب كاذب، وحب صادق.

فالحب الوهمي الخيالي الكاذب: هو حب الجاهلين، الذين حُرموا من العلم بمعرفة محبوبهم على حقيقته، وصفاته التي تميزه عن غيره.

والحب اليقيني الحقيقي الصادق: هو حب العارفين الذين أوتوا العلم بمعرفة محبوبهم وصفاته، وخصائصه التي تميزه عن غيره، تمييزًا لا يقع معه وَهُمٌ ولا اشتباه.

ولطالما كان الحب الوهمي الخيالي هذا باب من أوسع أبواب الشيطان التي يدخل منها في القلب الزيغ والإلحاد والكفر والشرك؛ ويجعل هذا الجاهل من حيث لا يشعر ألد أعداء من يدعي حبه، وأشد الناس بغضا له، ولصفاته ولخصائصه التي امتاز بها عن غيره.

والمثل قائم ملموس في النصارى الذين يزعمون ويقسمون جهد أيمانهم أنهم أشد الناس حبًا للمسيح عيسى ابن مريم عبد الله ورسوله، وكلمته التي ألقاها إلى مريم وروح منه، ونحن وكل عاقل لا يمتري طرفة عين في أنهم أبغض الناس لعيسى، وأشد الخلق كراهية له، ولصفاته التي ميزه الله تعالى واختصه بها. ذلك أنهم جهلوا عيسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام، وجهلوا حقيقته وما امتاز به؛ فكانوا من الضائين المضلين.

وما جرَّهم الشيطان إلى الغلوفي عيسى وأمه، إلا

برمام هذا الحب الوهمي الخيالي الكاذب، وما زال يقذف في قلوبهم من الأوهام والخيالات الكاذبة حتى قالوا إنه ابن الله، وإنه الله، واتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله، أشركوهم معه في العبادة والتشريع. سبحان الله وتعالى عما يقول أولئك الظالمون علوا كبيرا.

ولا يشك عاقل في أن المسيح الذي يدعون له هذا الحب الوهمي الكاذب إنما هو شخص خيالي وهمي أيضًا لا حقيقة له في الوجود أصلا، وصورته في رءوسهم الخاوية. ورسمته في قلوبهم المظلمة الجاهلة يد الشيطان عدو عيسى، وعدو الأنبياء، وعدو الإنسان المبين.

أما عيسى الحقيقي: عبد الله ورسوله، الذي جعل الله ولادته آية على عظيم قدرته سبحانه، ومعجزة لإبطال ما ادعوه في ذلك العصر من التبحر في الطب، حتى فتنوا وقتنوا الناس بذلك.

هذا النبي الذي هو عيسى ابن مريم. الذي لم يقل لهم إلا ما أمره به الله: أن أنسارات أن النبي الذي الم (المائدة: ١١٧) و أنسارات والمنافقة أن النصارى والمنافقة أن النصارى اليوم أشد عداوة له من اليهود، وهم أشد عيبًا له وشتمًا ممن رمى أمه السيدة الطاهرة مريم بالمنكر والمزور. ولو أنه عاد اليوم لكان أول من يحاربه ويرفع السيف في وجهه هؤلاء النصارى الواهمون الكاذبون في حبه، ولكان أول من يقتل عيسى عليه السلام أولئك النصارى الضائون المضلون.

وأنت تراهم مع ذلك قد أكثروا من الأعياد والمذكريات لحوادث المسيح وأمه ولكل شأن من شؤون المسيح وأمه ولكل شأن من شؤون المسيح وأمه وللرهبان والقسيسين من المنتسبين إلى المسيح، والزاعمين أنهم يحبون المسيح، فالا يكاد ينتهي شهر إلا وفيه عيد أو أكثر، يفعلون في تلك الأعياد أقصى ما يستطيعون، ويبذلون من الأموال في تلك الأعياد؛ ويطعمون من الأطعمة الخاصة

باسم تلك الأعياد، ويوقدون من السرج، ويشعلون من الشموع، ويقيمون من الزينات ومعالم الأفراح، ابتهاجا وسرورا بتلك الأعياد والذكريات أقصى ما يستطيعون. وقد جعلوا لكل من تلك الأعياد طقوسا يرتلون فيها التراتيل، ويترنمون فيها بالصلوات والمزامير، ويجتمعون لها في الكنائس والمعابد والبيوت والمجامع، وهي - عندهم أهم عناصر دينهم وأقرب قرباتهم.

وأجلى مظاهر حبهم للمسيح ابن مريم. واجلالهم له ولدينه وشرعته وهي - زعموا خير طريق يسلكونها إلى مرضاة عيسى ومرضاة الله، ليبلغوا بها إلى جنات الآخرة التي يقولون إنها مقصورة عليهم، حرام على غيرهم؛ ولن يدخلها إلا من كان نصرانيًا على عقيدتهم هذه، وأعيادهم هذه.

وإن كان هذا - في الحقيقة إنما هو إجلال وتعظيم للمسيح الخيالي الذي لا وجود له إلا في أوهامهم. وهو خصومة عنيفة وبغض شديد: ومبارزة بالعداء واللدد لعيسى ابن مريم عبد الله ورسوله: ومحادة لله، ولشرعته ودينه، وإزراء عليه وعلى ملته؛ وتكذيب فاحش له، وتوقح شنيع في الرد لما جاء به من الهدي والإيمان وما دعا إليه من العلم والحكمة. وإخلاص الدين والعبادة لله الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.

ولقد كان لليهود في إفساد دين عيسى ابن مريم وإزاغة النصارى عنه أكبر الأثر، لأنهم أقسى الناس قلبًا؛ وأبعدهم عن الرحمة والخير، وأعظمهم بغضًا للأنبياء ولكل قائم بالقسط بين الناس، ولكن اليهود مع هذا على طول الزمن قد تأثروا أيضًا بما كان سلفهم قد دسه في النصارى، وشرع لهم أحبارهم أعيادًا يضاهئون بها أعياد النصارى لما رأوا ما تجره هذه الأعياد من منافع مادية على الرهبان، فابتدع أحبار اليهود لعامتهم مثل هذه الأعياد، وأخذوا يستغلونها لجر المنافع المالية، والرياسات الدنيوية.

وقد كان لشركي العرب، وعبدة الكواكب والحوس والهنود وغيرهم في الحاهلية أعياد ومواسم لألهتهم، أعتقد أنها كانت القدوة الأولى التي عمل اليهود على جر النصاري إليها، والمنبع الأول الذي اقتبس منه اليهود ما أفسدوا به ملة عيسى ابن مريم. كما أن اليهود والنصاري حميعًا إنما أخذوا عقيدة بنوة عزير، والمسيح لله عن البوذيين، والبراهمة الهنود والصينيين. وعن عقيدة مشركي المصريين القدماء الذين كانوا يزعمون أن فرعون ابن السماء، أو ابن (رع) الشمس؛ أو ما إلى ذلك. وقد قال الله تعالى ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمُهُودُ عُمُزُرُ أَسُ اللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّفَ رَيَّ ٱلْمَسِيحُ أَبْنُ اللَّهُ ذَالِكَ فَوَلُّهُم بِأَفْوَهِهِمَّ يُصَدِينُونَ قَوْلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن مِّبْلُ فَكَلَّهُمْ ٱللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ، (التوبة: ٣٠).

وكن على ذكر من أن هـؤلاء جميعًا إنما كانوا يقيمون تلك الأعياد ويحتفلون بها وينحرون ويطعمون، ويلهون ويلعبون. قصدًا أولا إلى تعظيم من جعل له العيد من معتقديهم من البشر وغيره، صالحيهم وغير صالحيهم، وقصدا ثانيا الى التقرب الى الله بإحياء ذكريات أحبابه وأوليائه. وأن ذلك يحيه الله ويثيب عليه إكراما لأولئك الأحياب والأولياء، وأن ذلك دين ورثوه عن الآباء والأجداد، والأحبار والرهبان، وهم أعرف بالله وأوليائه وأحيابه ومحبوباته وما بقرب البه من كل أحد، وأنه لا حق لأحد أن بسألهم من أين جنتم بهذا، ولا عن أي دليل أو حجة عليه، والا كأن مطرودًا من رحمة الله، بل ومن الحنة أيضا، وما على الناس إلا أن يكون هؤلاء مثلهم كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء صم بكم عمى فهم لا يعقلون، والا سدت في وجوههم أبواب الرحمة التي مفاتيحها

بأيدي أولئك الأحبار والرهبان، وأغلقت دونهم أبواب السماء التي لا تفتح إلا بواسطة أولئك والرؤساء المحتكرين للدين، بل وللجنة والآخرة، وكان عدوًا لله ملعونًا من السماء.

وما كفاهم تلك البدء الخبيثة التي نشروها وحملوا الناس عليها بمختلف الأسباب والأساليب؛ بل عمدوا إلى ما يردها من النصوص؛ أو يشي إلى بطلانها - ولو من طرف خفي -فحرفوه عن موضعه أو غيروه واستبدلوه بغيره من عند أنفسهم يكتبونه بأيديهم ويقولون هذا من عند الله وما هو من عند الله. فويل لهم مما كتبت أبديهم وويل لهم مما يكسبون.

وما زال الشر يتمادى بأولئك الميدلين لدين الله؛ المحرفين لكتيه، المحاربين الأنبيائه، المزيغين للعقائد المشترين بآيات الله ودينه ثمنًا من حطام الدنيا ومتاعها قليلا يملأ الله به بطونهم نارًا وسعيرا؛ ومازالت دائرة كفرهم وفسوقهم تتسع، وشرر زيفهم يتطاير؛ حتى أشعل في العالم نار الفتنة؛ وعم الأرض والناس بذلك جاهلية استحكمت مخالبها في قلوبهم، ووثنية ضربت على ربوعهم ونفوسهم، وظهر الفاسد في البر والبحريما كسبت أيدي هذه الطوائف المحتكرة لرحمة الله وفضله، وثوابه وجنته، ومن تبعهم على ذلك ومالأهم على ظلمهم واستبدادهم وطغبانهم؛ وانتشر ظلام هذه الجاهلية الجهلاء حتى أصبح في ليل بهيم من عمى القلوب والبصائر

وآن أوان نزول الغيب من عند اللَّه، وانبثاق نور الهداية التي يخرجهم الله بها من تلك الظلمات إلى النور، وينقذهم من الضلال إلى الهدى، ويفك عنهم أغلال أولئك الظالمين الطاغين، ويهديهم سبيله المستقيم الذي يستحيل على الله أن

> وييع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون

يجعله احتكارا بيد أحد، وكشف عن مخازي وجرائم أولئك الزاعمين أنفسهم خزان رحمة الله، وعرفنا أنهم أبعد الناس عن رحمة الله، وأشقى الناس بعداب الله وغضيه وشديد عقابه. وما تنزل ذلك الغيث الرحماني إلا على قلب خاتم الأنبياء وأشرف المرسلين محمد صلى الله عليه وسلم، وما تفجرت ينابيع الحكمة والرحمة إلا على لسان ذلك الرسول الأكرم، فأحرقت شهبها شياطين الدجل الديني، وطواغيت الخرافات والعقائد الزائفة. وبددت مصابيحها غياهب تلك الظلمات، وجلت عن القلوب صداها، وأعادتها إلى صفائها الفطري، فعرفت ربها وبارئها، وخلصت له دينها وذلها، وأسلمت له وجهها في طاعة وانقياد، لا استدراك ولا تكعكع، وسارعت إلى مغضرة الله ورضوانه، وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين.

مهد الله تعالى لانبثاق هذا النور المحمدي بمقدمات نبهت العقول إلى قرب مجيئه وأعدت النفوس وهيأتها لتلقيه بما هو أهل من التصديق والإذعان، والإجلال والإعظام والإكبار.

فكان حدث أبرهة مع جيشه الكثيف؛ وفيلته العظيمة، وإجرامه الفظيع في محاولة هدم بيت الله العتيق؛ وعجز قريش وجيران قريش، وإخلافهم عن صده ورده ولجوئهم وفزعهم إلى الله على لسان شيخ قريش عبد المطلب؛ إذ تعلق بأستار البيت ونادى ربه:

#### لا هُمْ إِنْ المرء يمنع رحله فامنع رحالك

وانصر على آل الصليب وعابديه اليوم الك فمنع الله بيته، ورد كيد عدوه في نحره ، وأرسَلَ في منع الله أسَّالِ أَسَّالِ أَسَالِ الله عَمْلِ مِنْ سِجَلِ أَسَّالِ أَسَّالِ الله الفيل: ٣ - ٥) و لا كرامة لقريش ولا نصرة لهم ولشيخهم، فلم

يكونوا بشركهم ووثنيتهم الفاجرة، وتلويثهم البيت الذي طهره إبراهيم للطائفين والعاكفين والركع السجود بما نصبوا عليه وحوله وبداخله من صور وتماثيل آلهتهم التي اتخذوها من دون الله، وإنما كان ذلك إكرامًا وتمهيدًا لذلك المولود الكريم الذي سيولد في هذا العام الولادة الأولى البشرية. فيكون المثل الأعلى في طفولته لتربية النشئ على الطهر والعفاف، وعزة النفس وصيانتها عن كل ما يتسفل بها إلى درك الصغار والفساد. والذي سيولد الولادة الثانية الروحية العلمية الرسالية، فيحمى الله به هذا البيت العتيق؛ ويطهره من تلك الأرجاس الشركية؛ ويدفع عنه الهدم المعنوي الذي هدم وقوض من أركانه الدينية بما ألصقت به قريش من صور وتماثيل أوليائهم الذين ، وَٱللَّهِ كَالَّمُونُ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ أَنَ أَمَوْتٌ غَيْرُ أَحْيَاتًا وَمُمَّا بَشْعُرُونَ أَيَّانَ مُعَنُّونَ ، (النحل: ٢٠، ٢١).

فأبرهة كان يريد هدمه الحسي بنقض أحجاره، وقريش كانت تهدمه الهدم المعنوي، وتخربه الخراب الديني، فحماه الله من أبرهة عام مولد النبي صلى الله عليه وسلم ليؤذن قريشا بفضل ذلك المولود العظيم الذي سيحيي الله به بيته العتيق من هدمهم المعنوي ويعمره بالإيمان بالله واقام الصلاة والطواف لله وحده والعكوف عنده لله وحده لا شربك له.

وقرن الله تعالى بميلاد ذلك المولود العظيم آيات بهرت العقول، إرهاصًا بنبوته، وإعلامًا بجلالته، وإيذانًا بفضيلته، وجعله يتيما لم ير أباه حتى يكون الفضل في كفالته وتربيته وإيوائه لله وحده، ليصنع على عين الله، يصاغ في القالب العقلي والفكري الذي يؤهله لوظيفة خاتم المرسلين، وأتقى المتقين، وأعلم العالمين بالله

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون رب العالمين، وسيد الداعين؛ وأصبر المجاهدين، وخير أولي العزم من الأنبياء الصادقين، وأفضل قدوة وأحسنها للمهتدين إلى صدراط الله المستقيم.

لقد حدَّث النبي صلى الله عليه وسلم وهو أعلم بنفسه من كل إنسان مهما أوتى من علم - "إنما أنا بشر، فلعل أحدكم أن يكون آلحن بحجته فأقضى له" "إنما أنا ابن امرأة من قريش كانت تأكل القديد" "لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم، فإنما أنا عبد الله ورسوله؛ فقولوا عبد الله ورسوله."

ألا فاشهدوا بأني آمنت بقول الله عن رسوله وبشريته، وقول الرسول عن نفسه وعبوديته، وكفرت بكذب أعداء الرسول القائلين على الله وعليه بغير علم ولا هدى ولا نور: إنه أول خلق الله كلهم؛ وأنه النور الذي منه خلق الله كل شيء، وأنه نور عرش الله، وأنه مكتوب على ساق العرش، وأنه وأنه ما تلك الأباطيل التي دسها اليهود وإخوانهم وافتروها على الله

ورسوله؛ وموهوا بها على الجاهلين ليصلوا منها إلى تكذيب القرآن فيما أخبر عن بشرية الرسول التي يماثل فيها جميع البشر، والي تكذيب الرسول الذي يخبر عن نفسه بما يرد افتراءات أولئك الزائفين الضالين، وإن زعموا وزعم لهم شياطينهم أنهم أشد الناس حبًا للرسول وتعظيما للرسول؛ فما مثلهم إلا كمثل النصاري مع عيسي سواء بسواء، حذوك النعل بالنعل، فكن على بيّنة من أمرك، واحذر أن تكون مع الجاهلين المفتونين المخدوعين عن دينهم ونبيهم بخرافات وجهالات عششت وباضت وفرخت في رءوسهم وقلوبهم فحجبتها عن نور العلم النبوي؛ والهدى المحمدي الذي أخرج الناس من الظلمات إلى النور، وأفلح به أصحابه الصادقون والتابعون المقتدون والأئمة المهتدون والعلماء العارفون؛ ولم يخطر مع هذا بيال واحد منهم تلك الضرى الكاذبة؛ فإن ما أوتوا من علم والمان رد عنهم كيد شياطين الانس والحن، فلم يستطيعوا أن يدسوا في رءوسهم تلك الخزعبلات والجهالات، وأغناهم في معرفة الرسول وإجلاله وتفديته بأنفسهم ما أفادهم من العلم والإيمان؛ وما أنقذهم من شرك ووثنية. ولقد كانوا من قبل لفي ضلال مبين. أولئك قوم اختارهم الله لصحبة نبيه ونصرة دينه والله الَّذِينَ عَدَى اللَّهُ فَهُدَ عُهُمُ أَفْتَدِهُ } (الأنعام: ٩٠).

نعم، محمد صلى الله عليه وسلم بشرية خلقه؛ بشرية ولادته؛ بشرية طعامه وشرابه، بشرية محياه ومماته، ولكنه لا يستطيع عاقل - فضلا عن مسلم - أن ينكر أو يجحد أنه أعلى أنواع البشرية في كل خصائصها ومزاياهاعليه الصلاة والسلام

والحمد لله رب العالمين

الحلقة

292

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والكُتْاب في الصحف والمجلات، وبعض الكُتب، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أسباب ذكر هذه القصة:

ا- هذه القصة اشتهرت على ألسنة الخطباء والقصاص، وانتشرت في بعض الكتب التي صنفها مؤلفوها في مناقب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب. رضي الله عنه.

٢- وقد بينًا في التحذير السابق مثالب هذه القصص الواهية في الخطاب الديني، وبينت أن من أوجب الواجبات لمن ينادي بتجديد الخطاب الديني أن يخلص الدين مما ليس منه. بدلاً من أن يُدْخِل في الدين ما ليس منه.

وهذا مبني على حديث في أعلى درجات الصحة متفق عليه أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (ح١٧١٨) من (ح٢٩٧). والإمام مسلم في صحيحه (ح١٧١٨) من حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ».

قال الإمام النووي في كتابه «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج» (٢٩٥/٦) (ح١٧١٨): «هـذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم». ثم ختم الإمام النووي شرحه لهذا الحديث فقال: «وهذا الحديث

#### اعداد المليخ على حشيش

مما ينبغي حفظه واستعماله في إبطال المنكرات. واشاعة الاستدلال به .. اهـ.

قلت: بل نقل الحافظ ابن رجب (٧٣٦- ٧٩٥) في كتابه «جامع العلوم والحكم» (ح١): أن الإمام أحمد ابن حنبل قال: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث: حديث عمر: «إنما الأعمال بالنيات».

وحديث عائشة: • من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد • .

وحديث النعمان بن بشير: «الحلال بينٌ، والحرام بيّنٌ». اهـ.

"- قوله صلى الله عليه وسلم: من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ . قال النووي: قال أهل العربية: «الرد هنا بمعنى المردود، فهو باطل غير مُعتَدّ به ». اه.

قلت: من هذا يتبين أن هذا الحديث الذي هو قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، هو قاعدة عظيمة أيضًا يُبنى عليها الغاية من علم الحديث والمقصود منه أن يُعرف المقبول والمردود، وعدم معرفة الصناعة الحديثية جعلت من الكذب المُختَلق

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ١٣٩ السنة الرابعة والخمسون

المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم حوارًا في دار الأرقم بن أبي الأرقم عندما أتى عمر بن الخطاب الدار ونطق بالشهادتين، وأخذ يحاور النبي فقال عمر: «يا رسول الله، ألسنا على الحق إن متنا وإن حيينا؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم؛ «بلى»، والذي نفسي بيده إنكم على الحق إن متم، وإن حييتم «، قال عمر: فقلت: ففيم الاختفاء؟ والذي بعثك بالحق لتخرجن، فأخرجناه في صفين؛ حمزة في أحدهما، وأنا في الأخر، له كديد ككديد الطحين. حتى دخلنا المسجد، قال عمر: فنظرت إلي قريش وإلى حمزة فأصابهم كأبة لم يصبهم مثلها ، اهد.

#### مثالب هذه القصة الموضوعة في القطاب الديني:

أ-استنبط الأستاذ العقاد من هذه القصة التي أوردها في عبقرية عمر (ص١١) هو الشجاع الحق: حيث قال: وما الشجاعة إن لم تكن هي الجرأة على الموت كلما وجب الاجتراء عليه وأي امرئ أولى من الشجاع الذي يعلم الحق بين يديه؟ ألسنا على الحق إن حيينا وإن متنا .. اهد.

ب- وإن تعجب فعجب أن الأستاذ الأديب العقاد أورد هـ ذه القصــة في كتابه ، عبقريــة عمـر ، ، ولم يذكر لها تخريجا ولا تحقيقا كما تقتضيه البحوث العلمية الحديثية والدراسة المنهجية، خاصة وأن هذا الكتاب كان مقررًا في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي على طلبة شهادة الثانوية العامة، كما فصلنا ذلك في التحذير السابق، وكيف لا توجد لجنة بحوث علمية حديثية لبيان هذا الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فما كان لعمر رضى الله عنه أن يسأل النبي صلى الله عليه وسلم ففيم الاختفاء؟ وليس عمر بأشجع من النبى صلى الله عليه وسلم حتى يقسم على النبي صلى الله عليه وسلم ويقول: « والذي بعثك بالحق لتخرجن، وإن تعجب فعجب أن يُنسب إلى عمر رضي الله عنه قوله: ﴿ فَأَخْرِجِنَاهِ ﴾، والأعجب قوله: وفأخرجناه في صفين؛ حمزة في أحدهما وأنا فالآخر له كديد ككديد الطحين....

جـ ومن أسوا مثالب هذه القصـة الموضوعة في الخطـاب الديني: في واقعنـا المعاصـر في مطلع هذا القـرن الحـادي والعشـرين نشـطت الفـرق الحزبية نشاطًا كبيرًا، ودعوا إلى المظاهرات في معظم الميادين، ووزعوا هذه القصـة في خطاب ديني في منشـورات في جميع المحافظات؛ ليتخذوا من هذا الإفك دليلا على شرعية الخروج والمظاهرات، حيث ختموه قائلين؛

« فهذه إحدى المظاهرات، وعلى رأسها رسول الله صلى الله عليه وسلم، لتكون لنا أسوة بعدد صلى الله عليه وسلم». اهـ.

قلت: هكذا استخفوا الكثير فأطاعوهم حتى أخرجوهم في مظاهرات واعتصامات في المياديين، والخطاب الديني إذا خالطه الكذب كانت مصائبه كبيرة، وفتنة عظيمة، فسفكت الدماء، ونُهبت الأموال، وأُغلقت معاهد إعداد الدعاة لأهل السّنة، ومُنعت الأسابيع العلمية الثقافية!!

#### 3- فائدة مهمة:

هناك قصص في مناقب الصحابي الجليل عمر بن الخطاب اشتهرت وانتشرت لا يعرف حقيقتها إلا أصحاب الصناعة الحديثية. ولا يعرف مثالبها في الخطاب الديني إلا أهل الحديث والسنة، ومنها قصة تقويم اعوجاج عمر رضي الله عنه بالسيف ، وهي قصة تدعو إلى الخروج على الحكام، وتقويم اعوجاجهم بالسلاح، وانتشرت على ألسنة الخطباء والوعاظ، بل والكتاب، بل وكانت منهجًا يُدرس في أهم مرحلة من مراحل التعليم التوجيهية ، لذلك نجد هذه القصة أيضًا أوردها الأستاذ الأديب عباس العقاد في كتابه عبقرية عمر، (ص١٣٩) طوزارة التربية والتعليم بمصر-الجهاز المركزي للكتب الجامعية والمدرسية، قال:

ومن ذلك الرواية المشهورة التي سأل عمر الناس فيها أن يدلُّوه على عوجه، فقال له أحدهم: والله لو علمنا فيك اعوجاجًا لقومناك بسيوفنا. فحمد الله أن جعل في المسلمين من يُقوم اعوجاج عمر بسيضه ،.

هذه القصة أوردها بغير تخريج ولا تحقيق، وتوهم الأستاذ العقاد- عضا الله عنا وعنه- من شهرة القصة صحتها، ولكن هيهات، فكم من مشهور موضوع مكذوب! وكم من مشهور لا أصل له! ولن لم يكن الحديث صناعته لم يتبين له علته، ولم يقف على أسباب وضعه ونكارته.

ومثالب هذه القصة كالسابقة في الخطاب الديني: قصة تدعو للخروج في المظاهرات، وأخرى تدعو للخروج بي المظاهرات، وأخرى تدعو للخروج بالسيف لتقويم اعوجاج الحكام، وهكذا يفعل الخوارج، ويجعلون من هذا الكذب منهجًا للتدريس واقتداءً بالنبي صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين، لذلك بوّب الإمام البخاري بابًا في كتاب العلم: «العلم قبل القول والعمل».

٥- ومن القصص المنكرة في مناقب الصحابي
 الجليل عمر بن الخطاب رضي الله عنه: قصته مع
 المرأة صاحبة اللبن

#### 150

روي عن أسلم قال: الينما أنا مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهو يعسس بالله ينه أفيا في والمحللة بنا أفيا فاتكا على جانب جدار في جوف الليل. فإذا المرأة تقول لا بنتها: يا بنتاه قومي إلى ذلك اللبن فامذ قيم بالماء، فقالت لها: يا أمتاه أو ما علمت ما كان من عزمة أمير المؤمنين اليوم؟ قالت: وما كان من عزمته يا بنية؟ قالت: إنه أمر مناديا، فنادى أن لا يشاب اللبن بالماء. فقالت لها: يا بنتاه قومي إلى اللبن فامذقيه بالماء. فقالت لها: يا بنتاه قومي إلى منادي عمر. فقالت الصبية لأمها: يا أمتاه والله ما كنت لأطبعه في الملا وأعصيه في الخلا.

وعمر يسمع كل ذِلك، فَقَالَ: يَا أَسلم عَلَم الْبَابِ واعرف الْوضع.

ثم مضى في عسسه، فَلَمَّا أصبح قَالَ: يَا أَسلَمَ الْمُضِ إِلَى الْمُوضِعِ فَانْظُر مِنْ القَائِلَة، وَمِنْ الْقُولُ لَهَا، وَهَلَ لَهُم مِنْ بعل؟ فأتيت الموضع فَنظرت فإذا الْجَارِية أَيْم لا بعل لها، وإذا تيكُ أمها، وإذا لَيْسَ لَها

رجل، فأتيت عمر بن الخطاب فأخبرته.

فَدَعَا عمر وَلَده فَجَمعهُمْ، فَقَالَ: هَل فَيكُم من يحْتَاج إلى امْرَأَة أُزْوَجِهُ وَلَـو كَانَ بِأْبِيكِم حَرَكة إلَى النَّسَاء مَا سبِقه منْكُم أحد إلى هذه الْجَارِية.

فقال عبد الله: لي زُوْجَة، وقال عبد الرحمن: لي زُوْجة، وقال عبد الرحمن: لي زُوْجة، وقال عاصم: يا أبتاه لا زُوْجة لي فزوجني، فبعث إلى الجارية فزوّجها من عاصم، فولدت البنت ابنة وولدت الابنة عمر بن عبد العزيز رحمه الله.

#### لتخريج

أخرجه أبو بكر الأجري في أخبار عمر بن عبد العزيز ، (ص٤٨.٤٧) قال: أخبرنا أبو سعيد الحسن بن علي الجساص قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن عبد الحكم بن أعين. قال: أخبرني أبي قال: حدثنا عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده أسلم به ،.

#### النحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة منكر، لا يصح، علته: عبد الله بن زيد بن أسلم:

ا- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين (١٠/٢): كان كثير الخطأ فاحش المجروحين بالأشياء عن الثقات التي إذا سمعها المبتدئ في هذه الصناعة شهد عليها بالوضع . اه. قلت: لذلك قال الحافظ العراقي في شرح التبصرة والتذكرة ، (١٠٣/١): ومن كثر الخطأ في حديثه وفحش، استحق الترك، ولو كان عدلاً . اه.

٢- يَ "تاريخ ابن معين" (١٥٧/٣) رواية الدوري: سمعت يحيى يقول: أسامة وعبد الله وعبد الرحمن أولاد زيد بن أسلم: "ليس حديثهم بشيء".

٣- وقال الإمام الحافظ الجوزجاني في أحوال الرجال» (٢٢٣): «بنوزيد بن أسلم ضعفاء في الحديث».

هـذا ما وفقني الله تعالى إليـه، وهو وحده من وراء القصد.

## - ، دُو الوجهين في الدُنيا يأتي يوم القيامة وله

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (١/٤٣) مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠)، وقال: «طس عن سعد بن أبى وقاص ..

قلت: وطس، ترمز إلى والعجم الأوسط للطبراتي ..

وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث موضوع.

فائدة: نذكر القارئ الكريم بحد والحديث الموضوع، في عبارة جامعة مانعة، قال الإمام السيوطي في "تدريب الراوي " النوع (٢١):

«الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص وغيرها، إلا مقرونًا ببيان

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من التخريج والتحقيق، حتى يجد طالب هذا العلم أيضًا دراسة ولعلم الحديث التطبيقي،

#### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (١٥١/٧) (ح٢٧٤) -ط مكتبة المعارف بالرياض- قال: «حدثنا محمد بن علي الصائغ، قال: حدثنا خالد بن يزيد العُمري، قال: حدثنا سعيد بن مسلم بن بانك، عن سعيد بن

أبى أويس، عن ابن كعب، عن سعد بن أبي وقاص قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ذو الوجهين في الدنيا... الحديث.

حرر البحار يَعِ بِياق صَعِيثَ الأَحاديثُ الصَّالِ فَعَيْثُ الأَحاديثُ الصَّالِ

#### ثانيا: التحقيق:

١- قال الحافظ الطبراني: ﴿ لا يُروى هذا الحديث عن سعد إلا بهذا الاستاد، تفرد به خالد بن يزيد العمري، اه.

قلت؛ فالحديث غريب، وعلته: خالد بن يزيد

٢- وبالرجوع إلى الإمام أبي حاتم الرازي (١٩٥- ٢٧٧هـ) يقول ابنه أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٣٦٠/٢/١) قال: «سُئل أبي عن خالد بن يزيد العمري المكي فقال: كان كذابًا أتيته بمكة ولم أكتب عنه، وكان ذاهب الحديث».

وقال أيضًا الإمام الحافظ ابن أبي حاتم: حدثنا علي بن الحسن الهسنجاني قال: سمعت يحيى بن معين يقول: خالد بن يزيد العمري

٣- وقال الإمام البخاري في التاريخ الكبير، (۱۸٤/۱/۲): «خالد بن يزيد مكي ذاهب الحديث ،. اه.

٤- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٨٠/١): «يروي الموضوعات عن الأثبات.

الاستنتاج؛ من خلال أقوال الأئمة يتبين أن خالد بن يزيد العمري المكي: كذاب، ذاهب الحديث، يروي الموضوعات، إذن فالحديث: «موضوع». والله أعلم.

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٢٩ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.

وبعد: فبعد أن تقرر أن كلاً من أهل السنة وسلف الأمة المثبتين لصفات الله، والمعتزلة وأهل الكلام من الأشعرية المعطلين لها أو لجُلها، ينفون الجسم عن الله تعالى.

وذكرنا في بيان ذلك عن الفريق الأول قول أبي الحسن الأشعري في (مقالات الإسلاميين) ص١١٧ - وبنحوه في (الإبانة) و(رسالة أهل الثغر) فيما ساقه عن الصحابة وسلف الأمة وذكر له إجماعهم - ما نصه: "قال أهل السنة وأصحاب الحديث: (ليس بجسم ولا يشبه الأشياء وأنه على العرش كما قال عز وجل: «الرحمن على العرش استوى»، ولا نقدم بين يدي الله في القول؛ بل نقول: استوىبلاكيف؛ وأنه نوركما قال تعالى: «الله نورالسماوات والأرض»؛ وأن له وجها كما قال: «خلقت «ويبقى وجه ربك»، وأن له يدين كما قال: «خلقت بيدي»، وأن له عينين كما قال: «تجري بأعيننا»، وأنه يجيء يوم القيامة هو وملائكته كما قال: «وجاء ربك والملك صفًا وقله، وأنه ينزل إلى

### الد. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

السماء الدنيا كما جاء في الحديث)، ولم يقولوا شيئًا إلا ما وجدوه في الكتاب أو جاءت به الرواية عن رسول الله".

وقبل ذلك مباشرة. وتحديدًا في ٢٠٧٥، قوله عن الفريق الثاني: "قد أخبَرُنا عن المنكرين للتجسيم ويعني بهم: المعتزلة وقد تبعهم الأشعرية ويعني بهم: المعتزلة وقد تبعهم الأشعرية أنهم يقولون: إن الباري ليس بجسم ولا محدود ولا ذي نهاية،. وقوله عنهم من قبل: "أجمعت المعتزلة على أن الله، ليس بجسم ولا شخص، ولا جوهر ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا شخص، ولا جوهر ولا عرض، ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسة، ولا بذي حرارة ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة ولا طول ولا عرض ولا عمق، ولا اجتماع يبوسة ولا طول ولا عرض ولا عمق، ولا اجتماع ولا افتراق، ولا يتحرك ولا يسكن، ولا يتبعض وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء، وليس بذي جهات ولا بذي يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان ولا يجري

ربيع أول ١٤٤٦ هـ - العدد ٢٣٩ السنة الرابعة والخمسون

Upload by : altawhedmag.com

عليه زمان ولا تجوز عليه الماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن.. ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات وليس بمحدود"، إلى أن قال: "فهذه جملة قولهم في التوحيد وقد شاركهم في هذه الجملة الخوارج وطوائف من المرجنة وطوائف من الشيعة، وإن كانوا للجملة التي يُظهرونها ناقضين ولها تاركين".

وأوضحنا هنالك أن الفرق بين هؤلاء وأولئك يكمن عند أن أهل الحق وأصحاب الحديث يتميزون وفق ما جاء في نصوص الوحي؛ بالتوسع في صفات الإثبات دون صفات النفي؛ بَيْنا أهل الزيغ والضلال على العكس من ذلك، يتوسعون كما رأينا في صفات السلب دون صفات الإثبات، ولذا حُقَّ لأهل الحق أن يُطلقوا عليهم أنهم يعبدون عدمًا.

بقي أن نستوضح من كلام الأشعري أيضًا مقولات فرق المجسمة نصًا، لنرد به عادية الأشعرية الذين لم يكفهم تعطيل صفاته تعالى باستثناء سبعة منها وتأويل ما عداها، حتى راحوا يلصقون تهمة التجسيم بأهل السنة والجماعة.

# حقيقة (التجسيم) النفي عن صفات الله علد الأشعري تبعًا للسلف وخلافًا للإشعرية الذين أوادوا به بإطلاء

يقول أبو الحسن الأشعري في كتابه مقالات الإسلاميين ص٢٠٧، وونحن الآن نُخبر عن أقاويل المجسمة واختلافهم في التجسيم... اختلف المجسمة فيما بينهم على ست عشرة مقالة؛

فقال هشام بن الحكم؛ (إن الله جسم محدود عريض عميق طويل؛ طوله مثل عرضه وعرضه مثل عمقه، نور ساطع، له قدر من الأقدار بمعنى؛ أن له مقدارًا في طوله وعرضه وعمقه لا يتجاوزه في مكان دون مكان؛ كالسبيكة الصافية؛ يتلألأ كاللؤلؤة المستديرة من جميع جوانبها؛ ذو لون وطعم ورائحة ومجسّة؛ لونه هو طعمه وهو رائحته وهو مجسته؛ وهو نفسه لون ولم يثبت لونًا غيره؛

وأنه يتحرك ويسكن؛ ويقوم ويقعد)؛ وحكى عنه أبو الهذيل أنه أجابه إلى (أن جبل أبي قبيس أعظم من معبوده)؛ وحكى عنه ابن الراوندي أنه زعم أن الله (يشبه الأجسام التي خلقها من جهة من الجهات ولولا ذلك ما دلت عليه)، وحكي عنه أنه قال: (هو جسم لا كالأجسام ومعنى ذلك أنه شيء موجود).

وقد ذُكر عن بعض المجسمة أنه كان يثبت البارئ ملوَّنا؛ ويأبى أن يكون ذا طعم ورائحة ومجسة وأن يكون طويلاً وعريضًا وعميقًا؛ وزعم أنه في مكان دون مكان؛ متحرك من وقت خلق الخلق.. وقال قائلون: (إن البارئ جسم، وأنكروا أن يكون موصوفًا بلون أو طعم أو رائحة أو مجسة أو شيء مما وصف به هشام، غير أنه على العرش مماس له دون ما سواه).

واختلفوا في مقدار البارئ بعد أن جعلوه جسمًا: فقال قائلون: (هو جسم، وهو في كل مكان وفاضل عن جميع الأماكن، وهو مع ذلك متناه غير أن مساحته أكثر من مساحة العالم لأنه أكبر من كل شيء).. وقال بعضهم: (مساحته على قدر العالم)؛ وقال بعضهم: (إن البارئ جسم له مقدار في المساحة)؛ وقال بعضهم: (هوفي أحسن الأقدار؛ وأحسن الأقدار أن يكون ليس بالعظيم الجافي ولا القليل القميء)؛ وحكى عن هشام بن الحكم (أن أحسن الأقدار أن يكون سبعة أشبار بشبر نفسه).. وقال بعضهم: (ليس لساحة البارئ نهاية ولا غاية، وأنه ذاهب في الجهات الست: اليمين والشمال والأمام والخلف والفوق والتحت)، قالوا: (وما كان كذلك لا يقع عليه اسم جسم ولا طويل ولا عريض ولا عميق، وليس بذي حدود ولا هيئة ولا قطب).

وقال قوم: (إن معبودهم هو الفضاء؛ وهو جسم تحل الأشياء فيه؛ ليس بذي غاية ولا نهاية)؛ وقال بعضهم: (هو الفضاء وليس بجسم والأشياء

> ربيع اول ١٤٤١ هـ العدد ١٢٩ السنة الرجعة والخمسون

قائمة به.. وقال داود الجواربي ومقاتل بن سليمان: (إن الله جسم وأنه جثّة على صورة الإنسان؛ لحمّ ودمّ وشُعرٌ وعظم، له جوارح وأعضاء من، يد ورجل ولسان ورأس وعينين؛ وهو مع هذا لا يشبه غيره ولا يشبهه)، وحُكي عن الجواربي أنه كان يقول: (أجوف من فيه إلى صدره، ومصمت ما سوى ذلك)؛ وكثير من الناس يقولون: (هو مصمت ويتأولون قول الله: «الصمد» المصمت الذي ليس بأجوف).

وقال هشام بن سائم الجواليقي: (إن الله على صورة الإنسان وأنكر أن يكون لحمًا ودمًا، وأنه نور ساطع يتلألأ بياضًا، وأنه ذو حواس خمس كحواس الإنسان، سمعه غير بصره وكذلك سائر حواسه، له يد ورجل وأذن وعين وأنف وفم؛ وأن له وفرة سوداء)، وممن قال بالصورة من ينكر أن يكون البارئ جسمًا، وممن قال بالتجسيم من ينكر أن يكون البارئ صورة".

ويتابع الأشعري مقولة المجسمة فيقول: "باب اختلافهم في البارئ؛ هل هو في مكان دون مكان أم لا في مكان أم في كل مكان؟ وهل تَحْمِلُه الحملة؛ أم يحمله العرش؟ وهل هم ثمانية أملاك أم ثمانية أصناف من الملائكة؟ اختلفوا في ذلك على سبع عشرة مقالة: قد ذكرنا قول من امتنع من ذلك وقال؛ (إنه حالٌ في كل مكان)؛ وقول من قال؛ (لا نهاية له)، وأن هاتين الفرقتين أنكرتا القول أنه في مكان دون مكان.

وقال قائلون: (هو جسم خارج من جميع صفات الجسم، ليس بطويل ولا عريض ولا عميق، ولا يوصف بلون ولا طعم ولا مجسة ولا شيء من صفات الأجسام، وأنه ليس في الأشياء ولا على العرش إلا على معنى: أنه فوقه غير مماس له؛ وأنه فوق الأشياء وفوق العرش ليس بينه وبين الأشياء أكثر من أنه فوقها).

وقال هشام بن الحكم؛ (إن ربه في مكان دون مكان

وأن مكانه هو العرش وأنه مماسٌ للعرش)، وقال بعض أصحابه: (إن البارئ قد ملأ العرش وأنه مماس له).. وقال بعض من ينتحل الحديث: (إن العرش لم يمتلئ به وأنه يُقعد نبيه معه على العرش)"، إلى أن قال(أي الأشعري) – رحمه الله العرش)"، وقالت المجسمة: له يدان ورجلان ووجه وعينان وجنب، ويذهبون إلى الجوارح والأعضاء، انتهى من كلام أبى الحسن الأشعري.

هذا -أعزكم الله وعافانا وعافاكم- هو التجسيم كما حكاه إمام المثبتين وأقرب وأعرف الناس بالمجسمين، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.. ولعله قد تأكد الآن أن من قال بخلاف ما قاله الأشعري في (الإبانة) و(المقالات) و(رسالة أهل الثغر) نفيًا وإثباتًا؛ وخلاف ما ساق عليه إجماع الصحابة في هذه الكتب، هو بلا أدنى شك: مبتدع ومخالف لما عليه الأشعري، بل ولما عليه عموم أهل السنة وأصحاب الحديث.

#### ب- أسللة للأشعرية التهمين سُبِنَة أهل السنة بالتجسيم؛

وثمة أسئلة تفرض الآن نفسها: أين هذا الكلام الكفري المبنى على الكيف؛ من معتقد الصحابة وأئمة أهل السنة وعلى رأسهم أبو الحسن، الذين نفوا عن الله كل معانى الجسمية هذه، ونزهوه عن كافة صفات المخلوقين، وأثبتوا له مع هذا وفي الوقت ذاته: جميع ما أثبته لنفسه وأثبته له رسوله بلا كيف؛ "وأجمعوا - فيما وجب اعتقاده مما دعاهم النبي عليه السلام إليه ونبههم إلى صحته، وعلى حد قول الأشعرى (في رسالة أهل الثغر ص٢١٨ ت.د. شاكر)؛ لا يجب إذا أثبتنا الصفات له سبحانه على ما دلت عليه العقول واللغة والقرآن والإجماع؛ أن تكون محدثة، لأنه تعالى لم يزل موصوفًا بها، ولا يجب أن تكون أعراضًا لأنه عز وجل لم يكن جسمًا وإنما توجد الأعراض في الأجسام، وبدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها، على حَدَثها.. كما لا بحب أن

Upload by : altawhedmag.com

تكون نفس الباري جسمًا أو جوهرًا أو محدودًا أو غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا لمفارقته لنا"، فسلموا من كل شبهات المجسمة والمشبهة والمؤولة؟!

وهل يُقبل ممن نفى الجسمية من الأشعرية بعد هذا الذي سقناه للأشعري، أن يؤول صفات الله الفعلية والخبرية بعد أن عطلها وشبهها بصفات المخلوقين مخالفًا بذلك ما عليه صحيح الدين والاعتقاد؟، وهل له بنفيها أن يدلس ويلفُق ويكذب ويتهم بالجسمية: مثبتة أهل السنة الذين هم براء منها؛ فيكون ذلك إن فعل؛ دليلاً على أنه حقًا من أهل البدع والزيغ والضلال والتدليس؛ إذ من علاماتهم كما قرر أئمة السلف: تسميتهم أهل السنة بالمجسمة والحشوية؟

#### ج.- أرسطو وجاليانوس هم سلف المترلة والأشعرية في التعطيل

واذ قد عرفت أخي القارئ مصدر تلقينا معاشر أهل السنة، فلك ولأي مسلم عاقل، أن تتعجب من تأثر كل من المعتزلة والأشعرية فيما جنحوا إليه؛ بفلاسفة اليونان مصدر تلقيهم، وكان شيخ الإسلام قد عرض في مجموع الفتاوى (٢٧٢/٥) لهذا الأمر وقال ما نصه: "وقال طوائف منهم؛ فوق العالم ولا فوق العالم شيء أصلاً ولا فوق العرش شيء)، وهذا قول الجهمية والمعتزلة وطوائف من متأخري الأشعرية والفلاسفة النفاة؛ والقرامطة الباطنية، أو (أنه في كل مكان بذاته) كما يقول ذلك طوائف من عبادهم ومتكلميهم وصوفيتهم وعامتهم".

كما عرض كثير من الباحثين لمدى تأثر المتكلمة بفلاسفة اليونان، وكان ضمن هؤلاء الباحثين د.محمد بن خليفة بن علي التميمي حيث ذكر ص٨٥ ضمن (مواقف الطوائف من توحيد الأسماء والصفات) أن "أهل الكلام شاركوا الفلاسفة في بعض أصولهم، وأخذوا عنهم القواعد

المنطقية والمناهج الكلامية، وتأثروا بها إلى درجة كبيرة، وسلكوا في تقرير مسائل الاعتقاد المسلك العقلاني على حد زعمهم، وشاركوهم في تشويه كثير من الحقائق الغيبية، فلا تجد في كتب أهل الكلام على اختلاف طوائفهم تقريرًا لمسائل الاعتقاد كما جاءت بها النصوص الصحيحة، فبدل أن تسمع أو تقرأ؛ قال الله أو قال رسوله أو قال الصحابة، فإنك لا تجد في كتبهم إلا قال الفضلاء، قال العقلاء، قال الحكماء، ويعنون بهم؛ فلاسفة اليونان من الوثنيين"، ويتساءل مثلنا؛ فلاسفة اليونان من الوثنيين"، ويتساءل مثلنا؛ الله عليه وسلم والأخذ بكلام من لا يعرف الله ولا يؤمن برسوله ؟!".

وذهب بعض المعاصرين بأن ما أتى به أهل الكلام محدث؛ وأن "عموم نظار المسلمين المتقدمين من المعتزلة والأشعرية وغيرهم، لم يلتفتوا كثيرًا إلى الفلسفة اليونانية ومنطق أرسطو، إلى أن جاء أبو حامد الغزالي فخلط منطق اليونان بأصول المسلمين، حيث ألف كتابه (معيار العلم في المنطق)" وأنه تراجع عن ذلك فيما بعد؛ وردّه في كتابه؛ (تهافت الفلاسفة).

وكان الإيجي الأشعري قد حكى في كتابه: (المواقف) ٢٠٩/٢ عن مدى تأثره بالفيلسوف اليوناني المدعو (جالينوس) الذي ذكر الإيجي مذهبه قائلاً: "مذهب جالينوس في حدوث الأجسام مسالك: المسلك الأول وهو المشهور: أن الأجسام لا تخلو عن الحوادث، وكل ما لا يخلو عن الحوادث، وكل ما لا يخلو عن الحوادث.

لك أخي القارئ أن تتأمل كل ذلك لتعلم إلى أي مدى عول الأشعرية على كلام الفلاسفة حتى من غير المسلمين ؟ وكيف بنوا عقيدتهم في توحيد الله في أسمائه وصفاته على نظرية فلاسفة ملحدين انطلى عليهم كلامهم ؟ وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ربيع أول 1821 هـ- العدد 179 السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

قبان الحديث عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم حديث مُحبَّب إلى النفوس المؤمنة، فرسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء والمرسلين اختاره الله من بين خلقه ليكون رسوله المصطفى إلى عباده، كما في الأثر عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: •إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد صلى الله عليه وسلم خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، وابتعثه برسالته .. (أخرجه أحمد، وقال شعيب الأرناؤوط في تخريج المسند، اسناده حسن).

وفى صحيح مسلم من حديث وَاثِلَة بُن الأَهُ صَلَى اللّهِ صَلَى اللّهِ صَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَيهُ وَسُلِهُ اللّهِ عَلَيهُ وَلَهُ "إِنَّ اللّهُ اصْطَفَى كَنَانَةَ مَنْ

وَلَدِ إِسْمَاعِيلَ، وَاصْطَفَى قُرَيْشًا مِنْ كِنَانَةَ، وَاصْطَفَى مِنْ قُرَيْشِ بَنِي هَاشِمٍ وَاصْطَفَانِي مِنْ بَنِي هَاشِم".

وفي صحيح مسلم أيضًا من حديث عياض بن حمار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: 
﴿ ... إِنَّ اللَّهُ نَظَرَ إِلَى أَهُلِ الأَرْضِ فَمَقَتَهُمْ عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ إِلاَّ بَقَايًا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ، وَقَالَ: إِنَّمَا بَعَثْتُكَ لَا لَّبَتَلِيكَ وَأَنْزَلْتُ عَلَيْكَ بَعَثْتُكَ لَا يَغْسِلُهُ الْمَاءُ تَقْرَوْهُ فَائِمًا وَيَقْظَانَ..».

ولله سبحانه وتعالى الحكمة البالغة في الاصطفاء والاجتباء، كما قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ عَلَىٰ مَا يَنَا الْمُ وَعَلَىٰ اللهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّع

ويقول سبحانه: ﴿ أَنَّهُ يُصْطَغِي مِنَ ٱلْمُلْتِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلْمُلْتِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلْمُلْتِكَةِ

فالله سبحانه اختار نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم ليكون خاتم الأنبياء والرسلين

ربيع اول ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٣٩ السنة الرابعة والخمسون فابتعثه من بين عباده وأرسله للناس كافة عربهم وعجمهم؛ قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَأَنَّةُ لِلنَّاسِ مَثِيرًا وَتَكَذِيزًا ، (سبا: ٢٨)، بل أرسله سيحانه رسولاً إلى الثقلين الجن والإنس كما في قوله تعالى: ﴿ إِلَّهُ ٱلَّذِي زَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ. لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ مُذِيرًا ، (الضرقان: ١). كما في أشر عن عبد الله بن عباس: «العالمون: الحنّ والإنس». انتهى.

وحين تقرأ القرآن تجده أشار إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم حتى قبل مجيئه إلى الحياة، فها هو الخليل إبراهيم عليه السلام، كان يرفع قواعد البيت يدعو ربه قائلاً: « كَان وَابْعَتُ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثَلُوا عَلَيْهِمْ مَايْدِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبُ وَالْمِكْمَةُ وَارْكُمِهُ ، (البقرة: ١٢٩). فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم استجابة لدعوة الخليل إبراهيم عليه السلام.

وفي مسند الإمام أحمد من حديث أبي أمامة الباهلي رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال عن نفسه: «أنا دعوة أبي إبراهيم، وبشرى عيسى، ورأت أمي أنه يخرج منها نور أضاءت منه قصور الشام،. (قال شعب الأرناؤوط في تخريج المسند: صحيح لغيره).

وقد جاءت بشارة عيسى بالنبى عليه الصلاة والسلام في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْشَرُ رَسُولَ إِنَّ مِنْ مِنْكِ آية أمل (الصف: ٦).

وقد أشار القرآن إلى ذكر النبي صلى الله عليه وسلم في التوراة والإنجيل، كما في قوله تعالى: و الَّذِينَ يَشِّعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّيِّي ٱلأَثْمَى الَّذِي يَجِدُونَـهُ مَكُنُونًا عِندُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ، (الأعراف:

وفي صحيح البخاري من حديث عبد الله بن

عمرو بن العاص لما سُئل عن صفة الرسول صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ وَاللَّهِ إِنَّهُ لَكُوْصُوفٌ فِي التَّوْرَاة بِبَعْض صفَته فِي الْقُرْآنِ: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَدْيِرًا وَحرْزًا للأُمِّينَ، أَنْتَ عَبْدي وَرَسُولي سَمَّيْتُكَ المَتُوكُلُ لَيْسَ بِفُظُ وَلاَ غَلِيظٍ وَلاَ سَخَابٍ فِي الأسْوَاق، وَلاَ يَدْفَعُ بِالسَّيِّئَةِ السَّيِّئَةَ وَلَكنْ يَعْفُو وَيَغْفِرُ، وَلَنْ يَقْبِضُهُ اللَّهِ حَتَّى يُقِيمَ بِهِ الْلَّهُ الْعَوْجَاءَ بِأَنْ يَقُولُوا: لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهِ، وَيَفْتَحُ بِهَا أَغْيُنًا عُمْيًا وَآذَانًا صُمًّا وَقُلُوبًا غُلُفًا \*

فقوله: وحرزًا للأميين، أي حصنًا يتحصنون به من الشيطان أو مما يُوقعهم في غضب الله أو يتحصنون به من سطوة غيرهم وتسلطهم عليهم، والأميون هم العرب؛ لأن غالبيتهم كانوا لا يقرأون ولا يكتبون، وفي القرآن: ﴿ فَيَ الَّذِي بَعْثَ فِي الْأَمْتِعِينَ رَبُولًا مِنْهُمْ بِشَالُوا عَلَيْهِمْ مَالِيَاهِمُ وَرُكِيمَ وَتُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبُ وَالْحِكْمَةُ ، (الجمعة: ٢).

فالله سيحانه يمتن على هذه الأمة بأنه بعث فيهم رسولاً منهم ليس غريبًا عنهم، بل هو من بنى جلدتهم ويتكلم بلسانهم يعرفونه ويعرفون خُلقه ونَسَبِه وأمانته وعفافه، كما قَالَ تَعَالَى: ولَقَدْ مَنَّ أَلَهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَشْفِهِمْ ، (آل عمران: ١٦٤)، وقال تعالى: ولَقَدُ جَاءَكُمْ رَسُوا اللهِ مِنْ أَنْسُيكُمْ عَرَبِرُ عَلِيهِ مَا عَسِنُهُ حَريضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَبُرُفُ رُحِيًّ ﴾ (التوبة: ١٢٨).

وقد أخير القرآن فيما أخبريه من أمور الغيب أن الله عز وجل قد أخذ العهد والميثاق على الأنبياء والمرسلين الذين سبقوا نبينا عليه الصلاة والسلام إن أدركهم زمان محمد صلى الله عليه وسلم؛ أن يؤمنوا به ويتبعوه، كما في قول كثير من المفسرين عند قول الحق تبارك

وتعالى: «وَإِذَ أَخَذَ أَنَهُ بِيئَتَى أَنْتِينَ لَنَا عَاتَيْتُكُمُ وَتُعَالَى: «وَإِذَ أَخَذَ أَنَهُ بِيئَتَى أَنْتَمِينَ لَنَا عَاتَيْتُكُمُ لِنَا فَنَ صَحْمَ رَسُولٌ مُمْنَقِكُ لِنَا مَعْكُمُ لَتُوْمِئُنَ بِهِ، وَلَتَنْمُرُنَّهُ قَالَ عَأْفَرَرُتُمْ وَأَخَذَهُمْ عَلَى مَعْكُمُ لِمُنْ إِلَيْنَ فَالْمَا أَفْرَرُنَا قَالَ فَأَخْرَدُوا وَأَنَا مَعْكُم فِينَ النَّهُ لِمِينَ } (آل عمران: ٨١).

والى جانب ما سبق ذكره من بشارات واشارات الكتب السابقة بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم؛ فإن الله سبحانه رفع ذكر نبيه صلى الله عليه وسلم ليكون خاتم الأنبياء والمرسلين، فها هو اسم نبينا يُذكر مع اسم الله سبحانه في كل أذان للصلاة: أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمدًا رسول الله، والله سيحانه تولى الدفاع عن نبيه صلى الله عليه وسلم في كل ما اتهمه به أعداؤه من قولهم: إنه ساحر، أو: شاعر، أو: كاهن، فزكَّاه في سمعه وبصره وفؤاده، وزكَّاه جملة فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لِّمَلَّ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: ٤). وقد نادَى ربنا سبحانه أنبياءه ورسوله كلَّا باسمه صراحة، ولم يناد رسولنا إلا بصفة النبوة أو الرسالة، فقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّ الَّيْ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُنِشِرًا وَنَدِيرًا ، (الأحزاب: ٤٥)، وحتى عندما ذكر اسمه صلى الله عليه وسلم ذكره مرتبطًا بصفته: رَخْمَنْدُ رَبُلُ أَنَّى (الفتح: ٢٩)، وقال: و وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ مَّذَ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ أَرْسُلُ ، (آل عمران: ١٤٤).

ومن إكرام الله لرسوله محمد صلى الله عليه وسلم ورفع ذكره، أنه سبحانه حرَّم زوجاته من بعده أن يتزوجن أحد، فما كان لامرأة وطئها رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يتزوجها رجل من بعده، فقال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لَحَمُ مِنْ مَدِهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِيهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِيهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِيهِ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِيهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ تَكِحُوا أَرُوْحَهُ مِنْ مَدِيهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ ا

- وقد أمر الله المؤمنين بأمر بدأ فيه بنفسه؛ فقال تعالى: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ وَمَلَيْكَ نَمُ لَمُ مُكُونَ عَلَ النَّيِّ بُعَلَّمُ اللَّهِ اللَّهِ وَمَلَيْكُوا مَنْلِمُوا مَنْلِمِمًا ، (الأحزاب: ٥٦).

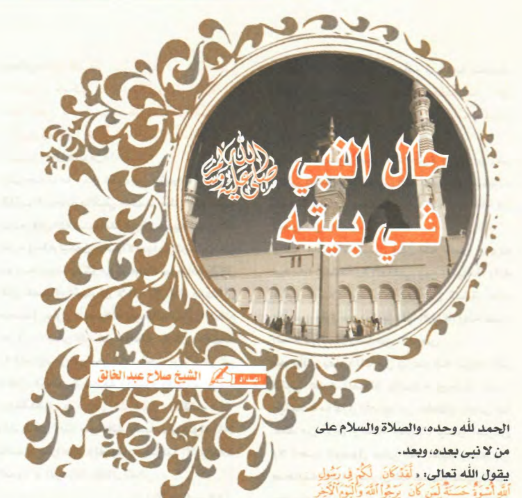
وأخبر الرسول صلى الله عليه وسلم أنَّ «مَن صلى عليه سلاة صلى الله عليه بها عشراً»؛ كما في صحيح مسلم من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.

وإلى جانب ما سبق، فإن الله خصَّ رسوله محمدًا بالشفاعة العظمى يوم القيامة، وأنه عليه الصلاة والسلام أول مَن تنشق عنه الأرض، وأول من يطرق باب الجنة، وأنه عليه الصلاة والسلام صاحب الحوض.

ثم يأتي بعد ذلك من يزعم أنه يرفع ذكر النبي عليه الصلاة والسلام ويحبّه بأمور مبتدعة ما أنزل الله بها من سلطان، وليس لها حظ من قرآن أو سنة، وهؤلاء ليسوا أحرص ولا أحب للرسول صلى الله عليه وسلم من صحابته الكرام رضوان الله عليهم الذين كانوا يحبونهم أكثر من حبهم لأنفسهم، وكانوا يغدونه بآبائهم وأمهاتهم، وكانوا أحرص على اتباع هديه وسنته، فالحب الحقيقي للرسول صلى الله عليه وسلم يكمن في طاعته وتوقيره واتباع هديه وسنته، فالله سبحانه أوجب على المؤمنين طاعته ومحبته وحذرهم من عصيانه ومخالفته، فقال تعالى: ﴿ لَيُحَدِّهُ مِنْ النِّهِ اللهُ شَيِبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ سَبِحانه من عصيانه ومخالفته، فقال تعالى: ﴿ لَيُحَدِّهُ مَنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فِنْ أَنْهِ اللهُ شَيبُمْ فَنْ أَنْهِ اللهُ الله

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ ﴿ تُعِبُّونَ اللَّهُ فَاتَبِعُونِ يُعْيِبَكُمُ اللَّهُ فَاتَبِعُونِ يُعْيِبَكُمُ اللَّهُ وَآلَهُ فَاتَّبِعُونِ يُعْيِبَكُمُ اللَّهُ ﴾ (آل عمران: ٣١).

رزقنا الله وإياكم محبة رسوله وطاعته واتباع سنته، اللهم آمين.



رَّكُرُ لَنَّهُ كُمِرًا ، (الأحزاب: ٢١). من هذه الأمثلة العملية في بيته صلى الله عليه وسلم مثلاً وبيان ذلك في نقاط:

#### (١) النبي صلى الله عليه وسلم ينشر السلام والطمأنينة في البيت:

(i) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: "إِذَا دَخَلَ الرَّجُلُ بَيْتَهُ، هَذَكَرَ اللهِ عَنْدَ دُخُولِهِ وَعَنْدَ طَعَامِهِ، قَالَ الشَّيْطَانُ؛ لاَ مَبِيتَ لَكُمْ، وَلاَ عَشَاءَ، وَإِنْ لَمْ يَدْكُرِ اسْمَ اللهِ عَنْدَ مُخُولِهِ قَالَ: طَعَامِهِ، وَإِنْ لَمْ يَدْكُرِ اسْمَ اللهِ عَنْدَ دُخُولِهِ قَالَ: طَعَامِهِ، وَإِنْ لَمْ يَذْكُرِ اسْمَ اللهِ عِنْدَ دُخُولِهِ قَالَ: أَذْرَكْتُمُ النَّبِيتَ وَالْعَشَاءَ" (صحيح مسلم ٢٠١٨).

دخل بيته أن يذكر اسم الله، والذكر الوارد في ذلك بسم الله، ثم يسلم على أهله، وبذلك يحترز من الشيطان الرجيم مبيتاً وعشاءً. (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين: ١٩١/٤).

(ب) قال تعالى: ﴿ وَإِذَا وَعَلْتُم يُثُونًا فَلَكُوا مَنَ اَنْفِكُمْ وَعَنْ أَنْفِكُمْ وَعَنْ أَبِي أُمَامَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، وَعَنْ أَبِي أُمَامَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: ﴿ وَلَا وَدُ مُلَا ثُمَةٌ كُلُهُمْ ضَامِنٌ عَلَى اللَّهِ، إِنْ عَاشَ رُزْقَ وَكُفَي، وَإِنْ مَاتَ أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ: مَنْ دَخَلَ بَيْتَهُ فَسَلَّمَ، فَهُوَ ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ إِلَى الْسُجِد، فَهُوَ ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ إِلَى الْسُجِد، فَهُوَ ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُوَ ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُو ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُو ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُو ضَامِنْ عَلَى اللَّهِ، وسَحيح ابن حبان ٤٩٩، صحيح

الترغيب ٣٢١).

ومعنى ضَامِنٌ عَلَى الله: أي في حفظه وأمنه، وقوله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ دَخَلَ بَيْتَهُ فَسَلَّمَ"؛ نشر السلام في البيت ينشر المحبة والطمأنينة والسعادة وطرد الشيطان.

#### (٢) النبي صلى الله عليه وسلم

#### يحث على احترام النساء:

قال تعالى: ﴿ وَعَائِرُوهُنَّ الْمَعْرُوكِ ۗ (النساء: ١٩)؛ أَيُ: طيِّبُوا أَقُوَالَكُمْ لَهُنَّ، وحَسَنُوا أَفْعَالَكُمْ وَهَيْئَاتَكُمْ بِحَسَبِ قُدْرَتِكُمْ، كَمَا تُحِبُّ ذَلكَ مِنْهَا، فَافْعَلُ أَنْتَ بِهَا مِثْلَهُ. (تفسير ابن كثير ٢٤٢/٢).

وَعَنْ عَائِشَةَ، قَالَتُ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم: ﴿خَيْرُكُمْ لَأَهْلِي" وسلم: ﴿خَيْرُكُمْ لَأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لَأَهْلِي" سنن الترمذي (٣٨٩٥) صحيح الجامع (٣٣١٤). وعَنْ حَكِيم بُن مُعَاوِيةَ، عَنْ أَبِيه، أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النّبِيّ صلى الله عليه وسلم مَا حَقُ الْلَهُ عَلَى الزّوْجِ؟ قَالَ: ﴿أَنْ يُطُعِمَهَا إِذَا طَعِم، وَأَنْ يَكُسُوهَا إِذَا لَا تَوْجٍ؟ قَالَ: ﴿أَنْ يُطُعِمَهَا إِذَا طَعِم، وَأَنْ يَكُسُوهَا إِذَا

النبيّ صلى الله عليه وسلم مَا حَقَ الْمَرْأَةِ عَلَى النّبِيّ صلى اللّه عليه وسلم مَا حَقَ الْمَرْأَةِ عَلَى النّوَجِّةِ قَالَ: «أَنْ يُطْعِمَهَا إِذَا طَعِمَ، وَأَنْ يَكُسُوهَا إِذَا اكْتَسَى، وَلاَ يَضُرِبِ اللّوَجُهَ، وَلاَ يُقَبِّحُ، وَلاَ يَهُجُرْ إِلاَّ لِيُعْبَحُ، وَلاَ يَقَبّحُ، وَلاَ يَهُجُرْ إِلاَّ لِي الْبَيْتِ ، سنن ابن ماجه (١٨٥٠)، صحيح الجامع (٣١٤٩)

#### (٣) النبي صلى الله عليه وسلم ١٤ خدمة اهله:

سُئلت أم المؤمنين عَائِشَةَ مَا كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَصْنَعُ فِي بَيْتِهِ؟ قَالَتُ، وَكَانَ يَكُونُ فِي مِهْنَةَ أَهْله، فَإِذَا حَضَرَت الصَّلاَةُ خَرَجَ إِلَى الصَّلاَةَ، (صحيح البخاري ٢٧٦)؛ أيْ، مِنْ عَادْتِه (يَكُونُ) أيْ: يَسْتَمِرُ مُشْتَغِلاً (فِي مَهْنَةَ أَهْله) أَيْ: مَصَالِح عياله، وَاللَّهْنَةُ الْخِدْمَةُ (فَإِذَا حَضَرَت الصَلاَةُ خَرَجَ إِلَى الصَلاَةِ) أَيْ: وَتَرَكَّ جَمِيعَ عَمَلِهِ وَكَأْنَهُ لَمْ يَعْرِفْ أَحَدًا مِنْ أَهْله. (مرقاة المفاتيح: ٣٧١٥/٣).

من أنواع هذه الخدمة مثلاً: عَنْ عُرُوّةَ، قَالَ: قُلْتُ لِعَائِشَةَ: يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ، أَيُّ شَيْءِ كَانَ يَصْنَعُ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم إذا كَانَ عَنْدَكِ؟ قَالَتُ: وَمَا لِللَّهُ صَلَى اللَّه عَليه وسلم إذا كَانَ عَنْدَكِ؟ قَالَتُ: وَمَا يَفْعَلُ أَحَدُكُمْ فِي مَهْنَة أَهْلَهُ، يَخْصَفُ نَعْلَهُ، وَيَحْيطُ

ثُوْبَهُ، وَيَـرْقَعُ دَلْـوَهُ، صحيح ابن حبان (٥٦٧٦) صحيح الأدب المفرد.

هذه الأعمال لا تنقص من قدر الرجولة شيئًا بل هي الرجولة بعينها، كما فعل ذلك سيد الرجال صلى الله عليه وسلم.

#### (١٤) اثنبي صلى الله عليه وسلم يضحك ويمزح في بيته:

عَنْ عَانِشَةَ، قَالَتُ: خَرَجْتُ مَعَ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم في بَعْض أَسْفَاره وَأَنَا جَارِيةٌ لَمَ أَحْمِلِ اللّهُ وَلَمْ أَبْدُنْ، فَقَالَ لِلنّاسِ: "تَقَدَّمُوا " فَتَقَدَّمُوا. اللّحُمَ وَلَمْ أَبْدُنْ، فَقَالَ لِلنّاسِ: "تَقَدَّمُوا"، فَسَابَقْتُهُ ثُمَّ قَالَ لِي: "تَعَالَيُ حَتَّى أُسَابِقَكِ"، فَسَابَقْتُهُ فَسَبَقْتُهُ، فَسَكَتَ عَنِي، حَتَّى إِذَا حَمَلْتُ اللّحُمَ وَبَدُنْتُ وَنَسِيتُ. وخَرَجْتُ مَعَهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارهِ وَبَدُنْتُ وَنَسِيتُ. وخَرَجْتُ مَعهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارهِ فَقَالَ لِلنَّاسِ: "تَقَدَّمُوا "فَتَقَدَّمُوا، ثُمَّ قَالَ: تَعَالَيُ حَتَّى أُسَابِقَكَ فَسَابَقْتُهُ، فَسَبَقَني، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، حَتَّى أُسَابِقَكَ فَسَابَقْتُهُ، فَسَبَقَني، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، وَهُو يَقُولُ: "هَذِه بِتِلْكَ" مسند أحمد (٢٦٢٧٧) وصحيح الجامع (٢٠٠٧).

#### (٥) النبي صلى الله عليه وسلم يشاور نساءه:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم يوم الحديبية لأَصْحَابِه: ﴿ قُومُوا فَانْحَرُوا ثُمَّ احْلَقُوا ﴾ قَالَ: فَوَاللَّه مَا قَامَ مِنْهُمْ رَجُلُ حَتَّى قَالَ ذَلكَ ثَلاَثُ مَرَات. فَلَمَا لَمُ يَتُمْ مِنْهُمْ اَحُدُ دَخَلَ عَلَى أَمُّ سَلَمَةً . فَذَكَرَ لَهَا مَا لَمْ يَتُمْ مِنْهُمْ اَحَدُ دَخَلَ عَلَى أَمُ سَلَمَةً . فَذَكَرَ لَهَا مَا لَمْ يَتُم مِنَ النَّاسِ . فَقَالتُ أَمُّ سَلَمَةً : يَا نَبِيَ اللَّه ، أَتُحبُ ذَلكَ ، اخْرُجُ ثُمُ لاَ تُكَلِّمُ أَحَدًا مِنْهُمُ كَلَمَةً . حَتَى يَكُلُمُ أَحَدًا مِنْهُمُ كَلَمَةً . حَتَى يَكُلُمُ أَحَدًا مِنْهُمُ كَلَمَةً . وَتَدْعُو حَالِقَكَ فَيَحُلِقَكَ . فَخَرَجَ فَلَمُ يُكِلُمُ أَحَدًا مِنْهُمُ كَلَمَةً . وَتَدْعُو حَالِقَكَ فَيَحُلِقَكَ . فَخَرَجَ فَلَمُ يُكِلُمُ أَحْدًا مِنْهُمُ حَتَى فَعَل ذَلِكَ نَحَر بُدُنكُ ، وَتَدْعُو حَالِقَكَ فَيَحُلِقِكَ . فَخَرَجَ فَلَمُ يَكُلُمُ أَحْدًا مِنْهُمْ حَتَى فَعَل ذَلِكَ نَحَر بُدُنكُ ، وَتَدْعُوا وَجَعَل حَالِقَكُ فَكُمُ اللَّهُ الْمَا رَأُوا ذَلِكَ قَامُوا ، فَنَحُرُوا وَجَعَل بَعْضُهُمْ يَعْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا مُتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا خَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا خَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضَاءً مَنْهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُاهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُاهُمْ يَعْلُمُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضًا حَتَى كَادَ بَعْضًا مَا وَلَوْلَا فَلَا لَا عَلَى اللّهُ الْمُؤْلِدُ لَكُ نَعْمُ لَا مُنْ الْعَلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُوا اللّهُ الْمُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْوَالْوَلَا لَكُولُوا اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعُمُ اللّهُ الْعُلُولُ الْعَلَالُ الْعُهُمُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْمُعْلِ

#### (٦) النبي صلى الله عليه وسلم نعم الأب:

عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتُ: كُنَّ أَزْوَاجُ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم عَنْدَهُ، لَمْ يُغَادِرُ مِنْهُنَّ وَاحِدَةً، فَاقْبَلَتُ فَاطِمَةُ تَمْشِي، مَا تُخْطِئُ مِشْيَتُهَا مِنْ مِشْيَة رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم شَيْئًا، فَلَمَّا رَهَا رَحْبَ بِهَا،

فَقَالَ: «مَرْحَبًا بِابْنَتِي »ثُمَّ أَجُلَسَهَا عَنْ يَمِينِهِ أَوْعَنْ شَمَالُه. (صحيح مسلم ٢٤٥٠).

(فلما رآها رحب بها) فقال: "مَرْحَبًا بابْنتي، فيه وصف حال النبي صلى الله عليه وسلم في بيته مع ابنته وكيف قابلها حين جاءت تزوره صلى الله عليه وسلم. قالت: (ثم أجلسها عن يمينه أو عن شماله)، كان النبي صلى الله عليه وسلم من عادته إذا جاءت ابنته أنه يقوم لها ويُقبَلها صلى الله عليه وسلم ويُجلسها بجواره، وإذا ذهب هو إليها قامت إليه وقبلته وأجلسته صلى الله عليه وسلم. (شرح رياض الصالحين).

#### (٧) النبي صلى الله عليه وسلم نعم الجد:

أما خطر ببالك وأنت تجلس في بيتك أن تداعب صغارك وتمازح أبناءك وتسمع ضحكاتهم وجميل عباراتهم؟ فقد كان نبي الله يضعل ذلك كله، ومن ذلك:

(أ) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى اللّه عنه ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم يُدُلِغُ لَسَانَهُ لِلْحُسَيْنِ، فَيَرَى الصَّبِيُّ حُمْرةَ لِسَانِه، فَيَهَشَّ إِلَيْه، صحيح ابن حبان (٥٩٦) السلسلة الصحيحة (٧٠).

(ادلع) اللَّسَان خرج واسترخى. (العجم الوسيط / ۲۹۳/)،

هَشَّ: انشرح صدرُه فرحًا وسرورًا به، تبسّم وارتاح له. (معجم اللغة العربية العاصرة ٢٣٥١/٣).

(بٍ) عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: قَبَلَ رَسُولُ اللَّه عَنْهُ قَالَ: قَبَلَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم الحسنَ بُنْ عَلِيَّ وَعَنْدَهُ الأَقْرَعُ بُنُ حَابِسِ التَّمِيمِيُّ جَالسًا، فَقَالَ الأَقْرَعُ: إِنَّ لِي عَشَرَةَ مِنَ الوَلِد مَا قَبَلْتُ مِنْهُمُ أَحَدًا، فَنَظَرَ إِلَيْهُ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم ثُمَّ قَالَ: «مَنُ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ المَحيح البخاري (٩٩٧).

(A) النبي صلى الله عليه وسلم نعم المربي والمعلم: قال تعالى: «يَأْتُهُا الَّذِينَ ءَامُولُ قُواْ أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُودُهَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُودُهَا أَلْنَاسُ وَالْجِبَارَةُ عَلَيْهَا مَلْتِكُمْ عَلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللهَ مَا

أَمْرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ، (التحريم: ٦).

ومن أمثلة التوجيهات التربوية:

(i) قال تعالى: «وَإِذْ أَسَرَ النَّيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِدِ حَدِيثًا فَلَمَّا نِشَاقًا فِي اللّهِ عَلَيْهِ عَنَّ بَعْضَةً وَأَعْضَ عَمَّ بَعْضَ فَلَمَا تَبَاهَا نِتَاهَا بِعِدِ فَالْتَ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا فَالَ تَبَالِي ٱلْمَلِيمُ ٱلْحَيِيرُ أَنْ إِلَى نَنُوناً إِلَى أَلْمَلِيمُ الْحَيِيرُ أَنْ إِلْ نَنُوناً إِلَى أَلْمَلِيمُ الْحَيِيرُ أَنْ إِلَى نَنُوناً إِلَى أَلْمَلِيمُ الْحَيِيرُ أَنْ إِلَى نَنُوناً إِلَى أَلْمَلِيمُ الْحَيْرُ أَنْ إِلَى نَنُوناً إِلَى أَلْمَلِيمُ الْحَيْرُ أَنْ إِلَى نَنُوناً إِلَى أَنْمَلِيمُ الْمَعْمِيرِ عَلَيْهِ إِلَى مَنْ أَنْهَا لَمَا لَيْمُ أَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْمَا مِنْ إِلَى مَنْ أَنْهَا لَهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وَإِذُ أَسَرً النبي إلى بعض أَزْوَاجِه حَدِيثاً ،؛ أي: واذكر حين أسرً النبي صلى الله عليه وسلم إلى زوجته حفصة خبراً، واستكتمها، «فَلَمَّا نَبَّاتُ بِه» أي: فلما أخبرت بذلك السرِّ عائشة وأفشته لها وأظهَرُهُ الله عَليه ،، أي: وأطلع الله نبيه بواسطة جبريل الأمين على إفشائها للسرِّ؛ «عَرْفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَن بَعْض »؛ أي: أعلمها وأخبرها رسول الله معاتباً لها، «فَلَمًا نَبَاهَا بِه قَالَتُ مَن أَنباً كَ هذا قَالَ نَباني العليم الخديث الذي أفشته معاتباً لها، «فَلَمًا نَبَاهَا بِه قَالَتُ مَن أَنباً كَ هذا قَالَ نَباني العليم الخبير»؛ أي فقال صلى الله عليه وسلم: أخبرني بذلك ربُ العزة، «إن تَتُوبا إلى الله»؛ أي: إن تبتما كان خيراً لكما. (صفوة التفاسير الإمرام).

نسأل الله أن يصلح بيوتنا وأحوالنا إنه ولي ذلك والقادر عليه.

والحمد لله رب العالمين.

 محبية الرسول الرسول عليه وسلم عين عين عين

الحمد لله وكشى، وسلام على عباده التثرين اصطفى.

أما بعد، فإن آلية الإيمان، وبرهان صدق الإسلام، محبة الرسول الأعظم سيك الأتام،سيدتا محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم.

الشيخ عبده أحمد الأقرع الأقرع الأقرع الأقرع الأقرع المقاولة

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين». (متفق عليه).

ولما قال فاروق الأُمّة عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يا رسول الله: لأنت أحب إليّ من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك، فقال له عمر رضي الله عنه: فإنه الآن والله لأنت أحب إليّ من نفسي. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الآن يا عمر». (صحيح البخاري ٦٦٣٢).

من أراد أن يتذوق حلاوة الإيمان فعليه بمحبة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم؛ قال صلى الله عليه وسلم؛ قال صلى الله عليه وبد حلاوة الإيمان». وذكر صلى الله عليه وسلم؛ «أن يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما». (متفق عليه).

وحذر سبحانه من مخالفة أمر الرسول صلى

ربيع اول ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٢٩ السنة الرابعة والخمسون

04

Upload by: altawhedmag.com

الله عليه وسلم؛ فقال سبحانه: وقَلَحُدْدِ ٱلَّذِينَ عُالِكُونَ عَنَ أَثُرِهِ أَن تُعِيبَهُمْ فِنْنَهُ أَوْ يُعِيبَهُمْ عَنَابُ أَلِيدً ،

(النور: ٦٣)، وقال سبحانه: ووَمَن يُتَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ 
بقد مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلهُدَىٰ وَنَشِعْ غَيْرَ سَبِلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قُولُهِ مَا قَوْلُ 
وَضُالِهِ جَهَنَةً قَرْبَاءَتْ مَعِيزً ، (النساء: ١١٥).

وأخبر سبحانه وتعالى أن أهل النار-إذا دخلوها-يتمنون أنهم أطاعوا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فقال تعالى: « يَوْمَ نُفَلَّ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ يَعُولُونَ مِنْكِنَنَا الْمُضَالِقَة وَالْمُضَا الرَّسُولاً » (الأحزاب: ٦٦).

وقال تعالى: « فَكِنْكَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلُ أَمْغَ بِنَهِبِيدِ وَجَنَا مِن كُلُ أَمْغَ بِنَهِبِيدِ وَجَنَا مِن كُلُ أَمْغَ بِنَهِبِيدِ وَجَنَا بِكَ عَلَى مَتُولَاءَ مَهِبِيدًا ﴿ يَوْمَبِذِ قِوْدُ اللَّهِ مَنْكُونَ اللَّهُ عَبِينًا » وَعَسُوا الرَّسُولَ لَوْ تُنْوَى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكُشُونَ اللَّهُ عَبِينًا » وَعَسُوا الرَّسُولَ لَوْ تُنْوَى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكُشُونَ اللَّهُ عَبِينًا » (النساء: ٤١-٤٤).

وفي المقابل جعل الله تعالى في طاعة نبيه صلى الله عليه وسلم السعادة في الدارين؛ فقال سبحانه: 

مرَاتَهِمُوهُ آمَلُكُمُ تَهُمَّدُوكَ ، (الأعراف: ١٥٨)، 
وقال تعالى: مرَرَحْمَنِي وَسِعَتْ كُلُّ مَنَوُ مَسَأَكُنُهُا 
وقال تعالى: مرَرُحْمَنِي وَسِعَتْ كُلُّ مَنَوُ مَسَأَكُنُهُا 
لِلْبِينَ يُنْعُونَ وَرُوْتُوكِ الرَّكُولُ النِّي الأَنِي الأَنْفِي ، (الأعراف: 
الله يَنْعُونَ الرَّمُولُ النِّي الأَنْفِي ، (الأعراف: ١٥٨).

ٱلْكِتَبُ وَٱلْعِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَائلٍ ثُبِينٍ ، (آلعمران: ١٦٤).

وهو الرحمة المهداة؛ قال الله تعالى: ، ومَا أَرْسَلْنَكَ

إِلَّا رَحْمَةُ لِلْمَالِمِينَ ، (الأنبياء: ١٠٧)، وهو صلى الله عليه وسلم الذي آثر أُمّته بدعوته؛ قال صلى الله عليه وسلم: ولكل نبي دعوة مستجابة، فتعجَّل كل نبي دعوته ، وإني اختبات دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة، إن شاء الله، مَن مات من أمتي لا يُشرك بالله شيئًا ، (صحيح مسلم: ١٨٩/١).

إذن فمحبة الرسول صلى الله عليه وسلم فرض عين على كل مسلم ومسلمة، ونؤمن إيمانًا راسخًا أن الدعوة التي نزل بها القرآن الكريم، وأُرْسِل من أجلها الرسول صلى الله عليه وسلم لم تكن مجرد كلمات تُرقَق بها القلوب وتُخدر النفوس، وإنما هي باعث حضارة متكاملة، تُؤدَّى فيها الواجبات، وتُصان جميع الحقوق دون تهاون أو تقصير.

غير أن الناس تختلف في هذه المحبة؛ فمن الناس من يرى المحبة في الانتساب والشكل والصورة، ومن الناس من يرى المحبة في همهمات يُهمهم بها وترتيلات وأناشيد ينشدها، وصلوات على الرسول صلى الله عليه وسلم يُحصي عددها، والعاقل الحصيف من يتَّجه في كل مذهب يتَّجه إليه، وفي كل مسلك يسير فيه يتجه نحو المعين الصافي يشرب منه فيرتوي، ويقصد مصدر النور ليقتبس من إشعاعه فيهتدي.

وما المعين الصافح والنور الوضاء، غير كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، اللّذين قال عنهما رسول الهدى صلى الله عليه وسلم: «تركت فيكم شيئين، لن تضلوا بعدهما، كتاب الله، وسنتي، ولن يتفرقا حتى يَردا على الحوض». (صحيح الجامع ٢٩٣٧).

إِنَّ أَلَهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ، (الحشر: ٧)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كلّ أُمّتي يدخلون الجنة إلا مَن أبَى، قالوا يا رسول الله، ومَن يأبى؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى،. (صحيح البخاري ٧٢٨٠).

وفي ذلك أوضح الأدلة على أن من طرح أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وراء ظهره فقد عصاه، ومن عصاه عرَّض نفسه للحرمان من نزول دار الرضا والرضوان.

فاتباع النبي صلى الله عليه وسلم واقتفاء أثره والتمسك بسُنته هو شاهد صدق على محبته، وكلما عظم الحب زاد الاتباع، وكلما نقص الحب نقص الاتباع.

فكل من يرجو الله واليوم الآخر، يجعل الرسول-عليه الصلاة والسلام- قدوته، وأسوته، كما قال الله-جل جلاله-: ﴿ لَفَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْرَةً حَسَنَةً لِنَن كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْقِيمَ الْآخِيرَ وَكُرُ اللهَ كَيبًا ،

(الأحزاب: ٢١)، وأهل الإيمان الحق يستمدون من الهدي النبوي كل أمورهم، فلا تستوي الأمور، وتستقيم السبل إلا بذلك، فبهديه -عليه الصلاة

والسلام- يهتدون، وعلى ضوء سنته يسيرون، قال الله تعالى: وَالنَّبِهُ لَمُلْكُمْ مَهْمَدُوكَ ، (الأعراف: ١٥٨)، وقد ضرب الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، ومن سار على دربهم من التابعين أروع الأمثلة في محبة النبي الأمين صلوات الله وسلامه عليه والتأسي به، فعملوا بسُنته، ودعوا اليها، وذَبُّوا عنها، فكان هذا برهانًا ساطعًا على حبهم لله عزوجل.

فهذا صِدِّيق الأُمَة أبو بكر رضي الله عنه يقول:
"لست تاركا شيئًا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملت به، وإني لأخشى إن تركت شيئًا من أمره أن أزيغ" (رواه البخاري ح(٣٠٩٣)). وعلق ابن بطة على هذا بقوله: "هذا-يا إخواني-الصَّدِيق الأكبر يتخوف على نفسه الزيغ إن هو خالف شيئًا من أمر نبيه صلى الله عليه وسلم. فماذا عسى أن يكون من زمان أضحى أهله يستهزءون بنبيهم وبأوامره، ويتباهون بمخالفته، ويسخرون من سنته، نسأل الله عصمة من الذلل،

وهذا فاروق الأمة عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين أراد أن يُقبِّل الحجر الأسود قال: "والله إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يُقبِّلك ما قبِّلتك" (متفق عليه). توحيدٌ واتباع لسيد الأنام.

وهذا عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن يقول عنه مجاهد "كنا مع ابن عمر رضي الله عنهما فمر بمكان فحاد عنه"، يعني: تنحّى عنه، وأخذ يمينًا أو شمالاً. "فسُئِلَ: لم فعلت؟ فقال: رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فعل هذا ففعلت" (صحيح الترغيب: ٤٦).

اللهم ارزقنا حبك وحُبّ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وأعنا على التأسي به قولاً وعملاً؛ إنك ولي ذلك والقادر عليه.



كالله الاالله. وحده كاشري وأشهد أن محمدًا عبده ورسو صلى الله عليه وسلم. أما بعد : فموضوعنا في هذا العدد هو غزوة أحد، وما أدراك ما غزوة أحداثا إنها الغزوة التي تجلى فيها النصر في صورة عجيبة تصمر الكصم الشرعي، والتوجيه خالفود. وعصوا أمرد. نعم. في أحد" مصيبة، وما أيقي درس

إن درس النصر قد تُنسيه الفرحة الغامرة، أما المصيبة فتهيئ للنفس فرصة تسترجع فيها ذكرى الأخطاء، فلا يبرح هذا الطيف حتى يترك فيها حزًّا غائرًا، وكلمًا لا يقبل تكرار الخطأ.

وفي قصة أحد تربية لا بد منها لصنع قادة، يحملون أكبر علم للنور والهدى والعرفان، يحولون به تيار الفساد إلى سلسل من طهر ونقاء.

وفي قصة "أحُد" لفتة من لفتات القدر، تعلم المسلم ناموس الحياة، وتقضى على ما يمكن أن يصيبه من زهو وغرور بحقائق الواقع.

يْ قصة أحد عبرة أفاد المسلمون منها في تاريخهم الأغر، فكان لنكبة "أُحُد" أثر في نصر "الخندق"، وكان لها الفضل في مواقف النضال مع أعتى قوتين في دنيا الناس يومذاك. وما أمس حاجتنا اليوم، لنفحص نكبة الأمس، حتى ننهض

وهذا ما نحاول المساس به أثناء دراسة هذه الغزوة في مجلتنا الغراء.

#### أولا: تاريخ الفزوة:

حَدَثَتُ يَوْمِ السَّبْتِ لِلنُّصْفِ مِنْ شَوَّالِ مِنَ السَّنَةِ الثَّالَثَةِ بِاتُّفَاقِ الْجُمْهُورِ، وَمَا سَوى ذَلَك مِن الأَقَـوالِ شَاذَ. (فتح النُّعَاقِ الْجُمْهُورِ، وَمَا سَوى ذَلَك مِن الأَقَـوالِ شَاذَ. (فتح الباري: ٣٤٦/٧).

ربيع أول ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٩ السنة الرابعة والخمسون

من نكبة اليوم!

لمَّا رَجِعْت قريش مِنْ بِدُرِ إِلَى مَكَة، وقَدَ أُصِيبُوا بِمُصِيبة لَمْ يُصَابُوا بِمِثْلُهَا، مِنْ قتل صناديدهمُ وَأَشْرافَهُمْ، وَرَجِع أَبُو سُفْيان بِعيرِه(أي تجارته)؛ وأَشْرافَهُمْ، وَرَجِع أَبُو سُفْيان بِعيرِه(أي تجارته)؛ تَشْفي غيظها، وَتَرُوي غلَّةٌ حقدها، وأَخَـدْتَ في الاستعداد؛ لِحُوْض مثل هذه المُعْرَكة العظيمة؛ وكان عكرمة بِنْ أَبِي جَهل، وصفوان بِنْ أَمِية، وأَبُو سُفْيان بِنْ حَرْب، وعَبِدُ الله بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر رُعَماء قريش نشاطًا، وتحمَّسًا؛ لِحَوْض هذه المُعْرَكة العَوْض هذه الله بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر رُعَماء قريش نشاطًا، وتحمَّسًا؛ لِحَوْض هذه المُعْرَكة المُعْرَة الله بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر رُعَماء قريش نشاطًا، وتحمَّسًا؛ لِحَوْض هذه المُعْرَة المُعْرَة المُعْرِق هذه المُعْرَة المُعْرَة الْمُعْرِقِيْرِهُ اللهُ بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر رُعْمَاء قريش نشاطًا، وتحمَّسًا؛ لِحُوْض هذه المُعْرَة المُعْرَة المُعْرَة المُعْرِقِيْرِهُ اللهُ بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر أَبِي رَبِيعَة أَكْثر أَبْعِيْرِهُ اللهُ بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر أَبْعِيْرِهُ اللهُ بِنْ أَبِي رَبِيعَة أَكْثر أَبْعِيْرِهُ اللهُ بِنْ أَبْعِيْرِهُ اللهُ الْمُعْرَقِيْرِهُ اللهُ الْمُرْعَاء اللهُ بِنْ أَبْعِيْرِهُ اللهُ الْمُرْعِيْرِهُ الْمُعْرَاء اللهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهِ الْمُعْرِقِيْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرَاءُ اللهُ الْمُعْرِهُ اللهُ الْمُعْرِهُ اللهُ اللهُ الْمُعْرِهُ الْعُلِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرَاءُ اللهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمِيْرِيْعِ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِيْمُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ اللهُ الْمُعْرِهُ اللهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرُهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرُهُ الْمُعْرِهُ الْمُعْرُهُ الْمُ

وَأَوَّلُ مَا فَعَلُوهُ بِهَذَا الْصَّدِدِ أَنَّهُمُ احْتَجَزُوا الْعِيرُ الْتِي كَانَ قَدْ نَجَا بِهَا أَبُو سُفْيَانَ. وَالْتِي كَانَتُ سَبِبًا لَعْرَكَةَ بِدُرِ لْتَكُونَ عَوْنَا لَهِمْ عَلَى حَرْبِ الْسُلَمِينَ، وَكَانَتُ أَلْفَ بِعِيرٍ، وَالْمَالُ خَمْسُونَ أَلْفَ دِينَارٍ.

قَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ: فَفِيهِمْ فِيمَا ذَكَرَ لِي بَغُضُ أَهُلَ الْمُعَلَّمِ أَنْدَرُ لِي بَغُضُ أَهُلَ الْعُل الْعَلْمِ أَنْدَرُلُ اللَّهُ تَعَالَى: « إِنَّ اللَّينَ كَفَرُوا يُعْفِفُونَ أَمُولَهُمَّ لِيصَدُّوا مِن سَبِيلِ آللهِ فَسَيْنِهِنُونَهَا ثُمْ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُعْتَرُونَ وَاللَّبِي كَفَرُوا إِلَّى حَهَيْدَ يُعَثَرُونَ اللهِ عَسَرَةً لِنَّهِمْ وَاللهِ عَلَيْهِمْ إِلَى حَهْدَ يُعَثَرُونَ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُمْ إِلَى حَهْدَ يُعَثَرُونَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّ

(الأنفال: ٣٦). (سيرة ابن إسحاق: ص٣٢٧). وهذا قول ابْن عَبَّاس، وَهَكَذَا رُوِيٌ عَنْ مُجَاهِد، وَسَعِيد بْن جُبَيْر، وقال الضَّحَاكُ: نَزَلَتْ فِيْ أَهْلُ

فَائُدَة مَهِمة: "العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب"؛ قال ابن كثير: "وَعَلَى كُلْ تَقْدير، فَهِي عَامَةٌ. وَإِنْ كَانَ سَبَبُ تُزُولُهَا خَاصًا، فَقَدْ أَخْبَرَ تَعَالَى أَنَ الْكُفَّارَ يُنْفَقُونَ أَمُوالُهُمْ لِيَصُدُوا عَن اتّباع طريق الْحَقّ، فَسيَفْعلُونَ ذلك، ثُمَّ تَدْهبُ أَمُوالُهُمْ، شُمَّ تَدُهبُ أَمُوالُهُمْ بَثُمُ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً، أَيْ: نَدَامَةً؛ حَيْثُ لَم تُخُد شَيْنًا؛ لأَنْهُمْ أَرَادُوا إطْفِاء نُور اللّه وظُهُورَ تُحُد شَيْنًا؛ لأَنْهُمْ أَرَادُوا إطْفِاء نُور اللّه وظُهُورَ كَلمتهمْ عَلَى كُلم قَلْ وَلَوْ كَره الْكَافِرُون، وَنَاصِرُ دِينَهُ، وَمُظْهرُ دِينَهُ عَلَى كُلُ دِينِ. فَهَذَا الْخُذِي لَهُمْ فِي الأَخْرَى اللّهُ مَنْ وَلَوْ كَره النّار، فَمَنْ عَاشَ مَنْهُمْ، رَأَى بِعَيْنَهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مَا النّار، فَمَنْ عَاشَ مَنْهُمْ، رَأَى بِعَيْنَهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مَا النّار، فَمَنْ عَاشَ مَنْهُمْ، رَأَى بِعَيْنَهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مَا النّار، فَمَنْ عَاشَ مَنْهُمْ، رَأَى بِعَيْنَهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مَا لَالْمَرْيُ الأَبْدِي لِيَنْهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مَا لَا لَا الْحُزْي الأَبْدِي لِيَالُوا الْحَزْي الأَبْدِي الْأَبْدِي الْمُ بَيْهُمْ، وَمَنْ قُتُل مَنْهُمْ أَوْمَاتَ، فَإِلَى الْحَزْي الأَبْدِي الْأَبْدِي لِيْهُمْ فَيْ اللّهُ مَنْ عَاشَ مَنْهُمْ، رَأَى بِعَيْنَهُ وَسَمَعَ بِأَذُنِهُ مِا لَا لَهُمْ فَيْ اللّهُ مَنْ عَاشَ مَنْهُمْ أَوْمَاتَ، فَإِلَى الْحَرْقِ الْأَبْدِي الْأَبْدِي الْمُنْ الْمُذْرِي الْأَبْدِي الْمُرْدِي الْأَبْدِي الْوَلِهُمُ الْهُورَ الْمُنْهُمُ أَوْمَاتَ، فَإِلَى الْحَزْي الأَبْدِي الْأَلْهُ لَكُولُهُمْ الْمُعُلِمُ الْمُنْ الْمُرْدُولُ الْمُنْ الْمُنْ لَا الْحَدْرُى الْلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْوِي الْمُنْ الْمُنْ الْحَدْرُى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْ

وَالْعَدَابِ السِّرْمَدِيِ" (تفسير ابن كثير: ٥٣/٤).

ثالثا: قوام جيش الشركين وعددهم، وتصوير حالهم: قامت قُرَيْشٌ تَجْمَعُ الجُمُوعَ مِنْ خُلفائها: فتَجَمَّعَ لقُرَيْش ثَلاَثَةُ آلاَف مُقَاتل، فيهمْ سَيْغُمائَة دارع،

وكَانَ مَعَهُمْ مائتًا فَرَسِ، وَثَلاَثُهُ ٱلاَّفِ بِعيرٍ.

وقد بدا لهم رأي يدل على استماتة المشركين في الحرب؛ ألا وهو أن قادة قريش رأوا أن يستصحبوا الحرب؛ ألا وهو أن قادة قريش رأوا أن يستصحبوا معهم النساء، حتى يكون ذلك أبلغ في استماتة الرجال، وحتى لا يفروا، فخرج أبو سفيان بزوجته هند بنت عُتبة بن ربيعة... وقد بلغ عدد النساء اللاتي خرجن خمس عشرة امرأة، معهن الدفوف، والخمور؛ فكن يبكين قتلى بدر، ويُحرضن الرجال على القتال، وعدم الهزيمة والفرار.

وُكَانَت القيادةُ العَامَةُ إلى أبي سُفيانَ بن حَرْب، وقيادةُ الفُرسان إلى خالد بن الوليد، يُعاونُهُ عَكُرمةُ بنُ أبي جَهل، أما اللّواء؛ فكان إلى بني عبد الدّار، فأقبلُوا حتى نزلُوا بعينين؛ جبلُ ببُطن السّبُخة من قناة على شفير الوادي مُقابل اللّدينَة. يوم الأربعاء؛ فأقاموا بها ذلك اليوم، ويوم الجمعة. (اللولو المكنون ٢٩٦٨، وسيرة ابن اسحاق ص٣٤٩).

#### رابعاً؛ رؤيا النبي صنى الله عليه وسلم واستشارة الصحابة رضى الله عنهم:

وَبَعْدَ أَنْ تَأْكُدَ لِلرَّسُولِ خَبِرُ قَرِيْشٍ، وَوُصُولُهُمْ إِلَى اللَّدِينَةَ، عَقَدَ اجْتَمَاعًا اسْتَشَارِيًّا مَعَ الصَّحَابَةَ، وَأَخْبِرَهُمْ بِرُوْيًاهُ التِي رَآهَا...

أما الرؤيا؛ ففيها أحاديث؛ منها حديث أبي مُوسَى عَن النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَم، قَالَ: "رَأَيْتُ فِي الْمَنَام أَنِي هَزَرْتُ سَيْفًا، فَانْقَطَعَ صَدْرُهُ فَإِذَا هُو مَا أُصِيبَ مَن الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ أُحُد، ثُمَّ هَزَرْتُهُ بِأَخْرَى؛ فَعَادَ أَحُسَن مَا كَان؛ فَإِذَا هُو مَا جَاءَ اللَّهُ بِهِ مِن الْفَتْحِ، وَاجْدَا هُو مَا بَعْدَا؛ واللَّهُ خَيرٌ - فَإِذَا هُمُ اللَّوْمِنُونَ يَوْمَ أُحُد. (صحيح البخاري: ح٣٦٢٣). هُمُ اللَّوْمِنُونَ يَوْمَ أُحُد. (صحيح البخاري: ح٣٦٢٣). وعن ابن عباس عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم، قال: "رَأَيْتُ فِي النَّفِي ذِي الْفَقَارِ فَلًا، فَأَوْلَتُهُ، فَلَا

يَكُونُ فِيكُمْ، وَرَأَيْتُ أَنِّي فِي دَرْعِ حَصِينَةٍ، هَاوَّلْتُهَا؛ الْدَيِنَةَ، وَرَأَيْتُ الْتُهَا؛ الْدَيِنَةَ، وَرَأَيْتُ جَيْرٌ، فَبَقَرٌ وَاللَّه خَيْرٌ، فَبَقرٌ وَاللَّه خَيْرٌ"؛ فَكَانَ الَّذِي قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم. (مسند أحمد: ٢٤٤٥).

وِيْ رواية، قَالَ: "فَأَمَّا الْبَقَرُ، فَهِيَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي يُقْتَلُونَ، وَأَمَّا الثَّلْمُ الذي رَأَيْتُ فِي ذَبَابِ سَيْفِي، فَهُو رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي يُقْتَلُ، وَأَوْلُتُ الْدَرْعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَرِعَ الْحَصِينَةَ الْدَينَةَ" (دلائل النبوة للبيهقي: ٢٠٧/٣، وإسناده حسن).

قَوْلُهُ: "وَاللّهِ خَيْرٌ" هَذَا مِنْ جُمْلَةِ الرُّوْيَا وهو كَذَا بِالرَّفْع فِيهِمَا عَلَى أَنَّهُ مُبْتَدَأٌ وَخَبَرٌ، وَفِيهِ حَدْفُ بَاللّهُ فَيرً... وَقَوْلُهُ عِيْ الثّاويل تَقْديرُهُ وَصُنْعُ اللّهِ خَيرً... وَقَوْلُهُ عِيْ الثّاويل "بَقْرٌ" هُوَ بِسُكُونِ الْقَافِ وَهُوَ شَقَّ الْبَطْنِ. (فتح "بَقُرٌ" هُوَ بِسُكُونِ الْقَافِ وَهُوَ شَقَّ الْبَطْنِ. (فتح البارى ٣٤٦/٧).

وأما الاستشارة؛ فكان موضوعها؛ هل يخرجون من المدينة؛ لقتالهم، أو يبقون فيها؛ فإن دخلوا عليهم قتلوهم فيها، وكان رأي النبي صلى الله عليه أول الأمر البقاء في المدينة، ثم لبس لأمة الحرب بعد المشورة لأصحابه؛ ولما سبق في قدر الله تعالى... قال ابن كثير: "وأبّى كثيرٌ من النّاس إلا المخروج الله على الله عليه وسَلَم وَرأْيه، وَلَوْ رَضُوا بِالَّذِي أَمَرَهُمْ كَانَ ذَلك، وَلكن عَلك المُقضَاء وَالْقَدَرُ".

ووافقه عليه الأكابرُ مِنَ المُهاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ، وَوَافَقَهُمْ عَلَيْهِ عَبْدُ اللَّهِ بِنُ أَبِيِّ ابِنَ سَلُولِ المُنَافِقُ، وَيبدُو أَنَّ مُوافَقَة ابنِ سَلُولِ لِهَذَا الرَّأْيِ لَمُ تَكُنُ لأَجْلِ أَنَّ هَذَا هُوَ المُوقِفُ الصَّحِيحُ مِنْ حَيْثُ الوجْهَةِ العَسْكَرِيَة، بِلُ ليَتَمَكَّنَ مِنَ التَّبَاعُدِ عَنِ الْقِتَالُ دُونَ أَنْ يَعْلَمَ بِذَلِكَ أَحَدٌ، وشاء الله أن يفتضح هو وأصحابه-لأول مرة- أمام المسلمين.

ترك النبي صلى الله عليه وسلم رأيه ورجوعه إلى رأى الصحابة:

ولا شك أن المشورة والرجوع بوحي من الله إما ابتداء وإما إقرارًا وتأييدًا، واليكم الخبر؛ فعن جَابِر بُن عَبْد الله رضي الله عنهما قَالَ: اسْتَشَارَ رَسُولُ

الله صلّى الله عليه وسلّم النّاس يؤم أُحُد فَقَالَ:

"إنْي رَأَيْتُ فَيِما يَرَى النّائمُ كَأَنِي لَفِي درْع حَصِينَة،

وَكَأَنْ بَقَرَا تُنْجُرْ، وَتُبَاعُ؛ فَفَسَرْتُ الدُرْعُ اللّدينَة،

وَالْبَقَرَ نَفَرا وَاللّه خَيْرُ-أي والله عنده خير وأبقى-؛

فَلُو قَاتَلُتُمُوهُم في السّكك؛ فَرَماهُمُ النّسَاءُ مِنْ

فَوْقِ الْحِيطَانِ وَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللّه، وَالله مَا دُخَلُ

عَلَيْنَا فِيها في الْجَاهليَّة، فَكَيْفَ يُدْخَلُ عَلَيْنَا فِيها في الْإِسْلام وَلَكُنْ نَخَرُجُ إليهم قال: "فَشَأَنْكُم إِذَا"

عَلَيْنَا فِيها فِي الْجَاهليَّة، فَكَيْفَ يُدْخَلُ عَلَيْنَا فِيها فِي الْإِسْلام وَلَكُنْ نَخَرُجُ إليهم قال: "فَشَأَنْكُم إِذَا"

قَالَ: ثُمَّ نَدمُوا: فَقَالُوا: رَدَدْنَا عَلَى رَسُولَ اللّه عَلَيْه وَسَلَم رَأْيِهُ، فَأَتُوا النّبِي صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم وَلَيْهُ لَيْهُ وَلَكُنْ نَخَرُجُ إليهم قال: "فَشَأَنُكُم إِذَا"

اللّه عَلَيْه وَسَلْم رَأْيِهُ، فَأَتُوا النّبِي صَلّى الله عَلَيْه وَسَلّم؛ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله، رَأَيْكَ فَقَالَ: مَا كَانَ لنّبِي أَنْ يَلْبِس لأُمَتَهُ-بِسُكُونِ الله مُرْدَ؛ أي: الدَّرْعُ- فَقَالَ: مَا كَانَ لُنْبِي أَنْ يَلْبِس لأُمَتَهُ-بِسُكُونِ اللهمْرَة؛ أي: الدَّرْعُ- والسنن الكبرى للنسائي ح ٢٠٦٠، قال ابن حجر؛ والسنن الكبرى للنسائي ح ٢٠٦٠، قال ابن حجر؛ وسندُدُ صَحيحُ).

ورواه ابن عَبًاس رضي الله عنهما، بنحو حديث جابر وفيه: "فُقَالَ لَهُ نَاسٌ لَمْ يَكُونُوا شَهِدُوا بَدُرَا اخْرُجْ بِنَا يَا رَسُولَ اللّه إلَيْهِمْ نُقَاتِلَهُمْ بِأُحُدِ، وَنَرْجُو أَنْ نُصِيبَ مِنَ الْفَضِيلَةِ مَا أَصَابَ أَهْلُ بَدُر..." الحديث)المستدرك ٢٦٢٤، وصححه ووافقه الذهبي، وقال ابن حجر؛ وَهَذَا سَنَدٌ حَسَنُ. (الفتح: ١١٢/٩).

وفيه من الفوائد: مشورة القائد الأصحابه، وأن المستشير لا يجب عليه أن يأخذ برأي المستشار، وأن النبي صلى الله عليه وسلم إذا عزم: فقد انتهى، ولا مشورة بعدُ: قال البخاري: بَابُ قَوْلِ اللّه تَعَالَى: وَلا مشورة بعدُ: قال البخاري: بَابُ قَوْلِ اللّه تَعَالَى: وَلا مشورة بعدُ: قال البخاري: بَابُ قَوْلِ اللّه تَعَالَى: (آل عمران: ١٥٩)، وَأَنْ المُشَاوَرَةَ قَبُلِ العَزْم وَالتّبَيْنِ لِقَوْلِه: ﴿ وَقَالِهَ عَرَمُتَ فَتُوكِّلُ عَلَى اللّه ﴾ (آل عمران: ١٥٩)؛ وَأَنْ المُشَاوِرَةَ قَبُلِ العَزْم وَالتّبَيْنِ لِقَوْلِه: ﴿ وَقَلْمُ اللّه وَرَسُولُه ... ثَم ذكر هذا ليكُنْ لِبُشَر التَّقَدُمُ عَلَى اللّه وَرَسُولُه ... ثم ذكر هذا الحديث. (صحيح البخاري: ١١٢٨).

وللحديث صله إن شاء الله تعالى.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# بمقر مجلة



يوجد مجلدات السنوات القديمة

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من • ٥ جنيه

حتى عسام ١٤٣٩ هـ

(۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

٠٠٥٠ جنيه

لفترة محدودة

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

(١٠٠٢٧٧٨٢٣٢) واتساب:



