

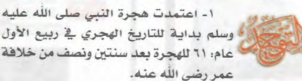
Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com

# السلام عليكم

# تاريخ التأريخ بالتاريخ الهجري



٢- بدأ التأريخ بالتاريخ الهجري في بداية العام: السابع عشر للهجرة من شهر المحرم.

٣- التأريخ الهجري يعتمد حساب منازل القمر.

٤- التأريخ الهجري تأريخ إسلامي: لقوله تعالى: • إنْ عدد الشَّهُور عند الله اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كتّاب الله يوَمَ خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ منها أَرْبَعَة حُرُمُ ذَلكَ الدينُ الْقيمُ فَلا تَخْللمُوا فيهنَ أَنْفُسَكُم ، (التوبة: ٦٣). والمقصود بالأشهر: الأشهر الشمرية.

وقال تعالى: ‹هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضَيَاءَ وَالْقَمَرَ نَوَرًا وَقَدَّرُهُ مَنَازَلُ لتَعْلَمُوا عَدُدُ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصَّلُ الْآَيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ، (يونس: ٥).

بريد القراء

## بريد القراء،، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ 18

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل إلكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة. بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلا للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة ،بريد القراء،، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.

ساحية الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية أ.د.عبد الله شاكر الجنيدي المشرف العام د. عبد العظيم بدوي مستشار التحرير جمالسعدحاتم نائب المشرف العام د. مرزوق محمد مرزوق رنيس التحرير، مصطفى خليل ابو المعاطي رئيس التحرير التنفيذي: حسين عطا القراط مدير التحرير إبراهيم رفعت ابو موته الإخراج الصحفى، احمد رجب محمد محمد محمود فتحى اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.محمد عبد العزيز السيد ٨ شارع قولة عابدين. القاهرة TTAT. TTT. . 612. TTATTOIV. لبريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



| ) +  | باب التفسير                                        |
|------|----------------------------------------------------|
| 17   | الأحداث المهمة في تاريخ الأمة                      |
| 17   | باب السنة                                          |
| Y1   | مبحث في حكم اللواط                                 |
| ت ٢٥ | قواعد فقهية وضوابط شرعية للمعاملات المالية المعاصر |
| **   | الإنفوجراف                                         |
| 42   | مرصد التوحيد                                       |
| 77   | واحة التوحيد                                       |
| ۳۸   | دراسات شرعية                                       |
| ٤١   | سفينة الحياة وسفينة النجاة                         |
| ٤٨   | العالم الإسلامي                                    |
| 0+   | الأسرة المسلمة                                     |
| 07   | تحذير الداعية من القصص الواهية                     |
| 07   | قرائن اللغة والنقل والعقل                          |
| 71   | باب الفقه                                          |
| 77   | منبر العرمين                                       |
| 79   | إياكم ومحقرات الذنوب                               |
| 77   | بريد القراء                                        |



#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رهم/ ۲۲۲۹۳۰۳۲۲ ٢- ٢ الخارج ١٠ دولارا أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ه حساب رقم / ١٩١٥٩٠

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن .



# الرئيس العام 🖄 د. عبد الله شاكر



قال تعالى: «إذْ مِدْهُ

الشهور عند اللو اتنا تتشر

تَبْرًا في كِتْبِ الله تَوْمَ عَلَقَ

الشمكون والأرض ينه

ارْبَعْتُهُ خُرُمْ ذَلِكَ الذِينُ الَّذِ

وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ ،

قال الامام ابن جرير رحمه

الله: يقول تعالى ذكره: «إنّ

عدة الشهور عند الله اثنا

عَشَرَ شَهْرًا فِي كَتَابِ الله،

الذي كتب فيه كل ما هو

كائن في قضائه الذي قضى

يوم خلق السماوات والأرض،

منها أربعة حرم. يقول:

هذه الشهور الأثنا عشر

بقايلونكم كآفة

فلا تظلينوا فيهن أنفت

وتكيلوا المشركيات

(التوبة: ٣٦).

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، خالق الخلق أجمعين، وأشهد أن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم المبعوث إلى الناس ويعد، فإن شهر الله المحرم من

الأشهر الحرم التي ورد

تفضيلها بنص التنزيل:

منها أربعة أشهر حرم كانت الجاهلية تعظمهن وتحرمهن وتحرم القتال فيهن.... وهن رجب مضر وثلاثة متواليات ذو القعدة وذو الحجة والمحرم، وبذلك تظاهرت الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (تفسير الطبري، ج//٨٨).

وقد جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم تحديد هذه الأشهر، كما في حديث أبي بكرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرًا منها أربعة حرم: ثلاث متواليات؛ ذو القعدة وذو الحجة

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

والمحرم، ورجب مضر الذي بين جمادي وشعبان، (صحيح البخاري ٢٦٦٢، ومسلم ١٦٧٩). قال النووي رحمه الله في شرح قول النبى صلى الله عليه وسلم: "ورجب مضر الذي بين جمادي وشعبان .. قال: وإنما قبده هذا التقييد مبالغة في إيضاحه وإزائة اللبس عنه. قالوا: وقد كان بين بني مضر وبين ربيعة اختلاف في رجب. فكانت مضر تجعل رجبًا هذا الشهر المعروف الأن هو الذي بين جمادي وشعبان، وكانت ربيعة تجعله رمضان، فلهذا أضافه النبى صلى الله عليه وسلم إلى مضر" (شرح التووي

على مسلم، ج١١ / ١٦٨). وفي قوله صلى الله عليه وسلم: مثلاث متواليات ، ابطال لما كان يفعله أهل الجاهلية من بعضها؛ حيث كانوا يجعلون المحرم صفرًا ويجعلون صفرًا المحرم. وقد ذكر الحافظ ابن المحرم. وقد ذكر الحافظ ابن بعض أهل العلم في ترتيب هذه بعض أهل العلم في ترتيب هذه الشهور هكذا قال فيه: بما كان عداها: ناسب أن يبدأ بها العام وأن تتوسطه وأن تختم به،

وقد ذكر ابن كثير عن السخاوي-رحمهما الله تعالى-أن المحرم سمي بذلك لكونه شهرًا محرمًا، شم قال ابن كثير، وعندي أنه سُمّي بذلك تأكيدًا لتحريمه: لأن العرب كانت تتقلب به، فتحله عامًا وتحرمه عامًا (تفسير ابن

كثير، ج٢ /٣٨٤). وقد أضباف النبي صلى الله عليه وسلم شهر محرم إلى الله كما في صحيح مسلم برقم (١١٦٣) لشرفه ومكانته؛ لأن المضاف إلى الله توعان: إضافة صفة إلى موصوف كعلم الله وقدرة الله وسمع الله. فهذه صفات رب العباد قائمة به، وهذه تدل على كمال الله وعظمته سبحانه وتعالى، وإضافة أعيان قائمة بذاتها، كبيت الله وناقة إلى الله، فهذه الاضافة تقتضى تشريف وعلو شأن المضاف إليه سبحانه وتعالى.

قال ابن رجب رحمه الله: "وقد سمى النبي صلى الله عليه وسلم المحرم شهر الله وإضافته إلى الله يدل على شرفه وفضيلته، فإنه تعالى لا يضيف إليه إلا خواص مخلوقاته، كما نسب محمد أو إبراهيم واسحاق ويعقوب وغيرهم من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم إلى عبوديته، ونسب العارف: ص٥٥).

#### فضل الصيام في المعرم:

وردت أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم تفيد أن أفضل ما تطوع به العبد من الصيام بعد شهر رمضان: صوم شهر الله المحرم، كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وأفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد المفروضة صلاة الليل، (صحيح

#### .(1177 plus

قال النووي رحمه الله في شرح قوله عليه الصلاة والسلام: وأفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، تصريح بأنه أفضل الشهور للصوم، وقد سبق الجواب عن إكثار النبي صلى الله عليه وسلم من صوم شعبان دون المحرم، وذكرنا فيه جوابين، أولهما: لعله علم فضله في آخر حياته. والثاني: لعله كان يعرض فيه أعذار من سفر أو مرض أو غيرهما (شرح

النووي على مسلم، ج/٥٥). كما لا يتعارض ذلك مع ما جاء من فضل صيام أيام أخر من غير المحرم، كالذي ورد في صيام ستة أيام من شوال أو صيام يوم عرفة، وقد صحت الأحاديث بذلك وفضل الله واسع، وقد ذكر ابن رجب رحمه الله أن نوعين: أحدهما: التطوع المطلق بالصوم، وهذا أفضله المحرم. والثاني: ما صيامه تبع لصيام رمضان قبله وبعده، وهذا ليس من التطوع المطلق (انظر، كتاب

#### فضل يوم عاشوراءه

يوم عاشوراء يوم عظيم وله مكانة كبيرة في الإسلام، وقد صحَّ الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم: أن صيامه يكفر السنة التي قبله، كما في حديث أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (ثلاث من كل شهر، ورمضان إلى رمضان. فهذا صيام الدهر كله، وصيام يوم عرفه أحتسب على الله أن



محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله، (صحيح مسلم ١١٦٢).

كما كان أهال الجاهلية يعظمونه ويصومونه، كما ي حديث عائشة رضي الله عنها وعن أبيها. قالت: كان يوم عاشوراء تصومه قريش يو الجاهلية. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصومه قي الجاهلية. فلما قدم المدينة صامه وأمر بصيامه. فلما فرض رمضان ترك يوم عاشوراء فمن شاء صامه ومن شاء تركه. (صحيح المبخاري ٢٠٠٢.

ولما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة وجد اليهود يصومون ذلك اليوم. كما في حديث ابن عباس في الصحيحين قال: لما قدم التبى صلى الله عليه وسلم المدينة فرأى اليهود تصوم يوم عاشوراء؛ فقال؛ ما هذا؟ قالوا: هذا يوم صالح؛ هذا يوم نجى الله بني إسرائيل من عدوهم فصامه التبى صلى الله عليه وسلم، وقال: فإنا أحق بموسى منكم، فصامه، وأمر بصيامه (صحيح البخارى: ٢٠٠٤). في رواية مسلم، فصامه موسى شكرًا لله فنحن نصومه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دفنحن أحق وأولى يموسى منكم ، (صحيح مسلم ١١٣٠). كما أنه صلى الله عليه وسلم عزم في نهاية عمره على صيام التاسع والعاشر مخالفة لأهل

الكتاب، كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: رحين صبام رسبول الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء وأمر بصيامه، قالوا: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم إنه يوم تعظمه اليهود والنصاري. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع. قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم، (صحيح مسلم ١١٣٤). فهنيئا لن صام هذا اليوم امتثالا لأمر وفعل النبي صلى الله عليه وسلم، وطلبًا للأجر من الله، والفوز بتكفير ذنوب عام كامل. أسأل الله العون على فعل ما يحبه ويرضاه.

وقفة ، رنجن أحق وأولى

#### بموسى متكمء

هذا القول منه صلى الله عليه وسلم يدل على مكانة هذه الأمة، ودورها في تقدير وحفظ مكانة الأنبياء والمرسلين السابقين، ومن المعلوم أن من أصول ديننا الإيمان بجميع الأنبياء والمرسلين السابقين. وقد تميزت هذه الأمة بذلك ونالت درجة رهيعة به.

#### قَسال قىعالى، دَمَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَمَنِ لَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ. وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِأَهْدِ وَمَلْتِكُهِ. فَكْبُهِ. وَرُسْلِهِ. لَا نُمْرَةُ بَيْتَ أَسَدٍ مِن رُّسْلِهِ. وَقَسَالُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا غُفْرَانَك رَمَّا وَإِلَيْكَ

ألتمير ، (البقرة: ٢٨٩). وقد صرح القرآن الكريم أن أولى الناس بإمام الملة الحنيفية خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام هي أمة خاتم المرسلين

#### صلى الله عليه وسلم. قال تعالى: (ت أَوَّلَ أَنَّاس بِإِنَّهِمَ لَلَّنِي َ أَجَعُوهُ وَحَلَّ الْمَنْ وَأَلْيِنَ مَامَوُاً وَأَمَّهُ وَلِيُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ( (آل عمران: 14).

ولذلك رفع الله شأن هذه الأمة وأشهدها على من تقدمها من الأمم. قال تعالى: « وَكُذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا لِتَكُونُوا شَهَدًاتَه عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ غَلَيْكُمْ مُعداً ، (البقرة: ١٤٣)؛ وفي السنة ما يدل على ذلك، فقد أخرج البخاري في صحيحه عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُدعى نوح يوم القيامة فيقول: لبيك وسعديك يا رب، فيقول: هل بلغت؟ فيقول: نعم، فيقال لأمته: هل بلغكم؟ فيقولون: لىيك وسعديك يا رب، فيقول: هل بلغت؟ فيقول: نعم، فيقال لأمته: هل بلغكم؟ فيقولون: ما أتانا من نذير، فيقول: من يشهد لك؟ فيقول: محمد وأمته، فيشهدون أنه قد بلغ. (صحيح البخاري ٤٨٨٧).

وقد أخرج ابن أبي حاتم-وقد أخرج ابن أبي بن كعب أنه قال: مكانوا شهداء على قوم نوح وقوم هود وقوم صائح وقوم شعيب، وغيرهم أن رسلهم بلغتهم، وأنه كذبوا رسلهم، (انظر: فتح الباري ج//

ونحمد الله-جـل شنـاؤه- أن جعلنا خـير أمـة، ويمكنني القول: إن أمة آخر الزمان هي أمة الزمان كله، والحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٢٢ هـ - العدد ٥٨٩ العدد ١٤٢ محرم ١٢٢٢ م السنة الخمسون

كلمة التحرير

الهجر.. والهجرة والهاجر

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. ويعد ، فإن الهجرة شرف عظيم ، ومنزلة رفيعة نالها الماجرون ا ومع بداية عام هجرى جديد يتجدد الحديث عن الهجرة . وتتناول في هذا البحث الوجز - بإذن الله - ثلاث كلمات يدور الحديث حولها اوهي الهجر ، والهجرة ، والماجر، فنقول

الشيخ صفوت الشوادية

رحمه الله

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

الهجر والهجران: مفارقة الإنسان غيره : إما بالبدن أو باللسان أو بالقلب، قال تعالى: «وَاهْجُرُوهُنَ فِيْ الْمَصَاجِعِ» (النساء: ٣٤)، فهذا هجر بالبدن، بمعنى عدم القرب في الفراش.

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُ الرَّسُولُ يَا رَبُّ إِنَّ قَوْمِي اتَحُذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا، (الفرقان: ٣٠)، فَهذا هَجر بالقلب، أو بالقلب واللسان.

وقال تعالى: «وَاهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَمِيلاً، (المزمل: ١٠)، وهذا يحتمل هجر القلب أو اللسان أو البدن أو الثلاثة معًا، ومثله قوله تعالى: «وَاهْجُرْنِي مَليًّا، (مريم: ٤٦)، وأما قوله تعالى: «وَالْزُجْزَ هَاهُجُرْ، (المدثر: ٥)، ههذا أمر بالمفارقة والمتاركة بالوجوه كلها مع السخط والنفور.

وأما الهجرة التي تحدث عنها القرآن الكريم وسمى أهلها مهاجرين فمعناها: الخروج من دار الكفر إلى دار الايمان.

أو: انتقال المؤمن بدينه من بلد الفتنة والخوف إلى بلد يأمن فيه على نفسه ودينه، كما حدث في الهجرة إلى الحبشة، وكذلك الهجرة من مكة إلى المدينة.

وقد تحدث العلماء - قديمًا - عن الهجرة وما يتعلق بها، وكذلك عن الهجر والمهاجر، ونسوق - هنا - للقارئ الكريم جملة من لطائف المعارف، وفرائد الفوائد، رؤوس المسائل التي تمس الحاجة إلى معرفتها، بغير تطويل ممل، ولا اختصار مخلً <sup>1</sup>

المسألة الأولى، قال ابن القيم - رحمه الله - ((وله - أي للمؤمن - في كل وقت هجرتان: هجرة إلى الله بالطلب والمحبة والعبودية والتوكل، والإذابة والتسليم والتفويض والخوف والرجاء، والإقبال عليه، وصدق اللجوء والاهتقار في كل نفس إليه... وهجرة إلى رسوله صلى الله عليه وسلم في حركاته وسكناته الظاهرة والباطنة : بحيث تكون موافقة لشرعه الذي هو تفضيل محاب الله ومرضاته، ولا يقبل الله من أحد دينًا سواه، وكل عمل سواه فعيش النفس وحظها لا زاد المعاد) !!

الثانية، ذكر العلاَمة أبو بكر ابن العربي المالكي -رحمه الله - أنواع السفر التي يسافرها البشر، فنقل عن العلماء تقسيمًا بديعًا عجيبًا غريبًا لا فقال -رحمه الله -: قسّم العلماء رضي الله عنهم الذهاب في الأرض قسمين: هربًا وطلبًا (!

فالأول - أي الهرب - ينقسم إلى ستة أقسام:

١- الهجرة: وهي الخروج من دار الحرب إلى دار الإسلام : وكانت فرضًا في أيام النبي صلى الله عليه وسلم : وهذه الهجرة باقية مفروضة إلى يوم القيامة والتي انقطعت بالفتح هي القصد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فإن بقي في دار الحرب عصى : ويختلف في حاله - أي حكمه.

٢- الخروج من أرض البدعة ؛ قال ابن القاسم: سمعت مالكا يقول: (لا يحل لأحد أن يقيم بأرض يسب فيها السلف). قال ابن العربي: وهذا صحبح؛ فإن المنكر إذا لم تقدر أن تغيره فزل عنه ! قال الله تعالى: ، وإذا رأنت الذين يخوضون في آياتنا فأغرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره وإما ينسينك الشيطان فلا تقعد بغد الذكرى مع القوم الظالمين، (الأنعام: ٢٩). ٣- الخروج من أرض غلب عليها الحرام؛ فإن طلب الحلال فرض على كل

-plus

السلام؛ فإنه لما خاف من قومه قال: (إنّي مُهَاجرٌ إلَى رَبِّي، (العنكبوت: ٢٦)، وقال: (أني ذَاهبٌ إلَى رَبِّي سَيَهدين، (الصافات: ٩٩)، وقال الله مخبرًا عن موسى عليه السلام: (فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ (القصص: ٢١). الوَحَمة، والخروج منها إلى الأرض النزهة ل

وقد أذن صلى الله عليه وسلم للرعاة حين استوخموا المدينة أن يخرجوا إلى المسرح (المكان الذي ترعى فيه الأنعام) فيكونوا فيه حتى يصحوا.

وقد استثنى من ذلك الخروج من الطاعون ؛ فمنع الله منه بالحديث الصحيح عن نبيه صلى الله عليه وسلم.

٢- الفرار خوف الأذية في المال : فإن حرمة مال المسلم كحرمة دمه، والأهل مثله وأوكد....

وأما قسم الطلب - أي القسم الثاني - فينقسم قسمين: طلب دين، وطلب دنيا، فأمًا طلب الدين فيتعدد يتعدد

أنواعه إلى تسعة أقسام: ١- سفر العبرة ؛ قال الله تعالى: (أَوَلَم يَسيرُوا فِ الأَرْضِ هَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَهُ الَّذِينَ من قَبْلهم (الروم: ٩) وهو كثير. ويقال: إن ذا القرنين إنما طاف الأرض ليرى عجائبها، وقيل: لينفذ الحق فيها.

٢- السفر للحج، والأول وإن كان ندبًا - أي مستحب -فهذا فرض.

٣- سفر الجهاد، وله أحكامه.
٤- سفر المعاش ؛ فقد يتعذر على الرجل معاشه مع على الإقامة فيخرج في طلبه لا يزيد عليه من صيد أو احتشاش فهو فرض عليه (!

٥- سفر التجارة والكسب الزائد على القوت، وذلك جائز بفضل الله سبحانه وتعالى؛ قال الله تعالى: ليس عليكم جُنَاح أن تَبْتَغُوا فضلاً من رَيكم، (البقرة: نعمة من الله بها في سفر الحج؛ فكيف إذا انفردت ! وهو مشهور. (يعنى في زمانه،

وليس زماننا). ٧- قصد البقاع؛ قال صلى الله عليه وسلم: (لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجدي.

٨- السفر للثغور للرياط بها
 وتكثير سوادها للذب عنها ٩- زيارة الإخوان في الله

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السناق الخمسون

تعالى ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «زار رجل أخًا له في قرية. فأرصد الله له ملكًا على مدرجته، فقال: أين تريد ؟ فقال: أريد أخًا لي في هذه القرية، قال: هل لك من نعمة تربُّها عليه ؟ قال: لا ؛ غير أني أحببته رسول الله إليك بأن الله قد أحبك كما أحببته فيه،. رواه مسلم وغيره.

الثالثة؛ قال الخطابي-رحمه الله -: (كانت الهجرة إلى النبي صلى الله عليه وسلم في أول الإسلام مطلوبة، ثم افترضت - أي صارت فرضا - لما هاجر إلى الدينة، للقتال معه صلى الله عليه وسلم، وتعلم شرائع الدين، وقد أكد الله ذلك في عدة آيات حتى قطع الموالاة بين من هاجر ومن لم يهاجر، فقال تعالى: ، والذين أمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا، (الأنفال: ٧٢)، فلما هتمت مكة ودخل الناس في الإسلام من جميع القبائل سقطت الهجرة الواجبة وبقى الاستحباب). اه. قال البغوي في شرح السنة، وهو يجمع بين انقطاء الهجرة واستمرارها، قال: لا هجرة بعد الفتح : أي من مكة إلى المدينة. ولا تنقطع الهجرة من دار الكفر في حق من أسلم إلى دار الاسلام.

وقال الماوردي: (إذا قدر على إظهار الدين في بلد من بلاد الكفر فقد صارت البلد به دار إسلام ؛ فالإقامة فيها أفضل من الرحلة منها لما يترجى من دخول غيره في الإسلام).

الرابعة: قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - في بيان معنى (لا هجرة بعد الفتح) من صحيح البخاري: (لا تجب الهجرة من بلد قد فتحه المسلمون، أما قبل فتح أحد ثلاثة:

الأول: قادر على الهجرة منها لا يمكنه إظهار دينه، ولا أداء واجباته فالهجرة منه واجبة.

الثاني: قادر لكنه يمكنه إظهار دينه وأداء واجباته فمستحبة لتكثير المسلمين بها - أي البلد الذي سيهاجر إليه - ومعونتهم، وجهاد الكفار والأمن من غدرهم. والراحة من رؤية المنكر بينهم.

الثالث: عاجز بعذر من أسر أو مرض أو غيره فتجوز

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

له الإقامة، فإن حمل على نفسه، وتكلف الخروج منها أجر). اهه. من فتح الباري (٦٦).

الخامسة: قال ابن مفلح -رحمه الله- في بيان حكم هجر أهل المعاصى: يسن هجر من جهر بالمعاصى الفعلية والقولية والاعتقادية، وقيل: يجب إن ارتدع به، والا كان مستحبًا، وقيل: يجب هجره مطلقًا إلا من السلام بعد ثلاثة أيام، وقيل: ترك السلام على من جهر بالمعاصي حتى يتوب منها فرض كفاية، ويكره لبقية الناس تركه. ونقل عن الشيخ موفق الدين-رحمه الله- قوله: (كان السلف ينهون عن مجالسة أهل الدع، والنظر في كتبهم، والاستماع لكلامهم). قلت -القائل الكاتب -: وهذا يعنى أنهم علماء سوء ودعاة بدعة وضلالة.

أما غير المجاهر بالمعاصي، وهو من يفعل المعصية سرًّا فقد سئل الإمام أحمد: إذا علم من الرجل الفجور أنخبر به الناس ؟ قال: لا، بل يستر عليه إلا أن يكون داعية. وقال القاضي: فإن كان يستتر بالمعاصي فظاهر كلام أحمد أنه لا يهجر.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله-: (المستتر بالمنكر ينكر عليه ويستر عليه، والمظهر للمنكر يجب الإنكار عليه علانية،

ولا يبقى له غيبة). وذكر المهدوى في « تفسيره »؛ إنه لا ينبغى لأحد أن يتجسس على أحد من المسلمين، فإن اطلع منه على ريبة وجب أن يسترها ويعظه مع ذلك ويخوفه بالله تعالى). أما هجر المسلم العدل ف اعتقاده وأفعاله فقد ذكر العلماء أنه من كبائر الذنوب ؛ لحديث: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث.... الحديث، ومعلوم أن السنة الصحيحة قد نهت عن المعاداة والمقاطعة، وأوجبت على المسلم أن يكون حبه في الله، وبغضه في الله، وقال النووى في «شرح مسلم :: قال العلماء رضى الله عنهم: إنما عفى عنها في الثلاثة ؛ لأن الأدمى مجبول على الغضب وسوء الخلق، ونحو ذلك فعفى عنها في الثلاث ليزول ذلك العارض. والهجر المحرم يزول بالسلام، ولا ينبغي له أن يترك كلامه بعد السلام عليه، وظاهر كلام الأمام أحمد - كما نقله العلماء -أنه لا يخرج من الهجرة بمجرد السلام، بل يعود إلى حاله مع المهجور قبل الهجرة...

السادسة: قال العلاَمة محب الدين الخطيب -رحمه الله -: نحن محتاجون اليوم - من معاني الهجرة وأهدافها وحكمتها -

إلى أن ننخلع في بيوتنا عن الأداب التي تخالف الإسلام، وأن نعيد إلى هذه البيوت الصدق والصراحة والنبل والاستقامة والاعتدال والمحمة والتعاون على الخير. فالبيت الإسلامي وطن إسلامي، بل هو دولة إسلامية، وقبل أن أتبجح فأنتقد ما خرج عن دائرتى من بيئات لا يفيدها انتقادی شیئًا، یجب علیً أن أبدأ بمملكتي التي هي يبتى فأهاجر أنا ومن فيه من زوجة وينات وبنين إلى ما يحبه الله من الصدق، هاربين من الكذب الذي يكرهه الله ويلعن أهله في صريح كتابه، ويجب أن أنخلع أنا وأهل بيتي من رذيلتي الإفراط والتفريط فنكون معتدلين في كل شيء ؛ لأن الاعتدال ميزان الإسلام، ويجب أن نحب أنظمة الإسلام وآدابه محية تمازج دماءنا، فنتحرى هذه الأنظمة في أخلاقنا وأحوالنا وتصرفاتنا ومعاملة بعضنا ليعض، (هاجرين)

كل ما خالفها مما اقتبسناه عن الأغيار وخذلنا به مقاصد الإسلام فضيعنا أغراضه الجوهرية. إذا تربينا في بيوتنا على محدة الأنظمة الإسلامية، وتأصل ذلك في أذواقنا وميولنا، وتعودنا العمل به في مختلف ضروب الحياة، فشا العمل به حينئذ من السوت إلى الأسواق والأندية والمجتمعات ودواوين الحكم، ولا يليث الوطن كله بعد عشرات قليلة من السنين أن يتحول من وطن عاص لله، إلى وطن مطيع لله، ومن وطن تسود فيه الأنظمة التي يسخطها الله، إلى وطن تسود فيه الأنظمة التي أمر بها الله.

فإلى الهجرة أيها المسلمون... إلى هجر الخطايا والذنوب في أعمالنا، وأخلاقنا، وتصرفاتنا.

إلى هجر ما يخالف أنظمة الإسلام في بيوتنا، وما نقوم به من أعمالنا.

إلى هجر الضعف والعطالة والإهمال والسرف والكذب والرياء ووضع الأشياء في غير مواضعها.

إلى هجر الأنانية والصغائر والسفاسف مما أراد نبي الرحمة أن يطهر منه نفوس أمته، حتى تكون خير أمة أخرجت للناس كما أراد الله لها. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

وَجُوبُ الأَصَلَاحِ بِنِ النَّاسِ؛ هَذِه قَاعدَةُ تَشْرِيعيَّةٌ عَمَليَّةٌ لصيَانَة الْجُتَمَعِ الْثُوَّمِنِ مِنَ الْخِصَامَ وَالتَّفَكُ، وَعَ مَجِيئَهَا عَقَبَ الأَمْرَ بَالتَّثَبُتَ مِنْ نَبَأَ الْفَاسِقَ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ الاندهاع وَرَاء الْحَميَّة وَالْحَماسَةَ قَبَلَ التَّثَبُت مِنَ الأَخْبَارِ قَدْ يُوَدِّي إِلَى الْقَتَالِ، فَتُزْهَقُ الأُنْفَسُ، وَتُرَاقُ الدُمَاءُ مِنْ غَيْرِ مَا ذَنْبِ وَلاَ جَرِيمَةِ، هُتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ،

رَانَ النَّشَيْطَانَ قَدْ أَيسَ أَنْ يَعْبُدُهُ المَّصَلُونَ فَي جَزِيرَة الْعَرَبِ وَلَكَنْ فَالتَحْرِيش بَيْنَهُمْ، (صحيح مسلم ٢٨١٢)؛ أَيْ وَلَكَنَهُ يَسْعَى فِي التَّحْرِيش مسلم ٢٨١٢)؛ أَيْ وَلَكَنَهُ يَسْعَى فِي التَّحْرِيش وَغَيْرَهَا، هَشَيْطَانَ الْجِنْ يُحَرَّش بَيْنَ الْمُوْمِنينَ، وَعَيْرَهَا، هَشَيْطَانَ الْجِنْ يُحَرَّش بَيْنَ الْمُوْمِنينَ، وَيَنْزَعْ بَيْنَهُمْ، وَلَهُ أَعُوَانَ مَنْ شَيَاطِينِ الأَنْس، يَزْعَجُهُمْ أَنْ يَرَوُا الْسَلمينَ أَمَّةَ وَاحَدَةَ، يَسْعَى لَهُ إِذَى الْمُسْمِينَ أَنْ يَرَوُا الْسَلمينَ أَمَّةَ وَاحَدَةَ، يَسْعَى لَهُ الْمُسْلمينَ، وَلَدَا هُمُ أَبَدَا حَرِيصُونَ عَلَى الإِيقَاعِ بَيْنَ الْسُلمينَ أَنْ يَأَخْذُوا حَذَرَهُمْ، وَآَنَ يَعْمَلُوا جَاهَدِينَ عَلَى تَثْبِيتَ الأُخْوَةِ بَيْنَهُمْ، فَإِذَا مَا بَدَتَ عَوَامِلُ

قَادًا حَصَلَ قَتَالٌ بَيْنَ طَائَفَتَيْنَ فَعَلَى سَائِر الْسُلمين أَنَ يُصلحُوا بَيْنَهُما قَانُ بَعْتَ إحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى، وَجَبَ عَلَى الْسُلَمِينِ قَتَالُ الْفَنَة الْبَاغِيَة حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّه، فَإِنْ فَاءَتُ أَصْلَحُوا بَيْنَهُما بِالْعُدُلَ، قَلَيْسَ الْزَادُ مُجَرَّد الصَّلْحِ، وَلَكَنُ الْرَاد مَلْحٌ يَقُومُ عَلَى الْعُدُلَ، لاَ عَلَى الظَّلْم وَالْحَيْف، مَلْحٌ يَقُومُ عَلَى الْعُدُلَ، لاَ عَلَى الظَّلْم وَالْحَيْف، مَلْحٌ يَقُومُ عَلَى الْعُدُلَ، لاَ عَلَى الظَّلْم وَالْحَيْف، مَلْحُ يَقُومُ عَلَى الْعُدُلَ، لاَ عَلَى الظَّلْم وَالْحَيْف، الْقُسَطَينَ . قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَى مِنَابِرَ مِنْ نُورِ عَنْ إِنَّ الْقُسَطِينَ عَنْدَ اللَّهُ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورِ عَنْ يَعْدُلُونَ فِي حَكْمِهِمُ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا، (صحيح مَسَلَم ١٢٢٧).

إِنَّمَا الْوَمْنُونَ إِخْوَةٌ ، هَذَا عَقُدٌ عَقَدَهُ اللَّهُ بَيْنَ الْوَمْنَيْنَ، هَأَيْمًا مُؤْمِن بِمَشْرِق الأَرْضِ كَانَ أَوْ بِمَغْرِبَهَا هَهُوَ أَخُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ، وَمَنْ مُقْتَضَيَات هَذه الأَخُوَة أَنْ يَكُونَ الْحُبُ والسَّلامُ، والتَّعَاوُنُ والْوَحَدَةُ، هِيَ الأَصْلِ فِي الْجَمَاعَة الْسُلمَة، وَأَنْ يَكُونَ الْخَلَافَ أَو الْقَتَالُ هُوَ الاسْتِثْنَاءَ الَّذِي يَجِبُ

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

(الحجرات: ٩، ١٠).

د. عبد العظيم بدوي

قال الله تعالى: « وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ

المؤمنية أفستلوا فأصلحوا بتنهما فإن

بَنْتَ إِجْدَنِهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَتِلُوا ٱلَّتِي

نَبْعِي حَتَّى تَغِيَّ إِلَى أَمَّر ٱللَّهُ فَإِن فَأَدَتَ

فأصلحوا بينهما بالعذل وأقسطوا إذ ألله

عُتُ ٱلْمُقْسِطِينَ () إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ

إِخْوَةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخْوَتِكُمْ وَأَتَّقُوا اللَّهَ

لَعَلَكُمْ وَحَوْدَه



أَنْ يُرَدِّ إِلَى الأَصْلِ هَوْرَ وُقُوعِهِ، وَمِنْ مُقْتَضَيَاتَ هَذِهِ الأَخُوَّةَ أَنْ يُحَبَّ الْمُؤْمِنُ لَأَخِيَهَ مَا يُحَبُّ لِنَضَسِهِ، وَأَنْ يَكْرَهُ لَهُ مَا يَكُرُهُ لَنَضْسَهَ.

وَمَرَةً ثَانيَةً يَأْمُرْ الله بالإصلاح بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ يَأْمُرُ بِتَقْوَاهُ، وَالتَّقُوَى هِيَ الَّتِي تُعَيْنُ عَلَى الأَنْتَمَارِيمَا أَمَرَ اللَّه، والآنتهاء عَمَّا نَهِي عَنَهُ، وَيُبَيْنَ أَنَّ إِصلاحً مَشَيَدُ إِلَى أَنَّ إِفْسَادَ ذَاتَ الْبَيْن سَبَبَ لَغَضَبِهِ وَعَقَابِهِ، إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ الْمُوْمِنُونَ إِخُوَةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ تَرْحَمُونَ،

هَبِالإصلاحُ بَيْنَ النَّاسِ تَعُمَّهُمُ الرَّحْمَةُ، وتَسُودُهُمُ الْمُوَدَّةُ، وتَخْتَفي منَ الْجَتَمَع بُذُورُ الْخِلافَ وَالْفَرْقَة، فَإِنَّ الْخِلافَ وَالْفُرْقَة عَذَابَ، وَالاَجْتِماعَ وَالْأَلْفَةَ رَحْمَةٌ.

وَوَعَدَ سُبُحَانَهُ الْمُسْلحينَ بالأجر الْعَظيم، فَقَالَ تَعَالَى: (لَا حَبَرُ فِي حَجَمَ مِن تَجَوَعَهُمُ إِلَّا مَنَ أَمَرُ بِمَدَنَقَةٍ أَوْ مَعَرُونِ أَوْ إِسْلَتِهِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ آيَنِنَاءَ مَرْحَاتِ أَقُو هُمَوْفَ وَلَكَ آيَنِنَاءَ مَرْحَاتِ أَقُو هُمَوْفَ

لَقُنْ الْطَبِرِيُّ، قَوْلُهُ تَعَالَى: قَالَ الْطَبِرِيُّ، قَوْلُهُ تَعَالَى: (وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلكَ ابْتَعَاءَ مَرْضَاة الله) هُوَ الإَصْلاَحُ بِمَا أَبَاحَ اللَّه الأصلاَحَ بَيْنَهُمَا لِيَرْجِعَا إِلَى الأَلْفَة وَاجْتَمَاعِ الْكَلَمَة عَلَى مَا أَذَنَ اللَّه وَأَمَرَ. وَكَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم يُصَلَحُ بَيْنَ الْتَخَاصَمَيْنَ

وَيَسْعَى الَّيْهِمْ بِنَفَسِه لا صُلَاح ذات بَيْنَهُمْ: فَعَنْ سَهْلَ بْنَ سَعَد رضي الله عنه أَنَّ أَهْلَ قُبَاء اقْتَتَلُوا حَتَّى تَرَامَوْا بِالْحَجَارَة، فَأَخْبِرَ رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم بِذلكَ قَتَالَ: «اذْهَبُوا بِنَا نُصْلِحُ بَيْنَهُمْ» (صحيح البخاري

وَكَانَ صلى الله عليه وسلم يُرَغُبُ في إصْلاَح ذَاتِ الْبَيْنِ، وِيَحُثْ عَلَيْهُ:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: ، كُلُ سَلَامَى منَ النَّاس عَلَيْه صَدَقَة، كُلِ يَوْم تَطُلُعُ فيه الَشَّمْسُ يَعْدَلُ بَيْنَ الاثْنَيْن صَدَقَة، وَيُعِينُ الرَّجُلَ عَلَى دَاَبَته فَيَحْمَلُ عَلَيْهَا أَوْ وَالْكَلَمَةُ الطَّيْبَةُ صَدَقَة، وَكُلُّ مَدَقَة، وَيُمِيطُ الأَذَى عَن البَّرِيق صَدَقَة، (صحيح البِخَاري ٢٩٨٩).

وَبَيْنَ صلى الله عليه وسلم أَنَّ الصَّدَقَةَ الأولَى منَ هَذه الصَّدَقَات هيَ أَفْضَلُهَا فَقَالَ: «أَفْضَلُ الصَّدَقَة إصلاح ذات البَيْنِ، (صحيح

000

الترغيب:٢٨١٧). كما بَيَّن صلى اللَّه عليه وسلم أَنَّ اللَّه تَعَالَى يُحبُّ هَذِه الصَّدَقَة فَقَالَ لأَبِي أَيُوبَ رضي اللَّه عنه: «أَلاَ وَرَسُولُه؟ أَنْ تُصَلَحَ بَيْنَ النَّاس إذَا تَبَاغَضُوا وتَفَاسَدُوا بِذَا تَبَاغَضُوا وتَفَاسَدُوا بَلَ إِنَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم عَدٌ إِصَلاحَ ذَاتِ الْبَيْنِ أَفْضَلَ مِنْ نَوَافلِ الْعِبَادَاتِ:

عَنْ أَبِي اللَّرْدَاء رضي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: رأَلا أُخبرُكُم بِأَفْضَلَ مَنْ وَالصَّدَقَة قَالُوا: بَلَى قَالَ صَلَاحُ ذَات الْبَيْنِ فَإِنَّ هَسَادَ ذَات الْبَيْنِ هِي الْحَالَقَة، لاَ تَحْلَقُ اللَّينَ، (صحيح أبي داود: ٤١١١).

وَإِنَّمَا كَانَ إصلاَحُ ذَاتَ الْبَيْن أَهْضَلَ مِنْ نَوَاهَلَ الصَّلاَةُ وَالصِّيَامِ وَالصَّدَقَةَ لمَا هَيه مَنْ عُمُومِ الْمَنَافِعَ الَّدِينَيَّة وَالَّذْنَيَوَيَّة، مَنَ التَّعَاوُنَ وَالتَّنَاصُ، وَالأَفَهَ وَالاجتماع وَالتَّنَاصُ، وَالأَفَهَ وَالاجتماع وَالدَّين، بَتَشَتُتَ الْقُلُوب، يَنْدَهُعُ مَنَ الْمَحَرَّةِ فِي الدُّنْيَا وَوَهَنَ الأَدْيَانِ مِنَ الْعَدَاءِ، وَشَمَاتَة وَوَهَنَ الأَدْيَانِ مِنَ الْعَدَاءِ، وَتَسْلَيط الأَعْدَاءِ، وَشَمَاتَة الْحُشَاد، هَلَدَلكَ صَارَتُ أَهْضَلُ الصَّدَقَات. (الفتح الرياني: الصَّدَقَات. (الفتح الرياني:

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

# من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة

# ادِنْ الْمَيْلِي

عداد 🔔 عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله كثيرًا، وسبحان الله بكرةً وأصيلاً، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ختم الله به النبوة والرسالة وأرسله رحمة للعالمين وهداية للخلق أجمعين صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد، فحادث الفيل هو الحادث الذي عرف في التاريخ بهجوم جيش أبرهة الأشرم الحبشي على مكة الكرمة بهدف هدم الكعبة المشرفة، وقد جهّز لهذا الفرض جيشًا ضحمًا في عدده وعُدته لا قبل لأهل مكة بمواجهته، وزود هذا الجيش بمجموعة من الفيلة الضخمة، وعلى رأسها فيل هو الأضخم أطلق عليه اسم، محمود. وقد وثق القرآن الكريم هذا الحدث الضخم في سورة مكية من قصار السور تسمى، سورة (الفيل) أوسورة، ألَّمْ تَرَى. وبعون الله نقف مع هذا الحدث وقفات،

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



#### أولا: تاريخ وقوعه:

وقعت قصة حادث الفيل في شهر المحرم الموافق لشهر فبراير سنة ٥٧٠ من الميلاد، وقد اتفق المؤرخون على تسمية هذا العام بعام الفيل. وقال الإمام ابن عاشور في تفسيره: "وقد وُلدَ النبي صلى الله عليه وسلم بعد خمسين يومًا من وقوع هذا الحادث، وهذا على أصح أقوال المؤرخين وكُتَّاب السيرة" (راجع التحرير والتنوير).

#### ثائياء أهميته وتوثيق القرآن له:

توثيق القرآن لهذا الرحادث يدل على حقيقة وقوعه وعلى أهميته من عدة جوانب: الأول: مكانة هذا البيت الذي رفع قواعده إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وأن الله سبحانه وتعالى جعله مثابة للناس وأمنًا، وقد نص على ذلك صراحة في قوله تعالى: وقد نص على ذلك صراحة القرأ من مُغام وقد نص على ذلك مراحة القرئ الماري من مُغام أراد أن ينفر الناس عنه، ويجعله مصدر هزع لهم.

الثاني: قد جعل الله هذا البيت مصدر هداية للعالمين ورمزًا لدينه في الأرض من لدن آدم، ومرورًا بإبراهيم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. قال تعالى: «إنَّ أَوَلَ يَبْتِ رُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي مَكُمُ مُرازكًا رَحْدَى لِقَتَلَمِينَ » (آل عمران: ٩٦)، ولهذا تولَى سبحانه وتعالى حفظه.

الثالث: اختار الله مكة لانبعاث الرسالة الخاتمة منها، وقدر الله ميلاد خاتم النبيين بجوار بيته الحرام في البلد الأمين، واختار محمدًا صلى الله عليه وسلم من ولد إبراهيم ومن نسل إسماعيل ومن قريش، وكان هذا الحادث من إرهاصات النبوة، ومن الآيات التي سبقت مولده صلى الله عليه وسلم وكان في إهلاك هذا الجيش تعظيم لهذا البيت، ودليل على حفظ الله له ولشرف المولود في هذا العام

وشرف مكة وتشريفًا لمكانة قريش والتي كانت لها سدانة هذا الديت من القدم.

الرابع: إهلاك الأحباش دون تدخَّل بشري يدل على حفظ الله لدينه المتمثل في أتباع ابراهيم وانتقال إمامة الدين من نسل إسحاق إلى نسل إسماعيل، واستجابة لدعوة إبراهيم وإسماعيل حيث قالا وهما يرفعان القواعد من هذا البيت العتيق: « رَبًّا وَأَنْتَتْ مِهِمْ رَجُلًا ستبتر تتلوا غلبهم بالنتيك ولفليتهم الكشب والمحكمة وَرُكْمَةُ إِلَّكَ أَنْ الْمَرْزُ لَلْكَحْدُ ، (البقرة: ١٢٩). فحفظ الله البيت الذي رفع قواعده إبراهيم وإسماعيل، وحفظ الله المكان الذي سيُولد في كنفه الرسول الذى سيبعثه الله من هذا المكان رحمة للعالمين، ولفت أنظار العالم بأسره إلى هذا المكان وهذا السيت وهذه القبيلة وتحققت دعوة إبراهيم وإسماعيل ولو بعد حي، في الزمان الذي اختاره الله والمكان الذي هيَّاه . atiano

ثالثا، نظرة إجمالية من خلال القرأن والسيرة والسنة، ١) من القرآن الكريم:

قال تعالى: (أَلَمْ تَـرَ): والخطاب هذا للنبي صلى الله عليه وسلم، ولكل من يسمع إلى قيام الساعة. والمقصود: ألم تسمع. ألم تعلم. وعدل القرآن عن التعبير بالسمع والعلم إلى التعبير بالرؤية: ليؤكد أن الخبر الذي يساق مساق الرؤيا، وهذا نوع من التوكيد في سوق الخبر. وهو استفهام تقريري يقرّر الحقيقة الصادقة التي لا مجال لإنكارها وقد توترات بها الأخبار.

«كَيْفَ هَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ، والسؤال هذا:
 «كَيْفَ هَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ، والسؤال هذا:
 كيفية الفعل وليس عن الفعل ذاته فالحادث
 قد وقع وتواترت به الأخبار، ويعلمه القاصي
 والداني، ولعل في الأحياء من أهل مكة من رأى
 هذا الحدث أو سمع عنه ممَّن عاشه وعاصره.
 والسؤال عن الكيفية؛ لأنها عجيبة، لكنها

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

من آيات الله الباهرة وقدرته الظاهرة على إهلاك الظالمين بوسائل قد لا تخطر لهم ولا لغيرهم على بال.

أَلُمُ يَجْعَلُ كَيْدَهُمُ فِي تَضْلِيلِ ، أي: قد جعل الله ما خطَطوا له من هدم الكعبة هباء.

يعني: قد منعهم الله مما عزموا عليه وجاؤوا لتحقيقه وأهلكهم عن آخرهم.

وأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ، وكانت وسيلة الإهلاك أن أرسل الله عليهم جماعات من الطير تحمل حجارة من طين مسومة عند ريك للمسرفين، تحصدهم حصدًا.

، فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولَ، أي: جعلهم كورق الزرع الذي يبقى في الأرض بعد الحصاد تعصفه الرياح وتأكله الماشية. وهكذا عبر القرآن الكريم في غاية الإيجاز والإعجاز عن مصير جيش أبرهة الأشرم الذي أراد هدم الكعبة قد سلط عليهم بعض جنده فأبادهم جميعًا ومن لم يمت في حينه مات في طريق عودته. وقد جاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «أقبل أصحاب الفيل حتى دنوا من مكة فاستقبلهم عبد المطلب فقال للكهم: ما جاء بك إلينا ما عناك إلا بعثت فنأتيك بكل شيء أردت. فقال: أخبرت بهذا البيت الذي لا يدخله أحد إلا آمن، فجئت أخيف أهله. فقال عبد المطلب: إنا نأتيك بكل شيء تريد فارجع. فأبى إلا يدخله وانطلق يسير نحوه. وتخلف عبد المطلب. فقام على جبل فقال، لا أشهد مهلك هذا البيت وأهله، ثم أنشأ يقول:

اللهم إن لكل ملك

حلالا فامنع حلالك

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

أبدا محالك

لا يقان محالهم

## اللهم إن فعلت

فأمر ما بدالك فأقبل مثل السحابة من نحو البحر حتى

أظلتهم طيرًا أبابيل. التي قال الله عز وجل: تَرْمِيهم بِحجَارَة مِن سِجِيل، فجعل الفيل يعج عجًا كَعصفُ مأكول (الستدرك: رقم ٣٩٧٤. وقال: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي).

وقوله: (فجعل الفيل يعج عجًا كعصف مأكول)، هذه إشارة إلى ما أصاب الفيلة ذات الأجسام الضخمة من الاحتراق الذي تصيح صياحًا شديدًا، وتضرب الأرض بأقدامها هياجًا حتى احترقت عن آخرها وتلاشت، وصارت كأنها لم تكن.

وابن عباس حين يذكر ما أصاب الفيلة ذات الأجساد الضخمة فهو أولى بباقي الجنود ذات الأجسام الأقل حجمًا، وكانت الفيلة من أهم الأسلحة التي استقدمها أبرهة، وكان من بين هذه الفيلة فيل شديد الضخامة يقال له: محمود وقد أورد هذه التسمية جمع من المؤرخين وكتَّاب السيرة منهم: الطبري، وابن الجوزي،وابن كثير وغيرهم، وذكر ابن إسحاق في السيرة؛ أن أبرهة لما أصبح تهيًّا لدخول مكة وهيًّا فيله وعبًّا جيشه، وكان اسم الفيل محمودًا وأبرهة يجمع لهدم البيت ثم الانصراف إلى اليمن، فلما وجهوا الفيل إلى مكة أقبل نفيل بن حبيب الخثعمى، حتى قام إلى جنب الفيل ثم أخذ بأذنه فقال: ابرك محمودًا أو ارجع راشدًا من حيث جئت فإنك في بلد الله الحرام فرك الفيل.

وخرج نفيل يشتد حتى صعد الجبل، وضربوا الفيل ليقوم فأبى فضربوا في رأسه بالفأس ليقوم، فأبى، وحاولوا معه كثيرًا؛ فأبى، فوجهوه راجعًا إلى اليمن فقام يهرول، ووجهوه إلى الشام ففعل مثل ذلك، ووجهوه إلى مكة فبرك فأرسل الله عليهم طيرًا من البحر أمثال الخطاطيف مع كل طائر ثلاثة أحجار يحملها؛ حجر في منقاره وحجران في رجليه أمثال الحمص والعدس لا تصيب منهم

أحدًا إلا هلك. فخرجوا يتساقطون بكل طريق ويهلكون بكل مهلك، وفي معاني القرآن للزجاج: أن دوابهم لم تسر نحو البيت فإذا عطفوها راجعين سارت فوعظهم الله تعالى بأبلغ موعظة، أما الفيل فقد نجّاه الله لما وقع منه من الفعل الجميل الذي لم يقع مثله من العقلاء، ولذا قال البوصيري:

#### كم رأينا ما ليس يعقل قد

ألهم ما ليس يلهم العقلاء

#### أبى الفيل ما أتى صاحب الفيل

#### ولم ينفع الحجا والذكاء

هذا ما ذكره بعض أصحاب السير وبغض النظر عن صحة قصة نفيل بن حبيب وحديثه مع الفيل؛ فقد جاء في صحيح السنن أن هذه الدواب مأمورة بأمر الله وملهمة بوحي منه سبحانه وتعالى، ومن ذلك ما جاء في صحيح البخاري عندما بركت ناقة النبي صلى الله عليه وسلم، وتأخرت عن دخول مكة يوم الحديبية؛ قالوا؛ خلات القصواء؛ أي تمردت واستعصت وتركت السير فقال النبي؛ ما خلات القصواء وما ذلك لها بخلق، ولكن مرسها حابس الفيل، كما جاء في الصحيحين البخاري ومسلم في يوم الفتح قال النبي صلى الله عليه وسلم، وإن الله حبس عن مكة الفيل، وسلَط عليها رسوله والمؤمنين،

#### رابغاء الذروس والعيرة

(1) نأتي الآن إلى جني الثمار والدروس المستفادة من عرضنا لهذه الأحداث التاريخية المهمة، وقبل الدخول في المستفاد من الدروس دعونا نرد على شبهات آثارها بعض المضرين رحمهم الله، وليتهم ما فعلوا؛ فقد جعلوا عقولهم هي الحاكمة على النص القرآني ولم تستوعب عقولهم إرسال الطير الأبابيل التي رمت القوم بحجارة من سجيل وأولوها بأن الله سلط عليهم مرض الجدري وهولاء بقال لهم، هل أصابهم الحدرى من

#### تفسه أم سلطه الله؟

ولماذا قبلتم الجدري ورفضتم جماعات الطير التى سلطها الله بحجارة من عنده؟ وهل قبلت عقولكم الآن ما يحدث في الحروب الحديثة من تصويب دقيق موجَه لا يكاد يخطئ في إصابة هدفه ومن قنابل عنقودية وغيرها؟ والمشكلة تكمن في أن البعض يحاول إخضاع الشرع للعقل والمفروض هو اجتهاد العقل في فهم النص بما صح من أدلة في الكتاب والسنة؛ فإن عجز العقل عن استيعاب ما جاء فليسلم لما صح عن الله ورسوله ولفهم السلف الصالح، ثم ما الذي يمنع القرآن من التصريح بما سلطه على القوم لو كان الجدري أو غيره، ولأن الله يفعل ما يشاء ولا يمنعه مانع من التصريح بما فعل فهو سبحانه وتعالى على كل شيء قدير أهلك أقوامًا بحجارة أمطرها عليهم يطير أو يغير طير وأهلك أقواما بالخسف وأخرين بالغرق وأخرين بالصيحة فله جنود السماوات والأرض، وما يعلم جنود ريك الأهو.

٢) من سنن الله في خلقه: إهلاك الظالمين في الدنيا أويؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار؛ فقد أهلك عاداً وثموداً وفرعون ذي الأوتاد الذين طغوا في البلاد وسلط عليهم سوط عذاب وغيرهم، وقد يؤخر بعضهم ليوم تشخص فيه الأبصار كما قال تعالى: • 🛐 تَحْسَبَكَ الله غَنْلًا عَمَّا يَسْعَلْ الظَّيْلُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُم لوم تَتْخَص فيد الأَيْصَدر ، (إبراهيم: ٤٢). ٣) لقد ظلم أبرهة نفسه وظلم غيره واتبع هواه وقدم طاعه سيده ومولاه قيصر الروم الذي ولاه على اليمن، وقدم الولاء له على الولاء للحق الذي أنزله الله؛ فهذا البيت العتيق رفع قواعده إبراهيم والمفروض منه ومن القيصر أنهم أتباع إبراهيم والله سبحانه وتعالى دعا اليهود والنصاري أن يتبعوا ملة ايراهيم حنيفا وأن يعظموا البيت الذي بناه

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ ٢٠٠٠

إبراهيم وأن يحجوا إليه ويؤمنوا بمحمد صلى الله عليه وسلم الذي بعثه الله في أكناف هذا البيت وجعله رحمة للعالمين، وقال سبحانه وتعالى في كتابه الكريم: ، قُرْ صَدَفَ أَنَّهُ أوَّلَ يَبَو وُحِعَ لِتَاس لَلْنَى يَكَمَ مَا لَكَرِهِمْ وَعَالَى إِنَّا أوَلَ يَبَو وُحِعَ لِتَاس لَلْنَى يَكَمَ مَا لَكَرَق مِدَا لَعَلَيْهِ وَهُم عَلَ أَنَاس حَعْ أَلْبَت مَنَ التَّركي (أ) وَ مَدَ عَلَمُ مَا أَنَاس حَعْ أَلْبَت مَن التَّركي (أ) وَ مُدَ عَلَ أَنَاس حَعْ أَلْبَت مَنْ التَّركي وَعَالَى عاماً وَهُم عَلَ أَنَاس حَعْ أَلْبَت مَنَ التَعْمِي وَمَن تَعَلَمُ أَنَّهُ وَعَالَى أَمَا وَأَسْرِهَ كَان يعلم ذلك، وقال لعبد المطلب هذا: ما من فجئت أخيف أهله ، إذى هو جاء متعمداً المقوية العاجلة من الله تعالى.

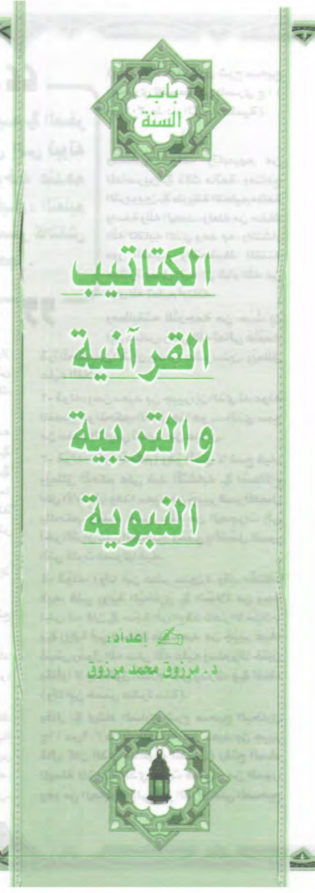
٤) في إهلاك أبرهة ومن على شاكلته برهان قاطع على أن الله بالغ أمره وناصر دينه وحافظ بيته الذي أقامه خليله إبراهيم ليكون هدى للعالمين، وفي كنفه يبعث خاتم النبيين ورحمة الله للعالمين، وقد فعل الله ذلك وأرسل رسوله، ومكن له في الأرض، وفتح له البلد الأمين، وأكمل له الدين وأتم عليه النعمة ورضي له الإسلام ديناً الذي هو دين إبراهيم ودين إسماعيل وإسحاق ويعقوب الله على رسوله يوم عرفة في حجة الوداع قوله تعالى: «أليوم أكملتُ لَكُمُ دينَكُمُ وَأَتَمَمتُ مَلَيْكُمُ نعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الأسلامَ ديناً ،

٥) وقد أنزل الله هذه السورة «سورة الفيل» ليذكره ويذكر قريش على وجه الخصوص بهذه النعمة العظيمة التي امتن بها عليهم» ولذلك جاءت سورة قريش في ترتيب المحف بعد سورة الفيل لتحض قريش على اتباع هذا النبي الذي ولد في عام الفيل والذي جاء يدعوهم لعبادة الله وحده الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف «فأليَغبُدُوا رَبَّ هَذَا من

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

الْنَيْت ٢٠ ، الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خَوْف، (قريش: ٣، ٤). أمرهم بعبادة رب هذا البيت تذكيرًا لهم بحفظه هذا البيت وإهلاكه من أراده بسوء وهم ينظرون، وحفظ الحرم آمنا إلى يومهم ذلك والناس يتخطفون من حولهم وهيأ لهم رحلتي الشتاء والصيف. ٦) تذكير المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها أن العداوة لهذا البيت ولهذا الدين قائمة لا تتوقف إلى يوم القيامة وعلى المسلمين أن يخلصوا العبادة لرب هذا البيت ويعظموا بيته وينصروا دينه وإلا استبدلهم الله بقوم يحبهم ويحبونه واقرؤوا إن شئتم قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُ منكم عَن دينه فَسَوْفَ يَأتي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ أَدَلْـةَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةَ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَّ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لأَنَمَ ذَلِكَ فَضُلُ اللَّه يُؤْتِيه مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسْعُ عَلِيمٌ، (المائدة: ٥٤). فالله سبحانه وتعالى فاعل ذلك لا محالة ناصر دينه لا محالة في الدنيا ويـوم يقوم الأشهاد، وقصة أصحاب الفيل خير شاهد على ذلك، وإن تخلى البشر عن نصرة الدين؛ فالله يتولى نصر دينه بجند ترونها أو لا ترونها وهكذا فعل مع أنبيائه وأوليائه ومع رسوله محمد صلى الله عليه وسلم يوم أخرجه الذين كفروا ولجأ هو وصاحبه إلى الغار «فأنزل اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُود لَم تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلَمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفَلَى وَكَلَمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعَلْيَا وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ، (التوبة: ٤٠).

وبعد، هذا ما تيسر إيراده في الزمان والمكان، وأسأل الله أن ينفعنا وإياكم به، ويمن علينا وعليكم بفضله سبحانه وتعالى. اللهم توفنا مسلمين وألحقنا بالصالحين وأقبضنا إليك غير مفتونين آمين، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، ويعد، عن سعيد بن جُبير، قال، إن الذي تَدْعُونَهُ المُصْل هُوَ المُحَمَّم، قَال، وقال ابْنُ عَبَّاس، تُوَيَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وأنا ابْنُ عَشْر سنين، وقد قرآت المحكم

#### لتغريجه

صحيح البخاري - كتاب فضائل القرآن، باب تعليم الصُبْيَان الْقُرْآن، حديث رقم ٤٧٦٦.

#### تنويهان:

الأول: وأكرر من باب التذكرة أننا قد اشترطنا على أنفسنا الاكتفاء بتخريج الحديث المشروح من الكتب الستة توسطًا لمنهج أهل الفن؛ إذ بعضهم يرى الاكتفاء بذلك، وبعضهم يرى التوسع وتخريج الحديث من كل مصادره الأصلية. وغيرهم يكتفي بالصحيحين أحدهما أو كليهما.

لذا اكتفيت بعزوه للبخاري؛ إذ لم أقف عليه في غيره من الكتب الستة، وإن كان في غيرهم كالطبراني وعند الحاكم في المستدرك.

الثاني، وقد حفَّزني للبدء في شرح هذا الكتاب ما قرأته حديثًا من شرح لحديث منه لشيخنا سماحة الشيخ زكريا حسينى رحمه الله؛ عندما تعرض لحديث أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعاً: (ما أذنَ الله لشيء كأذنه لنبي يتغنَّى بالقرآن يجهر به ،؛ ومعنى الأذن: الاستماع للشيء، يعنى: ما استمع الله لشيء كاستماعه لنبي حسن الصوت، وفي رواية أخرى يتغنى بالقرآن، يعنى: يجهر به، وانتهى فيه رحمه الله إلى ما خطه بيمينه أكرره لإفادتنا وصدقة له قال: «ومن ذلك يتبين لك أخى المسلم أن الله تعالى سميع بسمع، لا كما تقول المعتزلة سميع بلا سمع، ولا كما تقول الجهمية سميع بمعنى عليم، ولا كما تقول الأشاعرة سميع بلا أذن؛ فأما الأذُنُ فإن لفظها لم يرد لا في كتاب ولا في سنة مضافًا إلى الله تعالى لا إثباتًا ولا نفيًا، فيجب علينا أن نسكت عنها ولا تلفظ

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

بها مضافة إلى ربنا جل وعلا لا إثباتًا ولا نفيًا، كما هو مقرر أن ما أثبته الله عز وجل لنفسه أو أثبته، له رسوله وجب علينا أن نثبته، وما نفاه الله عز وجل عن نفسه أو نفاه عنه رسوله وجب علينا أن ننفيه، وما لم يرد في الكتاب أو السنة لا إثباتًا ولا نفيًا وجب علينا أن نُمسك عنه ولا نتكلم به. والله عز وجل يعصمنا من الزلل، ويقينا الخطأ والخطل في الاعتقاد والعمل.

" التعليم في الصغر أدعى السي ثبوته ورسوخته عندهم كما قيسل: التعليم في الصغر كالنقش - iser 2

"

شرح الحديث :

١- قوله رحمه الله: باب تعليم
الصبيان القرآن: أي: هذا بابُ في بيان جواز

الطبيان الطران في تعارف الله المار بذلك إلى تعليم الصبيان المُرْآن، وكَانَهُ أشار بذلك إلى الرد على من كره ذلك، وقد جاءت كراهية ذلك منهجًا تربويًا لا دليل لبعضهم (الفتح).

والتعليم في الصغر أدعى إلى ثبوته ورسوخه عندهم كما قيل: التعليم في الصغر كالنقش في الحجر. وقال بعضهم مما ذكره ابن الجوزي في كتابه: (تنبيه الغمر بمواسم العمر)، وبعدما ذكر أن مواسم العمر خمسة، وأن أولها مرحلة الصبا وأن هذه المرحلة وهذا الموسم يتعلق أكثر بالوالدين)، قال رحمه الله:

إن الغصون إذا قومتها اعتدلت ... ولا يلين إذ قومته الخشب

قد ينفع الأدب الأحداث في مهل ... وليس ينفع في ذي الشيبة الأدب

وقال القسطلاني: وعند ابن سعد بإسناد صحيح أن ابن عباس قال: «سلوني عن التفسير؛ فإني حفظت القرآن وأنا صغير».

وقي تهذيب النووي أن سفيان بن عيينة حفظ القرآن وهو ابن أربع سنين، وقد جاء كراهية تعليم الصبيان القرآن عن سعيد بن جبير وإبراهيم النخعي من جهة حصول الملال له، والحق أن ذلك يختلف باختلاف الأشخاص.

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩

(ينظر إرشاد الساري شرح صحيح البخاري للقسطلاني المصري ج ١١ ص ٣٠٩، ط دار الكتب العلمية).

فافدق

وقصص السلف وتابعيهم من المعاصرين في ذلك ماتعة، ومناهج التربويين في طريقة التعليم ماتعة واسعة ولله الحمد، ولعله من حفظ الله لكتابه الذي وعد به، وانتشار دور التعليم والتحفيظ المقننة مبشرة يصل إليه إن شاء الله من نوى لله تعليم أبنائه.

ومطابقته للتُرْجَمة من حَيْثُ إن ابْن عَبَّاس، رَضي الله تَعَالَى عَنْهُمًا.

قراً المحكم من القرآن وعمره عشر سنين، ويُطلق عليه الغُلام.

٢- قوله: وعن سعيد بن جبير: إن الذي تدعونه المصل هو المحكم: القائل هنا هو ....الذي سمع من سعيد التابعي تلميذ ابن عباس.

٣- قوله: (قرأ المحكم) وهو الذي لا نسخ فيه، ويُطلق المحكم على ضد المتشابه في اصطلاح آهل الأصول، وهذا سعيد بن جبير فسر المصل بالمحكم، وغيره فسره بأنه من الحجرات إلى آخر القرآن على الصحيح، وسُمي بالفصل للسور التي كثرت فصولها فيه.

٤- قوله: (وأنا ابن عشر سنين)، وقد اختلف فيه، ففي رواية البخاري في الصّلاة من وجه آخر، أنه كان في حجّة الوداع قد ناهز الاحتلام، وفي رواية أبي إسْحاق عن سعيد بن جبير عنه: فبض رسُول الله صلى الله عليه وسلم وأنا ختين وكَانُوا لا يختنون الْغُلام حَتَى يَدُرك، وفي لفظ: (وأنا ابن خمس عشرة سنة).

وقال في إرشاد الساري شرح صحيح البخاري ج١١ ص٣٠٩ ط دار الكتب: عن سعيد بن جبير قال: كان الذي تدعونه المفصل) بفتح الصاد المهملة المشددة الذي كثرت فصوله من السور، وهو من الحجرات إلى آخر القرآن على الصحيح

من عشرة أقوال (هو المحكم) الذي ليس بمنسوخ (قال) سعيد بن جبير: (وقال ابن عباس) رضي الله عنهما: (توفي رسول الله -صلَّى اللَّهُ عُليْه وَسَلَّمَ- وأنا ابن عشر سنين، وقد قرأت المحكم).

"

مت اليشائر ولله الحمد

ما تراد وتسمعته يلا

بلادنا وكشير من البلاد

الإسلاميسة مسن نشساط

الدارسي الدعوبية

القننية في تعليم كتاب

الله عز وجبل، وما نرى

من ثمار لهذا النشاط.

واستشكل القاضي عياض قوله: وأنا ابن عشر، بما مرغ الصلاة من وجه آخر أنه كان غ حجة الوداع ناهز الاحتلام، وعنه أنه كان عند الوفاة النبوية ابن خمس عشرة. وقال الفلاس ابن ثلاث عشرة.

وعند البيهقي أربع عشرة، وحكى الشافعي ست عشرة، وعند

البيهقي أيضًا عنه أنه قال: قرآت المحكم على عهده -صلى اللهُ عليه وسلَّم- وأنا ابن اثنتي عشرة، وأجاب عياض باحتمال أن يكون قوله: «وأنا ابن عشر سنين» راجعًا إلى حفظ القرآن لا إلى الوفاة النبوية.

فالتقدير توقي النبي -صلى الله عليه وسلم-وقد جمعت المحكم وأنا ابن عشر سنين؛ ففيه تقديم وتأخير، وتعقبه العيني بأن الجملتين يعني قوله ،وأنا ابن عشر سنين، وقوله ،وقد قرأت المحكم، وقعتا حالين، والحال قيد؛ فكيف يقال فيه تقديم وتأخير. اهـ.

وأجاب في الفتح بأنه يمكن الجمع بين مختلف الروايات بأنه كان حين الوفاة النبوية ابن ثلاث عشرة، ودخل في التي بعدها، فمن قال خمس عشرة جبر الكسرين، ومن قال ثلاث عشرة ألفى الكسر في التي بعدها، ومن قال عشرًا ألفى الكسر أصلاً. اه.

وقال الحافظ في الفتح، واخْتُلف في أوَّل الْمُصَل مع الاتفاق على أنَّهُ آخرُ جُزَّع منَ الْقُرَآنَ على عشرة أقوال ذكرتُها في باب الجهر بالقراءة في المُغرب وذكرت قولا شاذا أنه جميع القرآن (ينظر الفتح ١٠٣ المجلد التاسع ط دار الكتب العلمية).

والغائمة بشرى:

فمن البشائر ولله الحمد ما نرام وتسمعه في بلادنا وكثير من البلاد الاسلامية من نشاط المدارس الدعوية المقننة في تعليم كتاب الله عز وجل، وما نرى من ثمار لهذا النشاط من الأعداد المتكاثرة التي نراها، فضلاً عن الذي سمعنا وتسمع. وكل ذلك إنما هو بفضل الله أولا، ثم بفضل مثل هذه المتاشط التي تعتني بتحفيظ المتران من مدارس ودور تحفيظ. والمنتشرة في ربوع البلاد، فجزى الجاري أن ينتشر، وإن ذلك إنما

بوباري ال ينتشر بوال 2 مع . يبشر بسلامة المنهج وحسن اتباع السلف.

هذا ولتمام الخير واتباع السنة فيه فإننا نتمنى هذا ولتمام الخير واتباع السنة فيه فإننا نتمنى على الله من هؤلاء المخلصين -كما استعملهم الله لتعليم كتابه- أن يعتنوا كذلك بتربية مانشهء على فهم القرآن، وتشجيعهم على تدبر معانيه، فإن الكثير إذا حفظ وتخرج توقف بعد ذلك، وربما نسي أو ظل يراجع ويجاهد نفسه جهادًا على تذاكره، ولو تفطن هؤلاء لتدبره ما نسوه، بل لسهل عليهم حفظه، ولتذوقوا معانيه وفرحوا به فرحًا عظيمًا.

#### همية فقد القرآن وفهمه:

وكذلك، لو تنبه القائمون على هذه المحاضن للتعليم النشء تدبر القرآن لوجدوا الإجابة الشافية الكافية لتساؤلاتهم الكثيرة حول ضعف إيمان بعض الطلاب في الحلق، وسوء أخلاق بعضهم وتساهل البعض، إلى غير ذلك مما نسمعه كلما جلسنا والتقينا.. أما السلف الصالح فقد تنبهوا إلى هذا، وفهموا أن المقصود من تلاوة القرآن ليس مجرد التلاوة وتحريك اللسان به دون فهم أو بيان، قال تعالى: ومنهُم أميُون لا يُعلمون الكتاب إلا أماني وإن هُم إلا

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

(الأماني: التلاوة) أي: لا علم لهم إلا مجرد التلاوة دون تفهم وتدبر. وقال ابن القيم: ذم الله الحرفين لكتابه، والأميين الذين لا يعلمون منه إلا مجرد التلاوة وهي الأماني. ولما راجع عبد الله بن عمرو بن العاص النبي صلى الله عليه وسلم ي قراءة القرآن لم يأذن له في أقل من ثلاث ليال، وقال: ، لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث، على أن فقه القرآن وفهمه هو القصود بتلاوته لا مجرد التلاوة.

وروى حذيفة رضى الله عنه: (أنه صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة فكان يقرأ مترسلا إذا مربآية فيها تسبيح سبح، وإذا مر بسؤال سأل، وإذا مر بتعوَّذ تعوَّذ ،، فهذا تطبيق نبوي عملي للتدبر ظهر أثره بالتسبيح والسؤال والتعوذ. وعن ابن عمر رضي الله عنه قال: «كان الفاضل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في صدر هذه الأمة لا يحفظ من القرآن إلا السورة ونحوها ورزقوا العمل بالقرآن، وإن آخر هذه الأمة يقرؤون القرآن، منهم الصبى والأعمى ولا يرزقون العمل به. وفي هذا المعنى قال ابن مسعود: إنا صعب علينا حفظ ألفاظ القرآن، وسهل علينا العمل به، وإن من بعدنا يسهل عليهم حفظ القرآن ويصعب عليهم العمل به، (الجامع لأحكام القرآن، ٢٩/١-٤٠ وانظر مجلة المجتمع عدد .(1717

ولهذا كان الصحابة رضي الله عنهم لا يتجاوزون العشر آيات حتى يعلموا ما فيهن من العلم والعمل، كما نقل أبو عبد الرحمن السلمي عن عثمان وابن مسعود وأبي كعب رضي الله عنهم: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقرئهم العشر فلا يجاوزونها إلى عشر أخرى حتى يتعلموا ما فيها من العمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعًا، (الجامع

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

لأحكام القرآن، ٣٩/١، وعزاه إلى كتاب أبي عمرو الداني البيان، والطبري، ٢٠/١).

وهذا يدل على أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يتعلمون التفسير مع التلاوة، وأنزلنا إليك الذكر لثبين للناس ما نزل إليهم (النحل:٤٤)، فكان البيان منه صلى الله عليه وسلم بالألفاظ والعاني، أفلا يتدبرون الفرآن أم على قلوب أفغالها، (محمد:٢٤). والله تعالى يقول: كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا هذا الموقف (ص:٢٩). وتدبروا هذا الموقف الذي يرويه المطلب بن عبد الله

قال: «قرأ ابن الزبير رضي الله عنهما آية، فوقف عندها أسهرته حتى أصبح، فدعا ابن عباس رضي الله عنهما فقال: إني قرأت آية وقفت الليلة عندها فأسهرتني حتى أصبحت: «وما يُؤْمَنُ أكثرُهُمْ بِاللَّهِ إلَّا وَهُمْ مُشَرِكُونَ (يوسف،١٠٦)؟ فقال ابن عباس، لا تسهرك انما عني بها المشركون. ثم قرأ: «وَلَئَنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ، (لقمان،٢٥)، فهم يؤمنون هنا ويشركون بالله، (مختصر قيام الليل للمروزي، ص ١٤٩).

وية موطأ مائك رحمه الله أنه بلغه: «أن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما مكث على سورة البقرة ثماني سنين يتعلمها »(الموطأ ٢٠٥/١؛ وابن سعد في الطبقات عن أبي مليح عن ميمون عن ابن عمر).

وعن مالك عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: رتعلم عمر البقرة في اثنتي عشرة سنة، فلما ختمها نحر جزورًا، (انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤٠/١؛ وتهذيب سير أعلام النبلاء ٢٥/١، وابن سعد في الطبقات ١٢١/٤). ولمزيد من الفائدة ينظر كتاب (أبناؤنا في حلقات التحفيظ)، وفي هذا القدر الكفاية. والحمد لله رب العالمين.

#### Upload by: altawhedmag.com

"

ذم الله الحرفس

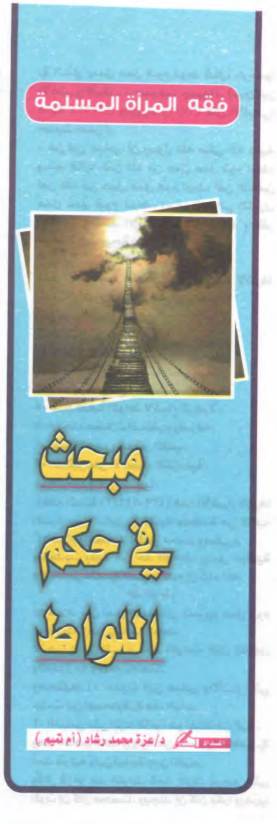
لكتابسه، والأمسين

الذين لا يعلمون منه

الامحسرد السلاوة

77

وهي الأماني .



بسم الله، والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فقد يخفى على البعض أن اللواط كبيرة من الكبائر تناية الفطرة التي فطر الله الناس عليها، بل إن الله تعالى فطر الحيوان على أن الذكر يأتي الأنثى ولا يأتي ذكرًا مثله، وما علمنا أن حيواناً ذكرا اشتهى ذكرًا مثله، فكيف يرضى الإنسان الذي كرمه الله تعالى أن ينزل نفسه منزلة أقل من منزلة الحيوان؟!

#### 

قال ابن القيم رحمه الله: "لم يبتل الله تعالى بهذه الكبيرة قبل قوم لوط أحدًا من العالين، وعاقبهم عقوبة لم يعاقب بها أمة غيرهم، وجمع عليهم من أنواع العقوبات من الإهلاك، وقلب ديارهم عليهم، والخسف بهم، ورجمهم بالحجارة من السماء، فنكل بهم نكالا لم ينكله بأمة سواهم؛ وذلك لعظم مفسدة هذه الجريمة التي تكاد الأرض تميد من جوانبها إذا عملت عليها، وتهرب الملائكة إلى أقطار السموات والأرض إذا شاهدوها : خشية نزول العذاب على أهلها فيصيبهم معهم؛ وتعج الأرض إلى ربَّها تبارك وتعالى، وتكاد الجبال تزول عن أماكنها. ومن تأمل قوله سبحانه: • ولا لذيا الله الله كُن فَحِنا وَسَاءَ سَبِلا ، (سورة الإسراء: ٣٢). وقوله في اللواط: (أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين، (سورة الأعراف؛ ٨٠). تبين له تفاوت ما بينهما، وأنه سبحانه نكر الفاحشة في الزني، أي هو فاحشة من الفواحش، وعرَّفها في اللواط، وذلك يفيد أنه جامع لمعانى اسم الفاحشة، أي أتأتون الخصلة التي استقر فحشها عند كل أحد، فهى لظهور فحشها وكماله، غنية عن ذكرها، بحيث لا يتصرف الاسم إلى غيرها، وهذا نظير قول فرعون لموسى: وأفعلت فعلتك الى فعلت (سورة الشعراء: 1٩). أي الفعلة الشنعاء الظاهرة المعلومة لكل أحد. ثم أكد سبحانه شأن فحشها بأنها لم يعملها أحد من العالين قبلهم، فقال: ، مما سَبِقكم بها من أحد من العالمين ،، ثم زاد في التأكيد بأن صرّح بما تشمئز منه القلوب، وتنبو عنه الأسماع، وتنفر منه الطباع

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩

أشد نفرة، وهو إتيان الرجل رجلاً مثله ينكحه كما ينكح الأنشى، فقال: • إِنْكُمْ قَأَوُنَ الْبِعَالَ • (سورة الأعراف: ٨١).

### سبب تسمية اللوامة فاحشة،

ذكر الله اللواط باسم الفاحشة ليبين أنه زنى، كما قال الله تعالى: ، وَلا تَفْرَوُ الرَّقْ إِلَيْهُ مَا قَالَ هُوَ فَحِنَهُ وَمَتَاهُ سَبِيلًا ، (سبورة الإسبراء: ٣٢). (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٢٤٣/٧).

والفاحشة؛ أي: الخصلة التي بلغت- في العظم والشناعة- إلى أن استغرقت أنواع الفحش، فكونها فاحشة من أشنع الأشياء، وكونهم ابتدعوها وابتكروها، وسنوها لمن بعدهم، من أشنع ما يكون أيضًا. (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ص:٢٩٦).

# تعريف اللواطء

اللواط لغة: اللواط هو اللصوق، فكل شيء لصق بشيء فقد لأط به.

وقال الليث، لوط كان نبيًا بعثه الله إلى قومه فكذبوه وأحدثوا ما أحدثوا، فاشتق الناس من اسمه فعلاً لمن فعل فعل قومه. (تاج اللغة (١١٥٥/٣)، تهذيب اللغة (١٩/١٤)، لسان العرب (٣٨٩/٧)، غريب الحديث (٢٢٢/٣).

اللواط شرعًا؛ إيـلاج الحشفة أو قدرها في دبر ذكر ولو عبده أو أنثى. (حاشية البجيرمي على الخطيب ١٧٦/٤).

الأدلة من الكتاب والسنة على تحريم اللواط، أولاً: الأدلة من الكتاب:

- قال تعالى: وتأثرة الذكرة من الكلية () وتذرية ما حكن الثر رنجم من أندحكم من أشم قرم عاديك . (الشعراء:١٦٩-١٦٦) ثانيا: الأدلة من السنة:

- عن ابن عباس، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ، من وجد تموه يعمل عمل قوم لوط، فاقتلوا الفاعل والمفعول به،. (انظر صحيح سنن أبي داود (٢٤٦٢)، سنن الترمذي (١٤٥٦)، سنن ابن ماجه (٢٥٦١)، والدارقطني (١٢٤/٤)، والبيهتي في السنن الكبرى (٢٣١/٨) قال الحافظ: وحديث ابن عباس مختلف في شبوته، التلخيص (١٥٨/٤).

- عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم

محرم ١٤٢٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخضون

في الذي يعمل عمل قوم لوط قال: (ارجموا الأعلى والأسفل، ارجموهما جميعا،. (سنن ابن ماجه (٢٥٦٢)، والإرواء (١٧/٦) قال الألباني: حديث حسن).

- عن ابن عباس، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال: «لَعْنَ اللَّه مَن عمل عَمل قَوم لوط. لَعْنَ اللَّه مَن عمل عَمَل قَوم لوط، لَعَنَ اللَّه مَن عمل عَمل قَدوم لوط، (سَنَ الْنَسَائِي الْكبرى (٢٢٩٧)، ومسند الأمام أحمد (٢٩١٥)، وانظر السلسة الصحيحة (٣٤٦٢).

#### أضرار اللواطا

شدد الأسلام في عقوبة هذه الجريمة لأثارها السيئة وأضرارها في الفرد والجماعة. ومن هذه الأضرار ما يلي: ٢- التأثير في الأعصاب. ٣- إضعاف القوى النفسية الطبيعية. ٤- التأثير على المخ. ٢- ارتخاء عضلات المستقيم وتمزقه. ٢- منيق الصدر وخفقان القلب. ٨- التأثير على الأعضاء التناسلية. ٩- التيفود والدوسنتاريا. (فقه السنة (٢٩/٢ - ٢٣٢) هذه الأضرار ذكرها الشيخ سيد سابق في كتابه ملخصة من كتاب:

"الإسلام والطب "للدكتور محمد وصفي). وللحديث بقية عن حد اللواط، وسبل الوقاية والتخلص منه، في العدد القادم إن شاء الله.

#### حد اللواط:

لا خلاف بين أهل العلم على تحريم عمل قوم لوط. وتنازعوا في حد اللواط. فذهب فريق إلى أن حد اللواط: قتل الفاعل والمفعول به وإن لم يحصنا. وحجتهم: ١- حديث ابن عباس والأشار التي جاءت عن الصحابة في هذا الباب. جاءت عن الصحابة في هذا الباب. من القياس على الزنا، قالوا: هو أغلظ من الزنا. وهذا مذهب مالك ورواية عن أحمد والشافعي في أحد قوليه وابن تيمية وابن القيم. وقال قوم: حد اللواط كحد الزنا؛ يُرجم حتى الموت إن كان محصناً، ويجلد إن كان بكرًا ويُغرَّب

عامًا، وهو حديث عُبَادة بن الصّامت قال قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم "خُذُوا عَنّي خُذُوا عَنِي قَدْ جَعلَ الله لَهُنْ سَبِيلاً الْبِكَر بِالْبِكَر جَلُدُ مائة وَنَفْيُ سَنَة وَالثَيْبُ بِالثَيْبِ جَلُدُ مائة والرَّجُمْ". أخرجه مسلم (١٢٩٠)، ومسند آبي عوانة (٦٢٤٨)، وأبو داود (٤٤١٥).

وهو المشهور عن الشافعي والثوري ورواية عن أحمد وقول أبي يوسف ومحمد من الحنفية وغيرهم.

وذهب أبو حنيفة إلى أن اللواط لا حدّ فيه؛ لأنه ليس محل وطء، ولكن يعزّر فاعله، وهو مذهب ابن حزم.

والتعزير لغة: التأديب مطلقًا، وقول القاموس: إنه يطلق على ضربه دون الحد، غلطٌ. رد المحتار (٢٠٢/١٥).

جاء في المحلى لابن حزم (٣٩٦/١٢): "لا قتل عليه ولا حد. لأن الله تعالى لم يوجب ذلك ولا رسوله عليه السلام فحكمه أنه أتى منكرًا، فالواجب بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم تغيير المنكر باليد، فواجب أن يضرب التعزير الذي حده رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك لا أكثر، ويكف ضرره عن الناس فقط".

جاء في مجموع الفتاوى لابن تيمية (١٨٢/٢٤) في معرض كلامه عن حكم اللواط: "أما الفاعل والمفعول به فيجب قتلهما رجمًا بالحجارة، سواء كانا محصنين، أو غير محصنين؛ لما في السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم... وساق حديث ابن عباس، ولأن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم اتفقوا على قتلهما. انتهى.

وهذا ما ذهب إليه ابن القيم في الداء والدواء (ص:٢٣٩) والشوكاني في السيل الجرار (٤٩٥/٣). تعقيب وترجيح:

والـذي أرجحه وأعتقد أنه الصواب في هذه المسألة أن من فعل فعل قوم لوط فعقوبته عقوبة الزاني، يرجم حتى الموت إن كان محصنا ويجلد مائة جلدة ويُغرّب سنة إن كان بكرا-الفاعل والمفعول فيه سواء- لأن اللواط يقاس على الزنا وهو قياس جلي؛ لأن الله تعالى أطلق لفظ الفاحشة على الزنا وعلى اللواط، بل هو أغلظ من الزنا، فقد عاقب الله تعالى قوم لوط

عقوبة ثم يعاقب بها أحدًا غيرهم، بل جمع عليهم صنوفًا من العذاب، فقلب ديارهم عليهم وخسف بهم وأهلكهم، وثم يفعل ذلك بالزناة.

كذا العلة من اللواط والزنا الاستمتاع، فلما اشتركا في العلة وجب التسوية بينهما في الحكم، كما هو معلوم عند الأصوليين، وهو المشهور من مذهب الشافعي وأحمد في أحد قوليه وطائفة من الحنفية والثوري وغيرهم.

وكذلك الحكم في الرجل الذي أتى امرأة أجنبية في دبرها، يحد حد الزاني، يرجم إن كان محصنًا ويجلد مائة ويُنفى سنة إن كان بكرًا، وهذا مذهب مالك والشافعي والحنابلة وطائفة من الحنفية وأبي ثور والأوزاعي وغيرهم، والله تعالى أعلم. بم يثبت حد اللواط؟

ذهب كل من قال بالحدَ في اللواط إلى أنه لا يثبت إلا بأربعة شهود عدول مسلمين كالزنا، أو بالاعتراف.

أقوال العلماء في المسألة:

جاء في الفواكه الدواني (٢٠٩/٢): "شرط الرجم باللواط كشرط حد الزنا من مغيب جميع الحشفة أو قدرها، والثبوت إما بالاعتراف المستمر أو شهادة أربع من العدول".

قال الشافعي في الأم (٥٩/٧)؛ "والشهادة على اللواط واتيان البهائم أربعة لا يقبل فيها أقل منهم؛ لأن كلاً جماع".

قال الماوردي في الحاوي الكبير (٢١٧/١٣): "قال الشافعي: "ولا يجوز على الزنا واللواط واتيان البهائم إلا أربعة يقولون رأينا ذلك منه يدخل في ذلك دخول المرود في المكحلة".

قال النووي في المجموع (٢٥٢/٢٠): " لا يقبل في اللواط إلا أربعة؛ لأنه كالزنا في الحد، فكان كالزنا في الشهادة".

قال ابن قدامة في المغنى (٧/٨٩): "كل زنا أوجب الحد، لا يقبل فيه إلا أربعة شهود، باتفاق العلماء: لتناول النص له، بقوله تعالى: والذين يرمُون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فلجلدوهم ثمانين جلدة (النور: ٤). ويدخل فيه اللواط، ووطء المرأة في دبرها: لأنه زنا... وقد بينا وجوب الحد به، ويخص هذا بأن الوطء في الدبر فاحشة، بدليل قوله تعالى: ، أتأتون

السنة الخمسون

الْفَاحشة ما سَبِقَكُمُ بِهَا منْ أَحد من الْعالَينَ، (الأعراف، ٨٠). وقال الله تعالى: وَاللاّتي يأتِينَ الْفَاحشة منْ نَسَاتَكُمْ فَاسْتَشْهَدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْيَعَةً مِنْكُمُ، (النساء: ١٥). فإذا وطنت في الدبر، دخلت في عموم الآية".

## سبل الوقاية من الوقوع في اللواط:

١- الإخلاص نله تعالى:

قال تعالى في قصة يوسف عليه السلام: ، كَذَلْكَ لَنْصَرِفَ عَنْهُ السُّوء وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مَنْ عبادنَا الْمُخْلَصِينَ، (يوسف: ٢٤)؛ قال ابن القيم: "وَأَخْبَرَ سُبُحَانَهُ أَنْهُ صَرِفَ عَنْهُ السُّوءَ مِنَ الْعَشَق وَالْفَحْشَاء مِنَ الْفَعُلِ بِإِخْلاصِه، فَإِنَّ الْقَلْبِ إِذَا الْخُلُص وَأَخْلُص عَمَلَهُ لَلَه لَمْ يَتَمَكَنُ مَنْهُ عَشَقُ الصور فَإِنَّهُ إِنَّمَا يَتَمَكُنُ مِنْ قَلْبِ فَارِغَ". (الْجَوَابِ الْكَلِيْ صِ: ٢١٢).

٢- امتثال أمر الله تعالى بحفظ الفرج:

قال تعالى: «والذين هُمَ لفُرُوجهم حافظون إلاَّ على أزواجهم أوُ ما ملكتُ أيمانُهم فإنَّهم غيرُ ملومين همن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون، (المُومنون: ٥-٧)؛

٣- حفظ البصر:

قال تعالى: (قُلُ للْمُؤْمَنِينَ يَغْضُوا مَنُ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجِهُمَ ذَلِكَ أَزَكَى لَهُمَ إِنَ اللَّه خَبِيرَ بِما يَصْنَعُونَ (٣٠) وقُل للْمُؤْمَنَاتَ يَغْضَضَنَ مَنَ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ (النور: ٣٠-٣١)؛ قال الشيخ السعدي: (يَغْضُوا مِنُ أَبْصَارِهِمَ عن النظر إلى العورات وإلى النساء الأجنبيات، وإلى المردان، الذين يخاف بالنظر إليهم الفتنة. والى زينية الدنيا التي تفان، وتوقع في الحذور. ويحفظوا فُرُوجَهُم، عن الوطء الحرام. في قبل أو دبر، أو ما دون ذلك، وعن التمكين من مسها، والنظر إليها. (تيسير الكريم الرحمن (ص:٥٦٦).

قال تعالى: ﴿وَاصْبِرْ نَفْسِكُ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْعَدَاة وَالْعَشَيُ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلاَ تَعُدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمُ تُرِيدُ زَينَة الحِياة الدُّنْيَا وَلاَ تُطْعُ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ عَنْ ذَكْرِنَا وَاتَبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ هُرُطًا ، (الْكهف: ٢٨).

٥- النكاح أو الصوم:

- عن عبد الله قال: قال لنا رسول الله صلى

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

الله عليه وسلم: با مَعْشَر الشَّبَاب مَنْ اسْتَطَاعَ الْبِاءَة عَلَيتَزَوْج هَانَهُ أَعْضُ للْبصر وَاحْصَنُ للْفَرْج وَمَنْ لَم يَسْتَطَعُ فَعَلَيْه بِالصَّوْم هَانَهُ لَهُ وَجَاءً، (أخرجه البخاري (٥،٦٥) ومسلم (١٤٠٠). والباءة: أصلها لي اللغة: الجماع، مشتقة من الباءة وهي المنزل، ومنه مباءة الإبل وهي مواطنها، شم قيل لعقد النكاح: باءة، لأن من تزوج امراة بوأها

منزلاً - مسلم بشرح النووي (٥/١٨٨). والوجاء: هو رض الخصيتين، والمراد هنا: أن الصوم يقطع الشهوة ويقطع شر المني كما يفعله الوجاء- مسلم بشرح النووي (٥/١٨٨). وأخيرًا:

قال ابن القيم:

والكلام في دواء هذا الداء من طريقين: أحدهما: حسُم ماذته قبل حصولها. والثاني: قلعها بعد نزولها. وكلاهما يسير على من يسَره الله عليه، ومتعذّر على من لم يُعنّه، فإنّ أزمّة الأمور بدديه.

فأما الطريق المائع من حصول هذا الداء، فأمران: أحدهما، غض البصر، فإنّ النظرة سهم مسموم من سهام إبليس، ومن أطلق لحظاته دامت حسراتُه، وفي غض البصر عدّة منافع، وهو بعض أجزاء هذا الدواء النافع، الثاني: اشتغال القلب بما يصدّه عن ذلك، ويحول بينه وبين الوقوع فيه.

وهذا يحتاج صاحبه إلى أمرين إن فُقدا أو أحدهما لم ينتفع بنفسه، أحدهما، بصيرة صحيحة يفرق بها بين درجات المحبوب والمكروه، فيؤثر أعلى المحبوبين على أدناهما، ويحتمل أدنى المكروفين ليخلص من أعلاهما. وهذا خاصة العقل، ولا يعدُ عاقلاً من كان بضدُ ذلك، بل قد تكون البهائم أحسن حالاً منه.

الثاني: قوة عزم وصبر يتمكن بها من هذا الفعل والترك. فكثيرًا ما يعرف الرجل قدر التفاوت. ولكن يأبى له ضعف نفسه وهمته وعزيمته على إيثار الأنفع، من جشعه وحرصه ووضاعة نفسه وخسّة همته. ومثل هذا لا ينتفع بنفسه، ولا ينتفع به غيره. (الداء والدواء لابن القيم (١٥/١١- ٢٢٤).

تم بحمد الله تعالى.

# القواعد المتقهية والمنوابط الشرعية للمعاملات المالية الماصرة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فما يزال الحديث متصلاً عن أهم القواعد الفقهية والضوابط الشرعية لبعض المعاملات المالية المعاصرة بصورة مبسَّطة، ومن خلال أمثلة تطبيقية من الواقع الذي نعاصره. هنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ١٦ - البيع بالتراضي:

يُقصد بهذه القاعدة أن تتم المعاملات على أساس التراضي التام بين الأطراف، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: • يَأَيُّهُا الله تبارك متحكم والبطل إلا أن تترف يحكره عن ترض من ترض من راساء: ٢٩)، وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم، "البيعان بالخيار

اعداد 🔪 د. حسين حسين شحاتة الأستاذ بجامعة الأزهر

ما لم يتفرقا" (متفق عليه)، وتأسيسًا على ذلك تبطل العقود القائمة على الإذعان أو الإكراه، أو لا يتوافر في أحد الأطراف أهلية التعاقد، ولا يحل التراضي على أمور منهي عنها شرعًا، مثل التراضي

على التعامل بالربا أو التراضي على الميسر، أو التراضي على التزوير، أو التراضي على التهرب من أداء حقوق الغير. ومن النماذج التطبيقية لهذه القاعدة: بيوع الماومة، بيوع المرابحة، وبيع السلم، وأيضًا شروط التسليم والسداد وشرط وغير ذلك من الماملات

#### Upload by: altawhedmag.com

السنة الخمسون

التي تقوم على التراضي بدون إذعان أو إكراه أو احتكار أو استغلال.

#### ١٧ - المحافظة على مقاصد الشريعة الإسلامية:

وتعني هذه القاعدة المحافظة على الحقوق التي كفلتها الشريعة الاسلامية للإنسان؛ مثل: حفظ الدين وحفظ النفس وحفظ العقل وحفظ العرض وحفظ المال، كما لا يجوز أن تؤدي فريضة أو تضييع حقوق. أو منع الإنسان من أداء ما واجتماعية، ومثال ذلك واجمعة. الحمعة.

ومن النماذج التطبيقية لهذه القاعدة: تحريم بيع الأشياء التي تمس بيع الأشياء التي تمس أو تضرّه في بدنه أو تمس عرضه، وكذلك تحريم معاملات الخمر والميسر، وما في حكم ذلك: لأنها تمس مقاصد الشريمة الإسلامية.

#### ١٨ - الديون إنما تُقضى بامثالها:

ومقتضى هذه القاعدة أن يسدد المدين للدائن مثل الدَيْن الذي قبضه منه وليس قيمته، أي أن الدين يُردُ بجنسه، وهذه القاعدة تعالج العديد من المشكلات الناجمة عن

لا يجوز أن تؤدي المعاملات إلى تعطيل فريضة أو تضييع حقوق، أو منع الإنسان من أداء ما عليه من واجبات دينية واجتماعية .

> تغيُّر قيمة النقد بسبب التغير في القوة الشرائية له.

ومن النماذج التطبيقية المعاصرة لهذه القاعدة: أنه لا يجوز ربط الذين عند السداد بقيمة شرائية معينة، ولا يعدل عن المثل إلى القيمة، فعلى سبيل المثال لو اقترض محمد ۱۰۰۰ دينار وكانت قيمة الدينار ١٠ جنيهات ذهبية، وعند الرد كانت قيمة الدينار ٨ جنيات ذهبية فلا يرد أكثر من ١٠٠٠ دينار؛ لأن الدَّيْن المضمون فالذمة هو الد ١٠٠٠ دينار. ولا يعتذ بحالات التضخم والانكماش.

#### 19 - الأصل براءة الذمة:

وتقضي هذه القاعدة بأن ذمة كل إنسان بريئة من كل حق أو واجب للغير إلا بدليل يقيني، ويكون على المدعي إثبات البينة، وفقا للقاعدة: "البينة على من ادعى واليمين على من أنكر".

فعلى سبيل المثال يكون على الدائن (المُقرض)

إشبات المديونية على المقترض بالوثائق أو بالشهود أو بما في حكم ذلك، ويكون من مسؤولية الدائن إثبات أن المدين مماطل، ولو أنكر المدين جزءًا من الدين فلا يلزمه الا ما أخذه.

#### ۲۰ - الضرورات تبيح المحظورات:

تعنى هذه القاعدة أن يُحول المحرّم إلى حلال بمقتضى الاضطرار، ودليل ذلك من القرآن قول الله تسارك وتعالى: (إِنَّمَا حَرَّمُ عَلَنْكُمُ ٱلْمَيْنَةَ وَٱلَّذَمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزير وَمَا أَهِلْ بِهِ، لِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَن أَصْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلا إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ أَلَمْهُ غَفُورٌ رَحِيدً) (البقرة: ١٧٣). ولقد وردت هذه القاعدة بمفاهيم أخرى مثل: "الضرورة تبيح المحظور إلى مباح"، و"يجوز في الضرورة ما لا يجوز في غيرها"، ولقد قيَّد الفقهاء الضرورة وقالوا: "الثابت بالضرورة يقدر بقدرها"، "كل أعلم بضرورته"، ولا تحايل على شرع الله ومن أمشلة المضرورات

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

التي تبيح المحظورات في الواقع المعاصر: "العمل في مجالات فيها شبهات إذا سُدّت جميع أبواب العمل الحلال"، والتعامل مع البنوك التقليدية إذا لم توجد مصارف إسلامية، والاقتراض بفائدة لضرورة إنقادًا للنفس من الهلاك إذا لم يُوجد القرض الحسن. ولقد وضع الفقهاء ضوابط شرعية للضرورة؛ من أهمها: أن تكون الضرورة مُلجئة يخشى الفاعل منها الهلاك. أن تكون الضرورة قائمة بالفعل وليست متوقعة.

 ألا يكون لدفع الضرورة وسيلة إلا ارتكاب هذا الأمر.
 أن كما يكون دفع الضرورة بالقدر الكافي اللازم لدفعها دون تعد أو رغبة.

#### ۲۱- العاجة تنزل منزلة الضرورة:

يُقصد بذلك أنه إذا تحققت الحاجة وأصبحت واقعة. ولا يمكن تحقيق المقاصد الشرعية إلا بها، ففي هذه الحالة تأخذ منزلة الضرورة النتي تبيح المحرم، يقول الفقهاء: "الحاجة يمكن أن تنزل منزلة الضرورة في تجويز المنوع شرعًا".

فعلى سبيل المثال، جَوَّز الفقهاء بيع عقد السلم مع العلم بأن موضوع العقد وهو البضاعة غير ثابتة وموجودة عند إبرام العقد، وكذلك جوزوا الغرر اليسير

اذا تحققت العاجية وأصبحت واقعة، ولا بمكن تحقيق المقاصد الشرعية إلا بها، ففي هذه العالية تأخيذ منزلة الضرورة التي تبيح المحرم.

ية البيوع التي لا تخلو منه، وأجازوا شراء الأدوية الأجنبية عند عدم وجود البديل الوطني، وأجازوا التعامل مع فروع المعاملات الإسلامية التابعة للبنوك التقليدية في حالة عدم وجود مصارف إسلامية.

۲۲ - لا ضرر ولا ضرار،

والضرريزال:

تعنى هذه القاعدة رفع

الضرر قبل وقوعه، وإن وقع

ضرر فعلاً يجب أن يُزال، وفي

مجال المعاملات يجب تجنب

أي معاملة يترتب عليها

ضرر بالإنسان أو بغيره، وإذا

كان هناك اضطرارا اضطرار

لوقوع ضررين؛ فيختار

أخف الضررين، ويتحمل

الضرر الخاص لدفع الضرر

العام، وأصل هذه القاعدة

حديث رسول الله صلى الله

عليه وسلم: "لا ضرر ولا

ضرار" (صحيح ابن ماجه

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنية الخمسون

#### ١٩١٠)، ومن مقاصدها منع الفعل الضارّ.

ومن النماذج التطبيقية لهذه القاعدة على سبيل الثال: منع الاعتداء على الأنفس أو الأعراض أو الأم وال، وأصل ذلك قول رسبول الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حـرام.... الحديث " (رواه البخاري ومسلم)، كما حرمت الشريعة الإسلامية مجموعة من البيوع حيث يترتب عليها أضرار مثل: بيع النجش، وبيع العينة، وبيع المزابنة، وبيع المنابذة، وبيع الحاضر للبادي للباد ، والبيع على البيع، وبيع المخدرات، وبيع المغصوب والمسروق، وبيع آلات اللهو والمعازف، وبيع الدَّيْن بالدُيْن.

# بالدين.

لقد تناولنا الخطوط الرئيسية لهذه القواعد بدون تفصيل، وعلى من يريد التفصيل والحصول على الأدلة عليه الرجوع إلى المراجع المخصصة في علم القواعد الفقهية، وكانت الغاية من عرضها هو استنباط الضوابط الشرعية للمعاملات المالية التي تساعد في اتخاذ القرارات.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد ، فيعرف ابن خلدون بأنه مؤسس علم الاجتماع، ولكن لا يعرف الكثيرون أنه أيضًا مؤسس علم الاقتصاد، ولكن من يطالع كتابه "المقدمة" يدرك السبب وراء الاهتمام غير العادي بأفكار ابن خلدون الاقتصابية، هذا الاهتمام الذي بدأ بنشر الاقتصادي الفرنسي رينيه مونييه مقالة عام ١٩١٢ بعنوان الأفكار الاقتصادية عند الفيلسوف العربي ابن خلدون، وهو ما حفز أحد الباحثين الى إعداد رسالة نال بها درجة الدكتوراه في الحقوق من جامعة ليون بفرنسا عام ١٩٣٢ عن الأفكار الاقتصادية عند ابن خلدون، كما شهدت مصر رسالة علمية أخرى عن دور ابن خلدون في الاقتصاد. (رسالة دكتوراه أعدها د.محمد علي نشأت بعنوان "رائد الاقتصاد ابن خلدون" تقدم بها لجامعة هؤاد الأول (القاهرة)عام ١٩٤٤).

A Dia

د. أيمن خليل

ثم تتابع الاهتمام بأفكار ابن خلدون الاقتصادية حتى عقدت عدة مؤتمرات عنه كان منها المؤتمر الذي عقد في القاهرة عام ١٩٦٢م (انظر: د.محمد حلمي مراد: أبو الاقتصاد ابن خلدون، أعمال مهرجان ابن خلدون، المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية بالقاهرة ١٩٦٢).

talate a

وفي عام ٢٠٠٦ عقد المركز الثقافي الإسلامي بمدريد بالتعاون مع البنك الإسلامي للتنمية والجامعة الوطنية المفتوحة بمدريد UNED

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

والمنظمة الإسلامية للتربية والثقافة والعلوم " الإيسيسكو"، مؤتمرًا عاليًا بمدريد بأسبانيا بعنوان:" الاسهامات الاقتصادية لابن خلدون". وقي العام التالي انعقدت الندوة العلمية الإقليمية التي نظمها المعهد العالمي للفكر الإسلامي بالتعاون مع جامعة آل البيت الأردنية. بالأردن قي المدة من مع جامعة آل البيت الأردنية. بالأردن قي المدة من مع جامعة الماني ١٤٢٨ها الموافق ٩- ١٠ مايو خلدون، وكانت تحت عنوان " عبدالرحمن بن

- 14 Day Himad and

قام ابن خلدون بتحليل سوق السلع والعمل والأراضي، ووضع أسس نظرية القيمة بالعمل وهي الفكرة التي تبناها الاقتصاد الكلاسيكي فيما بعد .

#### خلدون، قراءة معرفية ومنهجية . ابن خلدون يضع أسس الاقتصاد الكلاسيكي في كتابه المقدمة،

من يطالع كتاب " المقدمة " لابن خلدون يتبين أنه قد وضع أسس الاقتصاد الكلاسيكي سواء في الإنتاج أو العرض أو التكلفة، ليس فقط بل وكان أيضاً رائدًا في تتاول مفاهيم الاستهلاك والطلب والمنفعة والتي تعتبر بمثابة حجر الزاوية في النظرية الاقتصادية والعمل والأراضي ووضع أسس نظرية القيمة بالعمل والعمل والأراضي ووضع أسس نظرية القيمة بالعمل مي الفكرة التي تبناها الاقتصاد الكلاسيكي فيما بعد. كما جزم بعض فقهاء الاقتصاد المعاصرين بتأثر آدم سميث بأفكار ابن خلدون، كما أن النظرية الضريبية التي وضعها ابن خلدون تبناها فيما بعد عالم الاقتصاد الأمريكي آرثر لافر.

وتكلم ابن خلدون في مقدمته عن مسائل اقتصادية عديدة مثل: تقسيم العمل، والأسعار، والنقود، والعرض، والطلب، وتقسيم السلع، إلى ضرورية وكمالية، وقد ساهم ابن خلدون بعدة أفكار اقتصادية حيث حلل نظرية النقود، ورتب للنقود خاصية وهي الثبات النقدي، ورتب عليها وظيفتين: أنها أداة مبادلة، وأداة ادخار، كما حلل نظرية أنها أداة مبادلة، وأداة ادخار، كما حلل نظرية ذلك الاقتصاديين بعده بأربعة قرون، ودرس ابن خلدون هذه المسائل الاقتصادية بطابع تحليلي ودرس البواعث والعوامل ذات الطابع الاقتصادي التي يخضع لها سلوك الأفراد والجماعات، كما وضح ابن خلدون العلاقة بين كمية النقود وبين

القدرة الإنتاجية في الدولة وأثر هذه القدرة على عمرانها، وتفوق ابن خلدون على التجاريين في تحليل وظيفة النقود، بل ظهر أيضًا تفوقه على آدم سميث الذي كان يرى أن التجارة الخارجية إنّما هي تصريف الفائض عن الاستهلاك المحلي. حيث بين ابن خلدون أنّها تكون لتبادل المنفعة وللحصول على الذهب والفضة ابتغاء الحصول بهما على السلع الأخرى. (المقدمة لابن خلدون، المرجع السابق، ج۱، ص ٤٧٨).

#### ابن خلدون يعذر من تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي:

خصص ابن خلدون الفصل الثاني والأربعون من المقدمة، والذي تحدث فيه عن أن نقص العطاء من السلطان نقص في الجباية، وأكد على ضرورة عدم تدخل السلطان في النشاط الاقتصادي، فيقول ابن خلدون إن: "... أوَّل ما ينمى الجباية ويثريها ويديم نماءها إنما يكون بالعدل في أهل الأموال والنظر لهم بذلك، فبذلك تنبسط أمالهم، وتنشرح صدورهم للأخذ في تثمير الأموال وتنميتها، فتعظم منها جباية السلطان ... ". ويؤكد ابن خلدون على أن تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي سيؤدي إلى احتكار الدولة للنشاط الاقتصادي وهو ما سيلحق الضرر بكافة جوانب النشاط الاقتصادي ا مما سيؤدي إلى الكساد، ويمكننا القول إن ابن خلدون أسس نظرية يطلق عليها بعض الباحثين مسمى تجارة السلطان مضرة للرعايا مفسدة للجباية". فابن خلدون رأى في عصره طائفة من الحكام تركت المهام المناطة بها وانشغلت بالاتجار وممارسة الزراعة، وعلل ابن خلدون ذلك بمحاولة السلطان تعويض النقص في جيايته، ويدين ابن خلدون

السنة الخمسون

أكد ابن خلدون على أهمية العدل لتحقيق التنمية الاقتصادية، وبين مفهوم العدل في أهل الأموال وأنه يكون بتأمين أموال الناس وعدم مصادرتها .

.....................

هذا السلوك من قبّل الحاكم ويُقبّحه ويؤكد أنه لا يجمل به، ولا يتحقق به رخاء الدولة.

كما يؤكد ابن خلدون أن تدخل الدولة في التجارة أو ما أسماه بتجارة السلطان لا يستقيم مع مصالح الرعية، ولا الوفاء بما يحتاج إليه بيت المال، مؤكدًا أنّه غلط عظيم وإدخال الضرر على الرعايا من وجوه متعددة يجملها ابن خلدون في مضايقة الرعايا من الفلاحين والتجار لعدم التكافؤ بين رأس مال السلطان، و هذا الأمر سيؤدي الإضرار بالتجار والفلاحين، وربما ذهبت رؤوس أموالهم فينقبض الفلاحون عن الفلاحة ويقعد التجار عن التجارة، فيؤدي ذلك إلى ذهاب الجباية جملة، أو أن يدخلها النقص المتفاحش.

وحاول البعض القول بوجود تقارب بين مفهوم اليد الخفية عند آدم سميث وبين أفكار ابن خلدون، في حين ذهب البعض الآخر إلى أن أفكار جون ماينارد كينزي- التي ترى وجوب تدخل الدولة لضبط النشاط الاقتصادي- هي التي تقترب من أفكار ابن خلدون. وهو ما يدل على مدى ثراء أفكار ابن خلدون وتأثيره في علماء الاقتصاد من بعده.

#### ابن خلدون يحذر من مصادرة الأموال والفساد:

أكد ابن خلدون على أهمية العدل لتحقيق التنمية الاقتصادية، وبين مفهوم العدل في أهل الأموال وأنه يكون بتأمين أموال الناس وعدم مصادرتها (أي باحترام الملكية الفردية)، وافساح المجال أمامهم للنشاط التجاري والزراعي والإنتاج (أي تحقيق الحرية الاقتصادية).

وأكد ابن خلدون على ضرورة مراقبة السلطان لأنصاره : ومنع حاشيته من مضايقة أصحاب

محرم ١٤٤٢ ه - العدد ٥٨٩

النشاط الاقتصادي (أو ما يمكن تسميته الآن بمكافحة الفساد)، فكأنما يريد ابن خلدون أن يُنبَه إلى القاعدة الاقتصادية الحديثة التي فحواها أن رأس المال شديد التأثر فينشط حيث العدل والأمن والاستقرار، ويفر ويهرب ويختفي حيث الظلم والفساد والفوض والمصادرات، كما يؤكد ابن خلدون فرون الظلم- بكل صوره- عن النّاس كي لا تخرب ونزع الظلم- بكل صوره- عن النّاس كي لا تخرب الأمصار وتكسد أسواق العمران وتقفر الديار، ويبين ابن خلدون أن من صور الظلم في البلد وضع الضياع ابن خلدون أن من صور الظلم في الناس في أموالهم.

#### الإصلاح الضريبي عند ابن خلدون:

عرض ابن خلدون لمسألة من أهم مسائل المالية العامة وهي الضرائب، وذلك في فصل عنونه "في الجباية وسبب نقصها"، ويقول ابن خلدون: " اعلم أن الجباية أول الدولة تكون قليلة الوزائع كثيرة الجملة وآخر الدولة تكون كثيرة الوزائع قليلة الجملة، والسبب في ذلك أن الدولة إن كانت على سنن الدين فليست تقتضي إلا المغارم الشرعية من الصدقات والخراج والجزية وهي قليلة الوزائع لأن مقدار الزكاة من المال قليل كما علمت وكذا زكاة الحبوب والمشية وكذا الجزية والخراج وجميع المغارم الشرعية وهي حدود لا تتعدى.

#### ابن خلدون يحدّر الدول من الإنفاق التربيِّ وأنه أهم أسباب التوسع فيِّ فرض الضّراني:

يوّكد ابن خلدون على خطر السرف والتوسع في الإنفاق الترقي، وأنه سيوّدي بالحكام إلى فرض الضرائب لمواجهة كثرة النفقات فيقول في هذا الصدد: "... فإذا جاء الملك العضوض.... وتخلق

6 6 6

يحذر ابن خلدون من الغلو في فرض المكوس أو الضرائب، ويؤكد أن هذا الأمر لن يؤدي إلى زيادة الحصيلة الضريبية وإنما إلى قلتها .

أهل الدولة حينئذ بخلق التحذلق وتكثرت عوائدهم وحوائجهم بسبب ما انغمسوا هيه من النعيم والترف هيكثرون الوظائف، والوزائع حينئذ على الرعايا والأكرة والفلاحين وسائر أهل المغارم... ويضعون المكوس على المبايعات وغيرها، ثم تتدرج الذريادات فيها بمقدار بعد مقدار لتدرج عوائد متى تثقل المقارم على الرعايا وتهضمهم وتصير عادة مفروضة لأن تلك الزيادة تدرجت قليلا قليلا ولم يشعر أحد بمن زادها على التعيين... فتنقبض كثير من الأيدي عن الاعتمار جملة فتنقص جملة الجباية حينئذ بنقصان تلك الوزائع منها.... والثلاثون وهو بعنوان: "في الجباية وسبب قلتها وكثرتها ", ج(، صياع و 20).

#### الاقتصادي الأمريكي أرثر لافر يعصل على جائزة نوبل في الاقتصاد بأفكار ابن خلدون،

يحذر ابن خلدون من الغلو في فرض المكوس أو الضرائب، ويؤكد أن هذا الأمر لن يؤدي إلى زيادة الرحصيلة الضريبية وإنما إلى قلتها، وما نادى به ابن خلدون يمكن أن يسمى في عصرنا بمبدأ العدالة الضريبية، وهذه الأفكار التي تحدث عنها ابن خلدون طرحها العديد من الاقتصاديين- في المجال الضريبي- فيما يعرف باسم "نظرية العرض" التي اعتمدت على خفض أسعار الضرائب لتحفيز الأفراد والمشروعات على الاستثمار والإنتاج، وبذلك يزيد الناتج القومي وتزيد الحصيلة، فابن خلدون في هذا الموضع قد حلل الضرائب وبين أثرها على الاقتصاد وانتهى إلى وجوب خفض قيمة

الضرائب المفروضة على الناس وأن ذلك يؤدي إلى زيادة حصيلة الواردات.

وما ذهب إليه ابن خلدون هو نفسه ما انتهى اليه الاقتصادي الأمريكي الليبرالي آرشر لافر (Laffer curve) في الذي اشتهر باسمه والذي حصل به على جائزة نوبل في الاقتصاد، والذي يعتمد عليه قانون الإصلاح الضريبي الأمريكي الآن، والذي يعتمد على خفض قيمة الضريبة لزيادة حصيلتها ويقرر آرثر لافر صراحة أن الفضل في إبداع منحنى لافر يرجع لابن خلدون. وهو ما أكد أن زيادة معدلات الضرائب لا تؤدي بالضرورة إلى زيادة الإيرادات الضريبية، وإنما تضعف النشاط الاقتصادي فتقلل تدفق الإيرادات الضريبية، في حين أن خفض معدلات الضرائب يزيد الإيرادات الضريبية من خلال زيادة النشاط الاقتصادي، ولقد كان لهذه النظرية التى دعا إليها آرثر لافر الفضل في اعتماد ما يسمى بسياسات جانب العرض الاقتصادية والتي اعتنقتها الولايات المتحدة الأمريكية إيان حكم الرئيس رونالد ريجان ؛ والمملكة المتحدة أيام مارجريت تاتشر، وهذه النظرية التي يعبر عنها بمنحنى لافر. (علي بلعزوز وعبد الكريم قندوز: مبدأ الضريبة تقتل الضريبة بين ابن خلدون و لافر، مجلة دراسات اقتصادية اسلامية التي يصدرها المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب بجدة، المجلد ١٣، العدد الثاني، المحرم ١٤٢٧ه.-٢٠٠٦م (ص ١٢٣: ١٥٢).

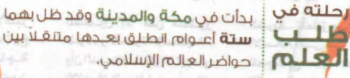
والحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون





**أبرز هم:** أحمد بن حليل، ويحيى بن معين، وإسحاق بن راهـويـه، وعـلي بن المـديني، وقتـيبة بن سعـيد، وأبو بكربن أبي شـيبة.



بغـداد > واسـط > البصـرة > الكـوفـة > دمشـق > فيسـارية > عسقلان > خراسان > بلـخ > نيسابور > مرو > هراة > مصر > غيرها.



الأدب المفرد

التاريخ الكبير

التاريخ الصغير

خليق أفعال العباد رفع البدين في الصلاة

الكسلى

وغيرها من الكتب.

أشهرها كتابة: الجامع الصحيح المسند

من حديث رسول الله ﷺ وسننه وأيامه أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى



يقول البخاري عن سبب تأليفه، "رأيت رسول الله ﷺ وكانني واقف بين يديه وبيدي مروحة أذبّ عنه، فسألت بعض المعبّرين، فقال لي، أ**نت تذبّ عنه الكذب**؛ فهو الذي حملنى على إخراج الجامع الصحيح".

وقد شعد للبخاري العلماء والمعاصرون لـه، حتى كان الإمام مسلم يقبّله ويقول له؛ "دعـني أقـبّل رجلـيك يا أسـتاذ الأستاذين، وسيد المحدّثين، وطبيب الحديث في علله".

> تعـرُض البخاري مي أخـر عمـرة للمحـنة والابتـلاء

إلى والي المدينة، وألصقوا به تهمًا مختلفة، مما اضطروه إلى أن يغادر تيسابور إلى مسقط رأسه بخارى، وهناك طلب منه أمير **بخارى** أن يأتيه ليسمعه الحديث فقال البخاري بعزة العالم، قل له إنني لا أذلَ العلم، ولا أحمله إلى أبواب السلاطين فقام الأمير بنفيه من **بخارى** إلى **خرتنك !!** وفيها ظل البخاري بعيدًا عن وطنه،

فبعد أن عاد إلى نيسابور سعى بعض العلماء غيرة وحسدًا به

صابرًا على محنته كحتى توفاه الله

خلّف البخاري علمًا ونورًا تستضيء به الإنسانية وتظل تنهل منه، وتعوّل عليه إلى يوم القيامة.



# شيخ الأزهر: وسطية الإسلام في جمع عناصر الحق والعدل

أكد فضيلة الأمام الأكبر الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف حاجة الإنسانية الماسة إلى الدين وتعاليمه وأخلاقه، مبينا أن وسطية الإسلام هي التوازن الذى يجمع عناصر الحق والعدل من الأقطاب المتقابلة، مكونًا الموقف الوسط البرىء من غلو الإفراط والتفريط، مضيفا أن وسطية الإسلام توازن بين الأحكام، فال غلوولا تشدد، ولا تفلت ولا تسيب، فلا إفراط ولا تفريط فى الاسلام. وأوضح الإمام الأكبر أن الاسلام لا ينظر لغير

المسلمين إلا من منظور المودة والأخوة الإنسانية ، وأن الدين ما نزل إلا ليهدي الإنسان إلى الخير ويُعرفه ويحذره من عواقبه ، فالدين فطرة فطر الله الناس عليها وليس ظاهرة مرتبطة اجتماعية أو غيرها.

الصريحة فى القرآن الكريم والاحاديث النبوية الشريفة التى تنص على أن علاقة المسلم بغيره من الناس أيًا كانت مذاهبهم هى علاقة البر والأخوة والإنصاف. وأوضح أن وسطية الأزهر

الشريف تنطلق من وسطية الإسلام التى هى تحصين للمجتمع من الإفرازات التى يمكن أن توجد بسبب التضييق من المتطرفين الذين يعتمدون على نظرة ضيقة للكون وللحياة، وينطلقون منها إلى تخطئة كل رأى مخالف لهم باسم الدين، الأمر ويدينون كل فكر مخالف الذى ينتهى بهم إلى تكفير الناس، بل والنيل من أعراض العلماء، ووصمهم بصفات غير لائقة.

وقال شيخ الازهر إن رسالة الأزهر هى رسالة الإسلام، وهى "الوسطية والاعتدال".

# جامعة الأزهر: تطوير التعليم الطبي وتطويره وفقا للمعايير العالمية

قال الدكتور يوسف عامر، نائب رئيس جامعة الأزهر، إنه سيتم عقد اجتماعات مستمرة مع المعنيين بكليات الطب لتوحيد محتوى المقررات الدراسية والمخرجات التعليمية المستهدفة، تمهيداً لاستيفاء محتوى بنوك الأسئلة ولحسن سير العملية التعليمية ولتكافؤ الفرص. في إطار التطوير والاهتمام بالتعليم الطبي وتطويره وفقاً للمعاييرالعالية، طبقاً لتوجيهات الدكتور محمد المحرصاوى رئيس الجامعة.

وقالت الدكتورة زينب نبيل ، مستشار نائب رئيس الجامعة للتعليم الطبي، إن الطلاب يبدؤون الدراسة الإكلينيكية من المرحلة الثانية من

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٨٨٥

برنامج الطب التكاملي، وبالتوازي مع الدراسة يتم التدريب الإجباري لأطباء الامتياز عن طريق وأوضحت د.زينب نبيل، أن برنامج "التعلم الذاتي" هو برنامج تدريبي عبارة عن ٨٥ كورس في جميع مجالات التدريب المنية وهي "التوليد وأمراض النساء، والجراحة، والطوارئ، والأطفال، والباطنة، ومكافحة العدوى"، ويتم من خلال بنك المعرفة في بعض الوحدات التعليمية لبرنامج الطب التكاملي، ويتم تدريب طلاب جميع الفرق الدراسية بكليات الطب على مكافحة العدوى من خلال بنك المعرفة المري.

# مرصد التوحيد

الأوقاف تنفي مجددًا عودة صلاة الجمعة وتحديد وقت الخطبة

نفت وزارة الأوقاف مجددًا ما تردد من شائعات بتحديد وقت خطبة الجمعة بعشرة دقائق ، مؤكدة أنه لم يتم تحديد وقت للخطبة أو تحديد موعد لعودة صلاة الجمعة.

وأشارت إلى أن وزير الأوقاف الدكتور محمد مختار جمعة مازال يتدارس الضوابط الإجرائية لعودة صلاة الجمعة تدريجيًّا مع قيادات الوزارة حتى يتسنى له عرضها على لجنة إدارة أزمة كورونا برئاسة الدكتور مصطفى مدبولي رئيس مجلس الوزراء لاتخاذ القرار المناسب بشأنها وفقاً لمتطلبات ومستجدات الأزمة.

# «ومن أحياها»... الإفتاء تطلق حملة للتبرع ببلازما دم المتعافين من كورونا

أطلقت دار الإفتاء المصرية مبادرة تهدف إلى تحقيق التكاتف والتعاون التام بين أفراد المجتمع ودعم جهود فيروس كورونا، وحث المتعافين من فيروس كورونا على التبرع ببلازما الدم لعلاج المصابين. كانت اللجنة العلمية لمكافحة فيروس كورونا بوزارة الصحة قد كشفت خطوات الحصول على بلازما المتعافين لعلاج مصابي كورونا دون اللجوء إلى السوق السوداء.

وأوضح رئيس اللجنة الدكتور حسام حسني أن الحالات المؤهلة لعلاج بالبلازما هي الأكثر أولوية والحالات الشديدة قبل وصولها إلى الحالة الحرجة، وهذا بناء على دراسات أكدت أن أكثر ناس يستفيدون من العلاج

من كورونا ببلازما الدم هم الحالات الشديدة قبل أن تصل لمرحلة الحاجة للتنفس الصناعي، فضلًا عمن وإضاف: "يحصل عليها عن طريق تقرير طبي من من طريق تقرير طبي من المستشفى المصاب فيها لم يصل تقرير إلى وزارة الصحة إلا وكان المريض محتاجاً وتلقى بالفعل البلازما الخاصة به، سواء كان في مستشفى خاصة أو جامعي أو لريض في إحدى مستشفيات

فيما أعلنت وزيرة الصحة الدكتورة هالة زايد نجاح تجربة حقن المصابين بفيروس كورونا المستجد ببلازما المتعافين من الفيروس، وذلك لعلاج الحالات الحرجة، والتي

تم العمل بها في إطار جهود الدولة المصرية لإيجاد خطوط علاجية وتسابق دول العالم في إيجاد علاج للمرضى المصابين بفيروس كورونا المستجد.

إعداد/ إيراهيم رفعت

وأشارت الوزيرة إلى أنه تم تطبيق تجربة حقن بلازما المتعافين لبعض مصابي فيروس كورونا من الحالات الحرجة بمستشفيات وزارة الصحة والسكان، كما تم توفير البلازما لاثنين من الستشفيات الجامعية بعد طلبها، حيث أظهرت التجرية نتائج مبدأية مبشرة من خلال نسبة تعافي جيدة للمرضى وتقليل احتياج المرضى لأجهزة التنفس الصناعى مع زيادة نسب الشفاء وخروج المرضى من المستشفيات.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

من أقوال السلف عن سفيان الثوري رحمه الله قال: "اسلكوا سبيل الحق، ولا تستوحشوا من قلة أهله". (فتح الباري)

> عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "كُنَا نَعُدُ عات بركة، وأنتُم تعدُونها تخويفًا، كُنَا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر، فقل الماء، فقال: اطلبُوا فضلة من ماء فجاؤوا بإناء فيه ماء قليل فادخل يده فضلة من ماء فجاؤوا بإناء فيه ماء قليل فادخل يده من الله فلقد رأيت الماء ينبع من بين أصابع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولقد كُنَا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل. (صحيح البخاري ٣٥٧٩).

من نور كتاب الله

حال أهل الباطل

مع الله تعالى

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا بِكُمْ مَنِ نَصْعَوْ فَمِنَ اللَّهِ نُقَوْ لَهُ إِنَّا مُتَكُمُ الْطُرُّ فَإِلَيْهِ تَتَخَذُونَ (٢) فُقُرْ إِذَا كُفَكَ

ٱلضر عنكم إذا فريق ينكر برتهم

من حكمة الشعر

كتب عقيل إلى أخيه على بن أبي طالب رضوان الله عليهما، يسأله عن

مرّم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

جليد على ريب الزمان صليب فيفرح واش أو يساء حبيب حاله: فكتب إليه:

فإن تسالني كيف أنت؟ فإننى

عزيز علي أن ترى بي كآبة

مُركون (التحل: ٥٣. ٥٥).

المعابة عن الشعبي رحمه الله قال: "حُبّ أبي بكر وعمر ومعرفة

من فضائل

فضلهما من السُّنَّة".

(سير أعلام النبلاء)

Upload by: altawhedmag.com

(العقد الفريد)



إعداد : علاء خضر

### هدل سیام پیم حاکمراہ

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُنل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال: "يكفر السُنة الماضية" (صحيح مسلم ١١٦٢).

### من فضائل الصحابة

عن جعفر بن محمد قال: "من زعم أني إمام معصوم، مفترض الطاعة. فأنا منه بريء، ومن زعم أني أبرأ من أبي بكر وعمر، فأنا منه بريء". (سير أعلام النبلاء)

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أَفْضَلُ الصلاة، بَعَد الصَلاة المُتُوبَة، الصَلاة في جَوْف اللَّيْل، وَأَفْضَلُ الصَيام بَعًد شهر رمضان، صيام شهر الله المُحرَّم". (صحيح مسلم ١١٦٣).

حكم ومواعظ

عن خالد بن معدان رحمه الله، قال: "إذا فُتَحَ لأحدكم بابُ خير، فليسرع إليه، فإنه لا يدري متى يُفْلَق عنه" (سير أعلام النبلاء).

من معالي الأحاديث قد تكرد ذكر ، الفقر، والفقير، والفقراء في الحديث،، وقد اختلف الناس فيه، وفي المسكين، فقيل، الفقير الذي لا شيء له، والمسكين الذي له بعض ما يكفيه، وإليه ذهب المشافعي. وقيل فيهما بالعكس، وإليه ذهب أبو حذيفة. (النهاية في غريب الحديث والأثر).

م ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ مرم العدم ٥٨٩ مرم ٢

دراسات شصت أثر السياق في فهم النص (170) श्री मीटिंग 2 march ( 30) اعداد الد متولى البر اجيلى

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد؛

فقد بدأت في الحلقة السابقة في بيان أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وكتبت تعريفات مختصرة تبين السياق وأهميته وأقسامه. وذكرت أنني سأقسم أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السُنة. المجموعة الثالثة: الآثار عن الصحابة ومن بعدهم. ثم بدأت الكلام عن أدلة القرآن: القرائن اللفظية المتصلة بالنص،

١- قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ الْمُؤْمِنَتِ يَعْشَصْنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوحَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلَا مَا ظَهَرَ مِنْهَاً ﴾ (النور: ٣١).

٢- قوله عز وجل: ( وَٱلْقَوْعِدُمِنَ ٱلنِّكَةِ ٱلَتِي لَا يَرْجُونَ لَكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا يَعْدَمُونَ يَكُلُمُا عَلَيْتِكَ عَلَيْهِ مَعْدَاعُ أَنْ يَعْمَعْنَ فِيابَهُ مَعْدَمُ عَيْرَ مُعْدَعَ عَلَيْ مَعْدَعَ عَلَيْهِ مَا يَعْدَعُن فَي عَلَيْهِ مَعْدَاعُ مَعْدَعُ عَلَيْ مُعْدَعَ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ مَعْدَعُ عَلَيْ وَلَعْ وَلَعْنَا عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَ مُعْدَيْعَانَ عَلَيْ ع مُعْدَيْعُ عَلَيْ عَلَيْ

٣- قوله جل وعلا: ﴿ يُنِياتُهُ النَّي لَتُمُنَّ صَالًمُ مِن النَّتَاتُ إِن ٱتْقَبَدُ هَلَا عَمَدَمَن النَّقِل فَيَطْمَع اللَّه فِ فَمَ مِن النَّتَاتُ إِن ٱتْقَبَدُ هَلَا عَمَدَمَن النَّوْلِ فَيَطْمَع اللَّه فِ فَمَ مَن النَّتَاتُ مِن وَقُلْنَ قُولًا مَعْرُوها () وَقَرْدَ فِ يُبُود كُنَّ وَلَا مَعْرُوها () وَقَرْدَ فِ يُبُود كُنَ وَلَا مَعْرُوها () وَقَرْدَ فِ يُبُود كُنَّ وَلَا مَعْرُوها () وَقَرْدَ فِ يُبُود كُنَّ وَلَا مَعْرُوها () وَقَرْد فَوْ لَا مَعْرُوها () وَقَرْد فَ يُبُود كُنْ وَلَا مَعْرُوها () وَقَوْد مَعْمُ وَاللّه مَعْرُوها () وَقَوْد مَنْعُا فَمُتَلُوهُنَ عُد مَن وَرَبَع عَلَى وَقَدْ مَنْعُا فَمُتَلُوهُنَ مَن وَيَ وَ مُعَن وَيَ مُعَام مَن وَقَلْ مَن وَقَلْ مَن وَلَا مَا لَتُعُوفُنَ مَن وَقُولُولُ مَعْنُ وَلَا مَا لَتُعُوهُنَ مَن وَقُولُولُولُهُ وَلا مَعْذُوهُ وَلا مَعْذَاتُهُ وَلَا مَا لَحُولُهُ عُلَم مُعَالًا مُعَن وَلَا مَن النّه وَقُولُ مَنْ مَن وَقُولُولُهُ مَن اللّه مُعَالًا مُعَن وَلَاتُ مُعْنُ فَعُن وَلَا مَعْنُ مُن مَن وَقُلُولُولُهُ مَن مَن وَلَة مَعْنَ مُولُولُهُ مَن وَلَعُن مَن وَلَة مِعْنَ وَلَا مَا لَحُولُهُ مُعَالًا مُعَالُوهُ مَن وَلَقُولُولُولُ مُولُولُولُ مَعْنَ مُولالُهُ مَعْنَ مُ مَن وَلَا مِعْنَ مُن وَقُولُولُولُ مَعْن مُن وَقُولُ مُعْنَ مُن وَاللّه مُعْنَ مُولال مُولان الله تعالى الما الحدين الله تعالى الله تعالى الله مُعالَى الله مُعالَى الله مُعالَى الله مُعالَى الله مُعالَى الله مُعالَم الله مُعالَى مُعَالَى مُعَالَى مُعَالُولُ مُولَا مُولُ مُعْلُولُ مُ مُعَالَى مُولُولُ مُعَالُي مُولُ مُعْنُ مُعْنُ مُولُ مُعْلُولُ مُعْلُولُ مُعْلُولُ مُعْنُ مُولُ مُ مُولُ مُعْلُولُ مُولُ مُعْلُى مُعْلُولُ مُعْنُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُ مُعْنُولُ مُولُ مُعْنُ مُولُ مُول

٥- قوله تبارك وتعالى: ( يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيُّ قُلُ لِأَزُونَجِكَ وَيُتَائِكَ وَبَسَاءَ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِئِكَ عَلَيْنَ مِن جَلَيْبِهِنَّ ذَلِكَ أَدَقَ أَن يُعْرَفِنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَقُورًا تَحِمًا ( (الأحزاب: ٥٩).

القرينة اللفظية في الآية: (يُدنين عَلَيْهِن مِن جَلَرِيبِهِنَ مَن جَلَرِيبِهِنَ) فما معنى إدناء الجلباب؟

خلاصة ما ذكر في معنى الإدناء:

١- هو تغطية الوجه بالجلباب.

۲- هو شد الجلباب على الجباه فوق الجبين وتشده ثم تعطفه عن الأنف وإن ظهرت عيناها لكن يستر الصدر ومعظم الوجه.

۳- تغطي وجهها حتى لا يظهر منها إلا عين واحدة.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

٤- تغطي نصف وجهها.

٥- تغطية ثغرة نحرها بجلبابها تدنيه
 علىها.

٦- هو القناع فوق الخمار. (انظر تفسير مقاتل بن سليمان ٥٠٧/٣-٥٠٨، تفسير الطبري ٢٢٤/٢٠- ٣٢٥، تفسير الفخر الرازي ١٨٤/٢٥، تفسير القرطبي ٢٤٣/١٤، تفسير البحر المحيط ٥٠٤/٨، تفسير ابن كثير ٢٨٤/٦٦.

وقد سبق أن حررت هذه الآثار من الناحية الحديثية، وبينت أن الآثار التي نقلت عن ابن عباس على أن الإدناء هو تغطية الوجه في رواية، وفي رواية أخرى هو شد الجلباب على الجباه، لم تصح الروايتان سندًا عنه. وصحت آثار عن بعض التابعين في تفسير الإدناء بأنه هو تغطية الوجه، وكذلك صحت آثار بأن الإدناء هو شد الجلباب على الجباه. لكنها موقوفة عليهم وليست مرفوعة.

٢- (من جالابيبهن) فما هو الجلباب؟ قيل: هو القناع فوق الخمار، وقيل هو الرداء فوق الخمار. وقيل: الجلابيب جمع جلباب وهو ثوب أصغر من الرداء وأكبر من الخمار والقناع، تضعه المرأة على رأسها فيتدلى جانباها على عذاريها وينسدل سائره على كتفها وظهرها، تلبسه عند الخروج والسفر (انظر تفسير مقاتل بن سليمان ٣/٧٠-والتنوير ٢٢/٢٢- ١٠٧، المغرب في ترتيب المعرب ص٨٧).

قال ابن السكيت: قالت العامرية: الجلباب: الخمار: وقيل: جلباب المرأة: ملاءتها التي تشتمل بها. وقال الليث: الجلباب: ثوب أوسع من الخمار دون الرداء، تغطى به المرأة رأسها وصدرها (انظر تهذيب اللغة للأزهري (٦٤/١١).

وفي لسان العرب: الجلباب: القميص. والجلباب: ثوب أوسع من الخمار، دون الرداء،

تغطي به المرأة رأسها وصدرها، وقيل هو ثوب واسع دون الملحفة تلبسه المرأة، وقيل هو الملحفة قالت جنوب أخت عمرو ذي الكلب ترثيه:

#### تمشي النسور إليه لاهية مشي العذاري عليهن الجلابيب

وقيل: هو ما تغطي به المرأة الثياب من فوق كالمحفة، وقيل: هو الخمار.. وقيل ملاءتها التي تشتمل بها.. (انظر لسان العرب ٢٧٢/١- ٢٧٢٢).

وكما رأينا فإن الإدناء في الآية اختلفت أقوال أهل العلم فيه، وأرى أنه ليس بدليل قطعي- (أي لا يحتمل إلا معنًى واحدًا)-فيكون حجة لمن استدل بأن الإدناء هو تغطية الوجه. بل هو دليل قطعي في حجاب المرأة وسترها لجميع جسدها بما لا يُظهر مضاتنها. وما يقال في الإدناء يقال أيضًا عن الجلياب.

#### المجموعة الثانية، أدلة الحجاب من السنة:

١- حديث عائشة رضى الله عنها قالت: "كان الرُّكْبانُ يَمُرُونَ بنا ونحنُ مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مُحْرماتٌ، فإذا حاذوا بنا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشَفْناهُ" (مسند أحمد وغيره). القرائن في الحديث:

١- القرائن اللفظية: أ- ونحن مُحُرمات: ومن المعلوم أن المرأة إحرامها في وجهها، فلا يجوز لها تغطية وجهها.

ب- فإذا حاذونا- الركبان- سدلت إحدانا جلبابها. فهل السدل على الوجه للمحرمة يدل على وجوب تغطية وجه المرأة في غير الإحرام، أم يدل على مشروعية ستره؟ وبكلً قال فريق من أهل العلم.

٢- من القرائن الحالية (غير اللفظية) حول الحديث:

١- حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها
 في سنده ضعف، وقد سبق أن بينت علته

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنية الخمسون

بالتفصيل عند الكلام عنه- وقد ضعفه الأنباني في الأرواءح ١٠٢٤. وضعفه الأرناؤوط في مسند أحمد ح ٢٤٠٢١).

٢- شواهد الحديث: عن فاطمة بنت المنذر: "كنا نُخمر وجوهنا ونحن مُخرمات مع أسماء بنت أبي بكر" (موطا مالك ح ١٠٥٠)، وينحوه أخرجه الحاكم في المستدرك ح ١٦٦٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في الإرواء ح ١٠٢٣.

٣- إقرار النبي صلى الله عليه وسلم: والحديث ليس من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما من إقراره: لعلم النبي صلى الله عليه وسلم بسدلهن، فقد ورد في بعض روايات الحديث: ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم. وكون النبي صلى الله عليه وسلم رأى وسكت: فهذا يعني أنه أقر فعل النساء، لكن السؤال: هل الإقرار يستفاد منه الوجوب أم الاستحباب، أم الإباحة فقط؟

يقول الشاطبي؛ وأما الإقرار فمحمله على أنه لا حرج في الفعل الذي رآه-عليه الصلاة والسلام- فأقره أو سمع به فأقره- وأن ما لا حرج فيه جنسٌ لأنواع: الواجب، والمندوب، والمباح. (انظر الموافقات ٤/٤٣٤ - ٤٣٥).

يقول الجويني: اتفق الأصوليون على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قرّر إنسانًا على فعل، فتقريره إياه يدل على أنه غير محظور، ولو كان محظورًا لأنكره، ثم لا يمكن أو مندوبًا، بل يجتمع فيه هذه الاحتمالات. ولا يتبين من التقرير المطلق إلا نفي الحظر (التلخيص في أصول الفقه ٢/٢٤٦). وقد ذكر جماعة من الأصوليين أن دلالة الإقرار هي الإباحة. يقول الزركشي: التقرير وصورته أن يسكت النبي صلى الله عليه وسلم عن إنكار قول أو فعل قيل أو فعل بين يديه، أو في كونه وعلم به، فذلك مُنَزَلَهُ فعله في كونه

مباحًا (البحر المحيط في أصول الفقه ٥٤/٦). ويقول المرداوي: "إذا سكت صلى الله عليه وسلم عن إنكار فعل أو قول بحضرته أو زمنه عالماً به دلَّ على جوازه (انظر التحبير شرح التحرير: ١٤٩١/٣).

فالاتفاق على أن تقرير النبي صلى الله عليه وسلم يدل على مشروعية ما أقرّه، لكن يبقى القول هل التقرير يدل على الوجوب أو على الاستحباب، وهذا يحتاج إلى قريئة أخرى غير إقراره فقط، والله أعلم.

٣- من القرائن اللفظية المنفصلة: ما ثبت من حديث أم المؤمنين عائشة-رضي الله عنها-حديث أم المؤمنين عائشة-رضي الله عنها-الذي قالت فيه: "المحرمة تلبس من الثياب ما شاءت إلا ثوبًا مسه وَرُسٌ أو زَعَفرانٌ، ولا تتبرقع ولا تتلثم، وتسدل الثوب على وجهها إن شاءت (أخرجه البيهقي في الكبرى ح ٩٠٥٠، وقال الألباني: سنده صحيح، إرواء الغليل ٢١٢/٤).

وهذا الحديث قد يُشَكل على قول من قال بوجوب تغطية وجه المرأة في غير حال الإحرام.

الحديث الثاني: حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "ولا تَنْتقب المَرَاةُ المُحُرِّمَةُ. ولا تَلْبَس التُفْارَيْنِ". (أخرجه البخاري ح ١٨٣٨ ضمن حديث طويل عن ابن عمر رضي الله عنهما)، وقال بعض أهل العلم: إن هذا موقوف على ابن عمر رضي الله عنهما، لكنَّ البخاري أشار ابن صحة هذه الزيادة. وذكر اتفاق جماعة من الثقات عليها، خلافًا للحافظ في الفتح، فرجَح أنها موقوفة على ابن عمر رضي الله عنهما. قال الألباني: والأرجح عندي الأول-فرفعها للنبي صلى الله عليه وسلم-، وهو الذي يُشْعر به قول الترمذي: حديث حسن صحيح.

وللحديث بقية. والحمد لله رب العالمين.

> معرم ١٤٤١ هـ - المدد ٥٨٦ السنة الخمسون

# طريق المكارم مُحفوف بالمكاره والمطارم

د. عماد عيسى المتش بوزارة الأوقاف

الحمد لله الذي صرّف الدهور والأزمان ودبّر الخلائق والأكوان حتى عجزت لدى قدرته العقول والأذهان وخضعت لعظمته؛ وصلى الله على نبينا محمد الذي بُعث بأفصح لسان وأعذّب بيان حتى اهتدى به كل حيران هازداد به إيمانًا على إيمان، وعلى آله وأصحابه ذوّوا الفضّل والعرّفان، ما تعاقبُ الْلُوان، وكرّ الْجِديدان، وبعد:

فإنَ الحياةَ في زماننا صارتُ مريرة، وأصبحت النجاة أمَرَّ وأصعبَ منها، ومن نظر في أمرنا، وتأمل في شأننا يؤمن بذلك إيمانًا لا يُخالجه شَكُ، ولا يُخالطُه ريُبٌ.

ومع أنَّ طريقَ النَّجاة لا نَجدُ راحتَنا بدونه، ولا نظفرُ بضالَتنا إلا فيه، ولا نُحسُّ براحَتنا إلا بِه لانَّه الْمَامُول وغايةُ السُّول إلا أنَّ الناس يعد لُون عن سُلُوكه وينحَرفون عن الُحرُص عليه. هذا، مع أن من يخالط الناس ويسمع ما يتهامَسُون به، ويشعر بما يستبقُ إلى نفوسهم، ويقرأ ما يقع في هواجسهم يرى بُعدهم عن سُبل النَّجاة، وحرصهم على سُبُل الْمَالك وطُرُقَ الهاوية.

> محرم ١٤٤٣ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

#### طريق النجاة محفوف بالكاره:

طريق النجاة هو طريق الجنّة، وهو سبيل يجب التزامه، ويلزم ويتعيّن اعتزامه، وطريق الجنّة فيه حسك وأشواك، وقتاد وعوسج، ومُرَّ وحنظل، وكلّها من النبات الذي يوعر السبيل، ويصعب المضي، وفيها من العقبات التي تقطع المرء عن الوصول إلى مراده، وبلوغ حاجته. وتحقيق غرضه، إلا إذا استعان العبد بربه سبحانه هداه سبله وعبد له طريقه ويسر عليه كلً عدب فرات سائغ للشاريين.

عن أبي هريرة: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: رحجبت النار بالشهوات، وحجبت الجنة بالمكاره، (رواه البخاري: ٦٤٨٧، ومسلم: ٢٨٢٢)... قال ابن حجر: "وهو من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم وبديع بلاغته في ذم الشهوات وإن مالت اليها النفوس والحض على الطاعات وإن كرهتها النفوس وشق عليها .... فإن المراد بالمكاره هناما أمر المكلف بمجاهدة نفسه فيه فعلا وتركا كالاتيان بالعبادات على وجهها والمحافظة عليها واجتناب المنهيات قولا وفعلا وأطلق عليها المكاره لمشقتها على العامل وصعوبتها عليه ومن جملتها الصبر على المصيبة والتسليم لأمر الله فيها والمراد بالشهوات ما يستلذ من أمور الدنيا مما منع الشرع من تعاطيه إما بالأصالة وإما لكون فعُله يستلزم ترك شيء من المأمورات ويلتحق بذلك الشبهات والإكثار مما أبيح خشية أن يوقع في المحرِّم فكانه قال: لا يوصل إلى الجنة إلا بارتكاب المشقات المعبر عنها بالمكروهات ولا إلى النار الا بتعاطى الشهوات وهما محجوبتان فمن هتك الحجاب اقتحم. (فتح الباري: ٣٢٧/١١).

#### أصناف الناس في طلب النجاة:

الناس في طلب النجاة ثلاثة أصناف، وعلى ثلاثة أُطُباق وأحوال لا تخرج عن ذلك. الصنف الأول: صنف لا يلتفتُ إليها ولا يعبأُ بها، بل هو منشغلُ بغيرها، وغاً هل عنها، إمًا لكوُنِه

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

حجبت النار بالشهوات ، وحجبت الجنة بالمكاره.

على غير الإسلام، وإما من المسلمين لكنه مشغول بشهواته ودنياه مع كونه مسلما، وهولاء قال الله في شأنهم: إذَّ الَّتِي لا يَرْعُون لِقَامًا وَرَصُوا سَلَيُوَ الدُّنَا وَالمَالَوَّا يَا وَالَّذِي مُمْ عَن مَايَنِنَا عَفِلُون () أَوْلَتِك مَأُوهُمُ التَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْمِبُون ، (يونس: ٧-٨). مَمَنَا لَهُ فِها مَا فَنَاهُ لِمَن تَرْبِدُ ثُمَ مَمَا لَهُ مَعْمَة يَسَلُبُها مَدْعُومًا مَدْحُورًا ، (الإسراء: مَالَى

وهؤلاء لا يُنقبون إلا عن شهواتهم، ولا يطلبون إلا نزواتهم، ولا يبحثون إلا عمًا لا يُجدي عليهم نفعًا في أخرتهم، قد اتخذوا الآخرة وراءهم

ظهريًا، وأكلوا شهيًا، وليسُوا دفيًا، وركبُوا شريًا، وعاشوا عيشًا هنيًا، وانَّلْكَ لتعجبُ أَشَدَ العجب من لهجهم وشغفهم ولهفهم بالشهوات حتى كأنَ طلبها عندهم من الفرائض المُحتُومة، وتحقيقها من الوظائف اللَّأَومة، سلَّمنا الله من حال أهل الغفلة والغواية.

وسبحان الله مع فشوً الإنكار، وتكرار الزَجر وشيُوع الوعيد على كل هذه المسالك لدى الصغار والكبار إلا أنَّ الباب دونهم مغلق، والأمر عييًّ عليهم، والحجب كثيفة على قلوبهم بسوء أعمالهم المُ

بل رأن عل قريم مَاكَاوا يَكَرونَ (المطففين: 14). ومن أوضح آفة هـوُلاء القوم لا ينتفعون بجوارحهم فترى نفوسهم ضعيفة وأحوالهم طفيفة وعاداتهم سخيفة. لا يفقهون بقلوبهم شيئًا ولا يكادون يحسنون في الحق قولًا، ولا يملكون لحجته له سَمْعًا، وهذه زَلَات فاحشة. وفعُلاتُ مُوحشة، لو أدركوا خطرها وعاينوا مصيرها لما ذاقت عيونهم للنوم غمضًا، ولا عرفت أبدانهم للراحة عوضًا، ولا جعلوا من هذه المعاني تركًا ورقضًا.

وصدق الله حين وصفهم وذكر نعتهم فقال: وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ صَحْمِرًا مِنَ لَلِي وَأَلَانِ لَمْ فَلُوبٌ لا يَقْتَمُونَ بِمَا وَلَمْ أَعْنُ لا يُصِرُونَ بِمَا وَلَمْ مَانَانُ لا يَسْعُونَ بِمَا أَوْلَتِكَ كَالْأَمْنِهِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْعَنفِلُونَ ، (الأعراف:104).

فلما أهملوا جوارحهم صاروا كالبهائم التي يعيش منها ما يعيش وهو هائم، بل نزلوا إلى الدرك الأسفل فصاروا أقل من الأنعام، وأضل من البهائم والهوام، وأذل مما أذركه الذل والرغام ؛ لأنها لم تكلف، ولم تغرز فيها غريزة العقل، بل يكفيها أن يعذبَ شريها، وأن يأمن سربُها، وأن يطيب لها طعامُها وشريها، وهي مع ذلك تسبح خالقها بما فطرها عليه، وتعبد ربها بما هداها إليه، أما ابن آدم فقد وفقه الله للعقل، وجعل فيه فهمًا يتبوأ به منازل الفضل، غير أنه هجر طريق العدل. وقال أيضًا: . وَإِنْ تَدْعُرُهُمْ إِلَى لَقُدْتُ لَا يَسْعُوَّ وَمَرْحَهُمُ الله وذ إلك وهم لا يصرون ، (الأعراف: ١٩٨). وقال أيضًا: . يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَتُوا أَطِيعُوا أَقَهَ وَرَسُولُهُ وَلا قَوْلُوْا عَنْهُ وَالْنَدْ تَسْعُوْنَ ] وَلَا تَكُونُوا كَالْبِرَ قَالُهُا سَجِعْنَا وَلَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ ۞ ♦ إِنْ شَتْرَ ٱلدُوآتِ عِندَ اللهِ الصُّرُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ (٢) وَلَهُ عَلَمُ أَمَّةً فيهم خَبْرًا لاسْمَعْهُمْ وَلَوْ أَسْمَعْهُمْ لَتُوْلُوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ ،

#### (الأنفال:٢٠٠).

وهؤلاء لا يشعرون بحجم الخسارة ولا يحسون بقدر المصيبة؛ لأنهم في غفلة مستحكمة، والمصيبة في أي شيء هينة إلا مصيبة الدين، فإنها مصيبة لا يُجَبر كسُرُها، ولا يعوضُ فقدُها. مصيبة الإنسان في دينه

#### أعظم من جائحة الدهر

والصنف الثاني: صنف يدّعي طلبها، ويُظهر قصدها لكنّه لم يصدُق في ذلك، ولم يقم بشيء من أسباب النّجاة، ولم يأت بما يُعينه على الوُصُول، فهو يكتفي بالتّمني، ويرضى بإظهار بعض الرغبة في ذلك، وهذا الصنف لا يُهْمَه أن يتصدّى لتلك الطرائق. ولا يشغلُه أن يغُوص على شيء من هذه الحقائق.

والصنف الثالث: هو خلاصة الخلق، وزُبدة أهل الحق وقالة الصدق، قوم قد حلاهم الله بالتوفيق، وأيدهم بنصره، ووفقهم لهدايته، وقرن منطقهم بالسداد، وجعل عاقبتهم الحسنى ويسر خاتمتهم لليُسرى، وليس هُنالك ما هو أحظى من ذلك، وهو صنف يعيش لأجل هذه

خُلاصة الْخُلق، وزُبْدة أهل الَحق وقالة الصّدق، قوم قد حلّاهم الله بالتُوفيق، وأيَدهم بنصره، ووفْقهم لهدايَته، وقرن منطقهم بالشداد، وجعل عاقبتهم الْحُسْنى ويسُر خانقتهم لليُسرى.

النّجاة، ويقضي حياته في طلبها، ويعمل للظّفر بها، ويجتهدُ في أرتيادها، ويتعبُ في التُنقير عنها أزْمنة، وطلبها طلب الخبيء في الأَمكنة، ويبحث عنها بحث الدفين : لأنه يقظان النفس، منتبهُ إلى المصير المُنتَظر، ومستعدُّ للقاء المُحتُوم، ولَذا فهو يعجُل بالعمل الصالح قبل هُجُوم المُنيَّة، وهوات الأُمنيَة، وهوَلاء خير البريَّة.

#### وهـ وَلاء قال الله فيهم: < وَمَنْ أَزَادَ ٱلْآحَرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعَيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ قَأَوْلَتِهَكَ كَانَ سَعَيْهُم مَسْكُولً ، (الاسراء: ١٩).

فكن من هذا الصنف الثالث الذي يكون دائم الاستعانة بالله، ماضي العزائم، قوي الإرادة طويل النفس، بصيرًا بالطريق وعقباته، مُحِبًّا لدينه، حريصًا على الظفر بآخرته.

#### وليس يرد النفس عن شهواتها

#### من القوم إلا كل ماضي العزائم

إن هذه الأوصاف تحسم مادة الغفلة عن طريق النجاة، وتقطع العادات التي تعوق المرء، وتُزيل

عنه العوالق التي تعلق به فتقعده وتثبّطه. وهذا الصنف أيضًا محبُّ للحق مائل إليه صادفٌ عمًا سواءً، ومع أنَ الحقَ مَرٌ، ومن توحاه لزمه أنْ يتحمّل مرارتَه، إلا أنهم قد رضوا بهذه المرارة، وصبروا على بشاعتها، وأرغموا الطبع على قبول الذواء مع كراهة طعمه لأنه ليس ينفع الدواء إلا بالصبر على مرارته.

وبهذا ملك هذا الصنف من نفسه الزمام، وعُوقٍ من الوقوع في الملام، ونجا من الحسرة والندامة، وفاز في الدارين بالسلامة، ولا يخفى هذا على المنصف المعافى من الهوى. وللحديث بقية إن شاء الله.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فيجب على الدعاة إلى رسالة الإسلام الخالدة اقتفاء أثر النبي صلى الله عليه وسلم في تبليغها، وهي رسالة عامة كاملة، ونعمة تامة صابغة، امتن الله بها على الإنسانية كلها-وهي مدعوة إلى الإيمان بها أينما وجد منها فردًا أو جماعة- منذ علم الله تعالى أنموذ جها الأول آدم عليه السلام، تعليم استعداد مفطور، جعله في جبلته، واستجلى ظهوره في ذريته جيلاً بعد جيل.

A DEC

د. عبد الوارث عثمان أستاذ الفقه القارن جامعة الأزهر

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ (

44

إن هذه الرسالة العالية تتحمل أم الإسلام مسؤولية تبليغها وصونها وحمانتها من عيث العابثين وكيد الكائدين، فيعرضون هدايتها وحقائق وحيها، عرضا يبلغ من العقول وكامن اليقين، والاقتاع الذي لا تبقى للشبهة معه مكان. ومن هنا فإن تبليغ الرسالة أول مراتب الجهاد، فهو جهاد بالحجة، وهو جدل تتوالى دلائله وتتابع براهينه في جانب الأمر والنهى. والطلب والترك، والإيجاب والسيلب، سيليًا في النهى عن الانحرافات العقيدية والتعبدية والسبلوك الاجتماعي فيالأخلاق والمعاشرة والمعاملات، بما يجب أن يفضى إلى القضاء على الانحرافات، ويقود أسسيها، وبهدم دعائمها المعششة في أوهام المدارك، ويمسيح أشارها من لوح الحياة وواقع الوجود، وايجابًا في الأمر وطلب ما يجب أن يملأ فراغ القلوب والعقول والأرواح من عقيدة مستقيمة النهج يسيغها العقل ويثبتها، وينصرها الحس ويهضمها، ويرحب بها الوجدان ويتقبلها ويهش لها الضمير الإنساني ويتشربها، وتعبدات ترتاح لها الفطر السليمة النقية، وأخلاق يرتضيها الشعور

إن هذه الرسالة العالمية تتحمل أمة الإسلام مسؤولية تبليغها وصونها وحمايتها من عبث العابثين وكيد الكائدين.

> الإنساني المهذب، ومعاملات يسبودها العدل ومبودة الإخاء الإنساني، ومساواة في الحقوق والواجبات الإنسانية، وتراحم، مع وعنزيمة احتمال الأذى وفادح البلاء. وقد يفضي وفدادح البلاء. وقد يفضي الجهاد والمدافعة لأعداء الله وأعداء رسالته المتربصين أهدافها من العقول والقلوب والأرواح.

وتبليغ هذه الرسالة التي رفع لواءها النبي صلى الله عليه وسلم رسول الإنسانية الذي أرسله الله ليخرجها من الظلمات إلى النور بإذن ربه يتركز على نلائة أمور لا بد من تحقيقها:

أولاً، فقه الداعية لممته ودعوته.

دانيًا، طريقة إعداد الدعاة وتكوينهم.

شالشا، إجادة استخدام وسائل الدعوة ومناهجها. ومن الإجمال إلى التفصيل:

أولا: فقه الداعية لهمته ودعوته:

إن الداعية إلى الله تعالى يجب أن يبلغ من قوة الإيمان ما يجعله، وأن يبلغ من شدة الاخلاص ما يدفعه للتضحية بأعز وأنفس ما يملك في الدعوة إلى الله وتوحيده وإعلاء كلمته. فالدعوة إلى الله من أعظم القريات، وكفاها عزا وفخرًا أنها عمل الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام. وهذه المهمة جعلها رسول الله صلى الله عليه وسلم ملقاة على عاتق العلماء المخلصين، والدعاة الصادقين في قوله صلى الله عليه وسلم: "بلغوا عنى ولو آية" (رواد أحمد في . (7EA7 0 June

والدعوة إلى الله والاشتغال بها، والإحاطة بكيفية استخدام وسائلها ومعرفة مناهجها هو أرفع أنواع العلم وأعلاه رتبة، ولذلك قال بعضهم: "ليس شيء أعز من العلم، الملوك حكام الناس، ولكن العلم حاكم على الملوك".

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

والدعاة إلى الله يقومون والتبليغ عن الله تعالى على هدى وحيه إلى رسله عليهم الصلاة والسلام والخطباء من الدعاة هم ألسنة الإسلام ورسالته، ولما كان التبليغ عن الله سبحانه وتعالى لا يكون إلا بعد العلم بما يبلغ والصدق فيه، لم تحصل مرتبة التبليغ إلا لمن اتصف بالعلم والصدق.

يقول ابن القيم في إعلام الموقعين عن رب العالمين: وإذا كان منصب التوقيع عن الملوك بالمحل الذي لا ينكر فضله، ولا يجهل قدره، وهو من أعلى المراتب، فكيف منصب التوقيع عن رب الأرض والسموات؟! فحقيق يمن أقيم في هذا المنصب أن يعد له عدته، وأن يتأهب له أهبته، وأن يعلم قدر المقام الذي أقيم فيه، ولا يكون في صدره حرج من قول الحق والصدع به، فإن الله ناصره وهاديه .... وليعلم المفتى عمن ينوب في فتواه، وليوقن بأنه مسؤول غدا وموقوف يين يدى الله".

وقد بشر الله سبحانه وتعالى الدعاة إلى الله بالفلاح في قوله تعالى: (وَلَتَكُنُ بَلْكُرُونِ وَمَتَهَوَنَ عَنَ ٱلْمُنَكَمُ وَأَوْتَهَكَ مُمُ ٱلْمُلْحُونِ وَمَتَهَوَنَ عَنَ ٱلْمُنكَمُ عمران: ١٠٤)، والأمة المسلمة هي الأمة المستشهدة على

46

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩

السنة الخمسون

لا تكليف من غير اعلام ولا ثواب ولا عقاب من غير علم بالرسالية ودعوة إليها.

الأمم، والتي جعلها الله خير أمة أخرجت للناس بقيامها بالدعوة إلى الله بالأمر بالعروف والنهى عن المنكر؛ يقول تعالى: (كَنْنَمْ خَبْرُ أُمَّة لْمَحْتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَاسَى أ لحت لكان تم له المنافية التامذي وأخذكم النَسِفُونَ ) (آل عمران: ١١٠). ووظيفة هذه الأمة حراسة وحى الله وإيقاؤه منارًا عاليًا يومض بالإشعاء الهادي كى يهتدي به السائرون في ظلمات البروالبحر. عن أبى أمامة الباهلي قال: " ذكر لرسول الله صلى الله عليه وسلم رجلان؛ أحدهما عابد، والأخر عالم، فقال

ثمً قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنَّ الله وملائكته وأهل السَّماوات والأرض حتى النَّملة فَح جُحرها وحتى الحوت ليصلُون على معلم النَّاس الخير" (صحيح الترمذي ٢٦٨٥)، وفي الصحيح: "العلماء ورثة الأنساء".

والدعاة اليوم لا يقومون بمهمة تعليم الناس الخير ووعظهم وإرشادهم وتذكيرهم بالله فحسب.. وإنما يقومون بإعادة بعث دين الله من جديد. وحتى تظل الدعوة إلى الإسلام قائمة إلى يوم الدين كانت تلك الدعوة واجبة على الأمة كلها وجوبًا فرديًا وجماعيًا تنفيذا لقوله تعالى: (وَلَتَكُن مِنْكُمُ أَنَّهُ بِدَعُونَ إِلَى ٱلْخَبْرِ وَبَأْمُرُونَ بِلْغُرُونِ وَسَهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَر وَأُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُغَلِحُونَ) (آل عمران: ١٠٤)، ولأنه لا تكليف من غير إعلام ولا ثواب ولا عقاب من غير علم بالرسالة ودعوة إليها يكون على الأمة واجبان، أحداهما: ما يقوم به كل واحد بعينه في الدعوة إلى الله هاديًا مرشدا. ثانيهما: أن يخصص لهذه الدعوة من الأمة من يكون له فضل علم بكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وفضل كفاية بيانية وحكمة إدراك كما فعل رسول الله صلى الله

#### Upload by: altawhedmag.com

رسبول الله صلى الله عليه

وسلم: فضل العالم على

العابد كفضلى على أدناكم

عليه وسلم عندما اختار مصعب بن عمير رضي الله عنه لأهل المدينة يفقههم في الدين ويعرفهم القرآن ويؤمهم في الصلاة: فكان نعم الداعية بفقه مهمته ودعوته التي أينع ثمرها وطاب غرسها.

ومن الواقع العملي في حقل الدعوة إلى الله عز وجل متعين لنا أن المشتغلين بالدعوة ينقسمون إلى قسمين: دعاة وأدعياء؛ فالدعاة هم المتخصصون في هذا المجال الفاهمون لتطلياته الذين أفنوا زهرة شبابهم في تحصيل سائر المعارف التى تخدم هذه الدعوة والتزموا بها قولا وفعلا وارشيادا، والأدعياء هم المقمحون أنفسهم في هذا المجال من غير دراية كافية لما يجب لتبليغ رسالة الإسلام على نحو يضمن سلامة الدعوة من طعن الطاعنين وتقولات المتخرصين. وانتحال المبطلين وتأويل الحاهلين.

ولا أقصد بذلك أن الدعوة الإسلامية في تبليغها قاصرة على فنة معينة أو جماعة محددة أو هي حكر على أناس مخصوصين: فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: "بلغوا عنى ولو آية". فلن يمنع أحد من التبليغ. ولكن يبلغ الإنسان بالقدر الذي

يعرفه لا يُقَحم نفسه في كل علم من العلوم الإسلامية. ثانيًا: طريقة إعداد الدعاة وتكوينهم:

وإذاكانت هذه مهمة الدعاة إلى الله ومنزلة الدعوة وحاجة البشرية إليها: فانه من الواجب الاهتمام بطريقة إعداد الدعاة وتكوينهم بتوسيع مداركهم ومعرفة أحوال المدعوين وطبائعهم ومخاطبتهم على قدر عقولهم ويلسانهم ومواكية العصر والاستفادة مماجد من تقنيات في وسائل الاتصالات الحديثة المقروءة والمسموعة والمرئية وتوظيفها فيخدمة الدعوة إلى الله وبيان حقائق الإسلام ودحض الأباطيل والشبهات وتصحيح المفاهدم الخاطئة وتوظيف تلك التقنيات الحديثة في خدمة كتاب الله تعالى وسنة رسو له صلى الله عليه وسلم حفظا وترتيلا وتدبرا وعملا، والحث على مكارم الأخلاق مقترنة يطلب المزيد من العلم النافع؛ لأن العلم مفتاح العلا والرقى والتقدم والنهوض وهو سبيل الأمة إلى العز والمجد والسيادة والريادة، والعلماء هم صفوة الأمة وهم شهود الحق، قال تعالى: «شهد الله أنه لا إله إلا هو واللاتكة وأولو العلم قائما بالقسط

لا إلـه إلا هـو العزيز الحكيم ((ل عمران: ١٨)). ومن ثم كان على الداعية إلـى الله التحلي بالخلق الكريم، وأن يكون قدوة طيبة وأسوة حسنة، قال علي بن أبي طالب: "حال رجل في ألف رجل خير من قول ألف رجل في رجل".

ثالثًا: وسائل الدعوة ومناهجها:

والقصود بالمنهج هنا طريقة التخطيط وفق مستجدات العصر للوصول بالدعوة إلى قلب المدعو وتتنوع هذه المناهج بتنوع أحوال المدعوين فمن منهج فطري إلى منهج عاطفي أو عقلي أو علمي في ضوء الكتاب والسنة وفقه الأولويات وفقه النوازل حتى تؤتى الدعوة أكلها باذن ربها بهدى وموعظة يقول-سبحانه وتعالى-: «ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هى أحسن إن ريك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين، (سورة النحل: ١٢٥)، والحكمة في اللغة بمعنى العدل والحلم والنبوة والقرآن. والحكمة: اصابة الحق بالعلم والعمل وفي الشرع جاءت بأكثر من معنى ويجمعها الإصابة في القول والعمل معًا. والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

# أخبار العالم الإسلامي

### إسلام ٦٨٣١ شخصا في ١٥ قرية بدولة غانا الإفريقية

أعلنت مؤسسة نماء الخيرية عن نتائج "قافلة الوالدة الدعوية" التي جابت بها ٥١ قرية في أكثر من منطقة بدولة غانا الإفريقية، وذلك في إطار فعاليات وأنشطة المؤسسة الدعوية خلال العام الجاري. وتسبَّبت القافلة في دخول الإسلام ١٥ قرية لم يكن بها مسلمون من قبل، كما بلغ عدد المسلمين الجدد خلال القافلة حوالي ٦٨٣١ مخصًا كانوا قد أشهروا إسلامهم على يد شخصًا كانوا قد أشهروا إسلامهم على يد الدعوية المختلفة، وقامت مؤسسة نماء الخيرية بذبح أكثر من ٥٨ ذبيحة، لتنفيذ موائد الطعام وإفطار الصائمين والولائم الخيرية داخل القرى الفقيرة.

### مسلمو ولاية كاليغورنيا يساعدون المحتاجين ضد فيروس كورونا

يمثل توفير المعدات الصحية تحديًا متزايدًا يواجه مجتمعات مختلفة في الولايات المتحدة الأمريكية، في ظل انتشار فيروس كورونا المستمر منذ شهور في جميع الولايات الأمريكية المختلفة، لذلك قرر مجموعة من المتطوعين المسلمين في ولاية كاليفورنيا تقديم المساعدة لأفراد المجتمع، من خلال توزيع الأقنعة الواقية من الفيروسات. وعدد من الخدمات الطبية المقدمة، استجابة منهم لنداء المسؤولين والمتخصصين للحد من انتشار فيروس من الجمعيات الإسلامية والمتطوعين الشهر عالي الجودة، وقابل للاستخدام أكثر من مرة بشكل مجاني على الواطنين.

### مساجد أسكتلندا تعود لفتح أبوابها من جديد

بعد أشهر من الغلق التام بسبب انتشار فيروس كورونا في "أسكتلندا" كغيرها من دول العالم، عادت المساجد والمراكز الإسلامية في أسكتلندا لفتح أبوابها للمصلين مرة أخرى بعد غلقها منذ شهر مارس الماضي، جراء مجموعة من الإجراءات الاحترازية والوقائية، وقد رحبت المساجد والمراكز الإسلامية بقرار إعادة الفتح مرة أخرى، مؤكدين الترامهم بكافة الإجراءات الوقائية المتبعة؛ مما يمكن المصلين من الدخول إلى المساجد مرة أخرى، ومن بين المساجد التي تم إعادة فتحها المسجد الرئيسي والمركز الإسلامي في أبردين، ومسجد الحكمة، ومسجد إينفيرنيس ومسجد دندي المركزي، وذلك بعد أسابيع من التحضير وتطبيق الإجراءات، وأوضح هاروق دوراني مسؤول مسجد الحكمة بمدينة أبردين أن المسجد كان يقدم خدمات افتراضية لجميع أعضاء المجتمع في أبردين طول فترة الإغلاق. كما هو الحال مع المراكز الإسلامية الأخرى التي كانت تقوم بإرسال الوجبات الغذائية للمحتاجين، وأكمل فاروق دوراني أنه من الرائع العودة مرة ثانية للمساجد، لكن مع اتباع كافة الإجراءات الاحترازية والقواعد الصحية، وتبقى سلامة المساجد، مع المحائية الإغراري المحترازية والقواعد الصحية، وتبقى سلامة المين من أولويات الغذائية الإجراءات الاحترازية والقواعد الصحية، وتبقى سلامة المالين من أولويات الغذائية المحتاية المحتران المحتاي المحائية المصاحري المحراء المحتمع المحتمع المحتمة المحترة المحراءات المحتران المحائية المحراءات وأوضح مارون محين معراد المحائية المحتمة المحتمة المحتمة الإغاري معاد الحكمة الإغراري التي كانت تقوم بإرسال الوجبات الغذائية المحتاجين، وأكمل فاروق دوراني أنه من الرائع العودة مرة ثانية للمساجد، لكن مع اتباع كافة الإجراءات الاحترازية والقواعد الصحية، وتبقى سلامة المصلين من أولوياتنا.

> نحرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



## المؤسسات الإسلامية البريطانية تقدم مثلا رائعا في ظل أزمة كورونا

تركت الأشهر الماضية عبنًا ثقيلًا على كافة دول العالم في مواجهة وباء فيروس كورونا، مما استوجب على الجمعيات والمؤسسات الخيرية المختلفة الوقوف بجانب الناس والدول لعبور هذه الأزمة الصحية الكبيرة، وانطلاقا من تعاليم الإسلام، فقد ضربت المؤسسات الإسلامية الخيرية والاجتماعية في بريطانيا مثلا رائعًا في الوقوف بجانب الناس في الأوقات الصعبة؛ لتخطى أزمة فيروس كورونا، والمساعدة في الحفاظ على سلامة وحياة الناس، وعلى مدار الشهور الماضية، وفي ظل الإجراءات الصحية والوقائية - أقامت معظم الجمعيات الخيرية والمراكز الإسلامية عددا من الأنشطة والفعاليات التي تهدف إلى مساعدة الناس والمتضررين من أزمة انتشار الفيروس.

وذكر منتدى الجمعيات الخيرية الإسلامية (MCF) في تقريرها الجديد أن ١٩٤ مؤسسة خيرية إسلامية قدمت مجموعة كبيرة من الخدمات لستحقيها، ومن هم في أمس الحاجة إليها بسبب تفشى المرض.

وقال "Fadi Itani" الرئيس التنفيذي لمنتدى الجمعيات الخيرية الإسلامية في بريطانيا: "إن المؤسسات قدمت المساعدات، ووقفت بجانب المجتمع البريطاني، انطلاقا من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ‹مَنْ كَانَ يُؤْمَنُ بِاللَّهُ وَاتَّيَوْم الآخر، فليحسن إلى جاره ...

فقد قامت بعض الجمعيات الإسلامية بمساعدة الكثير من الناس الذين يعانون قلة كسب العيش بسبب توقف أعمائهم في ظل أزمة كورونا.

## قوافل دعوية لتوزيع الكتب وتعريف الناس بالإسلام في تايلاند

تقيم "جمعية النور للتنمية" عددًا من القوافل الدعوية في "تايلاند"؛ حيث تقوم بتوزيع العديد من الكتب التعريفية بالإسلام، والتحدث مع الناس وتعريفهم بالإسلام، والإجابة على الأسئلة وغيرها من الفعاليات، وأوضح الشيخ محمد شاهين مشرف جمعية النور 1- أن القوافل الدعوية لتوزيع الكتب التعريفية بالإسلام هي قوافل متحركة لضمان توزيع أكبركم من الكتب على الناس والحديث معهم للدخول إلى الإسلام.

كما أشار محمد شاهين إلى أن أعضاء الجمعية والمتطوعين قد نجحوا في توزيع أكثر من ١٠٠٠ كتاب دعوي مترجم إلى اللغة التايلاندية، لينتفع من هذه القافلة الدعوية أكثر من ٢٥٠ من غير المسلمين، وتسعى جمعية النور إلى توزيع عدد أكبر من الكتب خلال القوافل الدعوية القادمة. ونفذت حمعية النور للتنمية خمس قوافل دعوية أسبوعية إلى الآن، وقد وزعت خلالها عددًا كبيرًا من الكتب التعريفية بالإسلام خلال يومى السبت والأحد من كل أسبوع، كما أسلم خلال القوافل بعض من الناس على يد دعاة الجمعية.

ومن الجدير بالذكر أن "جمعية النور للتنمية" تسعى لنشر وتبليغ الإسلام داخل مدن تايلاند من خلال العديد من الفعاليات والأنشطة الدعوية. كما تتولى الجمعية توزيع الكتب الإسلامية للطلاب المسلمين وغيرهم بعدد من اللغات؛ مثل: اللغة التابلاندية، ولغة فيتنام، ولغة بورما. ولغة كمبوديا، وذلك بالتعاون مع جمعية "تبليغ الإسلام".

محرم ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٨٩ هي 49



الأسرة المسلمة

بين المحظور والماح

التجهيز للبناء يين

لعروسين



د. جمال عبد الرحمن

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون O

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد.

فإن الله سبحانه وتعالى أراد بعباده اليسر فقال جل وعلا: "يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر". سورة البقرة. وقال الرسول صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين". بل أمر عليه الصلاة والسلام بالتيسير بين الناس وعدم الإعسار عليهم فقال: "يسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا". البخاري (٦٩)، ومسلم (١٧٣٤). فإذا كان الأمر كذلك فتعالوا بنا نطبق ذلك المبدأ الرحيم على الزواج وتبعاته من نفقات وتجهيزات.

#### جهاز فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم

لننظر جميعا إلى جهاز واحدة من سيدات نساء العالمين، بنت سيد ولد آدم أجمعين، حينما جهزها أبوها صلى الله عليه وسلم لتدخل بيت الزوجية.

قالت أم أيمن رضي الله عنها؛ وليت جهازها (أي جهاز فاطمة) فكان فيما جهزتُها به مرفقة (وسادة أي مخدة) من أدم (جلد) حشوها ليف (ليف النخل) وبطحاء (رمل) مفروش في بيتها.

عن دارم بن عبد الرحمن بن ثعلبة الحنفي قال: حدثني رجل أخواله الأنصار قال: أخبرتني جدتي أنها كانت مع النسوة اللاتي أهدين فاطمة إلى علي ؛ قالت: أه ديت في بُردين (ثوبين) عليهما دُملوجان (حُلي أملس) من فضة مُصَفران (مطيبان) بزعفران، فدخلنا بيت علي فإذا إهاب (جلد) شاة على دكان (دكة مبنية من الطين للجلوس عليها كالمصطبة) ووسادة (مخدة) فيها ليف، وقربة (سقاء) ومنخل ومنشفة وقدح (إناء يؤكل فيه).

قال علي: لقد تزوجت فاطمة وما لي ولها إلا جلد كبش ننام عليه بالليل ونعلف عليه الناضح بالنهار، وما لي ولها خادم غيرها. والناضح هو: البعير.

وعن علي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما زوَّجه فاطمة بعث معها بخميلة (قطيفة) ووسادة أدم حشوها ليف". ابن حبان. ورحائين وسقاء وجرتين - والجرة إناء من الفخار - فقال علي لفاطمة ذات يوم: والله لقد سنوت - سقيت -حتى قد اشتكيت صدري، وقد جاء الله أباك بسبي فاذهبي فاستخدميه - اطلبي خادماً - فقالت: وأنا والله قد طحنت حتى مَجَلتُ (تورمت) يداي. فاتت

النبى صلى الله عليه وسلم فقال: «ما جاء بك يا بنية،؟ قالت: جئت لأسلم عليك، واستحيت أن تسأله ورجعت، فقال على: ، ما فعلت،؟ قالت: استحييت أن أساله، فأتياه جميعًا فقال على: والله يا رسول الله لقد سنوت حتى اشتكيت صدرى، وقالت فاطمة: قد طحنت حتى مجلت يداى وقد أتى الله بسبى وسعة فاخدمنا، قال: «والله لا أعطيكما وأدع أهل الصفة تطوى بطونهم لا أجد ما أنفق عليهم، ولكني أبيعهم (يعنى يبيع الخدم) أنفق عليهم أثمانهم ،، فرجعا فأتاهما النبى صلى الله عليه وسلم وقد دخلا في قطيفتهما، إذا غطيا رؤوسهما تكشفت أقدامهما، وإذا غطيا أقدامهما بدت رؤوسهما فثارا، فقال: مكانكما؛ ألا أخبركما بخير مما سألتماني ؟ فقالا: بلي. فقال: اكلمات علمنيهن حبريل؛ تسبحان في دبر كل صلاة عشرًا، وتحمدان عشرًا، وتكبران عشرًا، وإذا أويتما إلى فراشكما فسبحا ثلاثا وثلاثين، واحمدا ثلاثا وثلاثين، وكبرا أربعًا وثلاثين ، قال: فوالله ما تركتهن منذ علمنيهن رسول الله، فقال لداين الكواء: ولا ليلة صفين؟ فقال: قاتلكم الله يا أهل العراق، ولا ليلة صفين. وليلة صفين كانت ليلة حرب وشدة. الترغيب والترهيب٢/٢٧٢.

فانظروا أيها المسلمون هذه بنت سيد البشر وهذا جهازها، وهذا موقف أبيها منها لما طلبت خادمًا ليس ترفهًا ولا من الكماليات، وإنما لأنها قـد تورمت يدها من طحن الحب

على الرحى، واشتكى زوجها علي آلام صدره من كثرة سقي الماء، ثم إن عندهما في البيت قطيفة (غطاء) لا يكفي لتغطيتهما كما في رواية ابن حبان. قالت فاطمة: وعلينا قطيفة إذا لبسناها طولاً خرجت منها خرجت منها رؤوسنا وأقدامنا.

حرجت منه رووست والمستا. فهل نتعلم من هـ ولاء الأخيار؟ ولا أقول نضيق على أنفسنا ولكن أقـول: لا نشدد على أنفسنا ولا نكلفها ما لا تطيق، فالله تعالى لا يكلف نفسًا إلا وسعها.

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: في هذا الحديث فائدة: أن من واظب على هذا الذكر عند النوم لم يصبه بعياء، لأن فاطمة شكت التعب من العمل فأحالها صلى الله عليه وسلم على ذلك. كذا أفاده ابن تيمية. قال ابن حجر: وفيه نظر ولا يتعين رفع التعب، بل يحتمل أن يكون من واظب عليه لا يتضرر بكثرة العمل عليه ولو حصل له التعب، والله أعلم.

قال: وفيه أيضا العام. قال: وفيه أيضا ماكان عليه السلف الصالح من شظف العيش وقلة الشيء وشدة الحال، وأن الله تعالى حماهم الدنيا مع إمكان ذلك صيانة لهم من تبعاتها، وتلك سنة أكثر الأنبياء والأولياء.

وذكر ابن حجر رحمه الله رواية تفيد أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يدخل على فاطمة وعلي بدون إذن: قال علي: فأتانا وقد دخلنا فراشنا، قلما استأذن علينا تخششنا لنلبس علينا ثيابنا، فلما سمع منا ذلك قال: ،كما أنتما في

السنة الخمسون

لحافكما .. قـال: وقي الحديث إظهار غاية التعطف والشفقة على البنت والصهر ونهاية الاتحاد برفع الحشمة والحجاب. مكانهما فتركهما على حالة اضطجاعهما وبالغ حتى أدخل رجله بينهما حتى علمهما ما هو الأولى بحالهما من الذكر عوضًا عما طلباه من الخادم.

فتح الباري ١٢٠/١١ بتصرف. إعلان النكاح والفناء فبه والضرب بالدفوف عن ابن التربيير أن النبي

عن أب الربير أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أعلنوا النكاح . صحيح الجامع - ١٩٧٢ -

عن يحيى بن سليم قال: قلت لحمد بن حاطب: تزوجت امرأتين ما كان في واحدة منهما صوت (يعني دفا) فقال محمد: قال صلى الله عليه وسلم: فصل ما بين الحلال والحرام الصوت بالدف. (أخرجه الحاكم وقال: صحيح الإسناد) الجانز وغيره الإعلان والإشهار. والصوت هو الغناء المباح.

قال المباركفوري: وقال الفقهاء: المراد بالدف ما لا جالاجل له، كذا ذكره ابن واستدل (السبكي) بقوله: واضربوا، على أن ذلك لا يختص بالنساء لكنه ضعيف. والأحاديث القوية فيها الإذن في ذلك للنساء فالا يلتحق التشبه بهن انتهى. قلت: وكذلك الغناء المباح في العرس مختص بالنساء فلا يجوز للرجال.

تحفة الأحوذي؟ / ١٧٨. وقال المناوي: وقد أضاد الخبر حل ضرب المدف في العرس، ومثله كل حادث سرور. ومذهب الشافعية أن الضرب به مباح مطلقًا ولو بجلاجل وقد وقع الضرب به بحضرة شارع الملة ومبين الحل من الحرمة.

عن عائشة أنها زفت امرأة إلى رجل من الأنصار فقال نبي الله صلى الله عليه وسلم: با عائشة ما كان معكم لهو؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو -والمقصود بالله والغناء. البخاري.

لكن كيف يكون الفناء ؟ يصف لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعضه ونموذجًا منه:

عن جابر قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة: أهديتم الجارية إلى بيتها، قالت: نعم، قال، وههلا بعثتم معها من يغنيهم يقول:

أتيناكم أتيناكم

فحيونسا نحييكم

فان الأنصار قوم فيهم غزل ، أحمد والبزار. حسن لغيره،

عن عبد الله بن بريدة رضي الله عنه أن أمة سوداء أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجع من بعض مغازيه. فقالت: إني كنت نذرت إن ردك الله صالحا أن أضرب عندك فافعلي. وإن كنت لم تفعلي فلا تفعلي. فضربت فدخل أبو بكر وهي تضرب. ثم دخل عيره وهي تضرب. ثم دخل مقتعة. فقال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: إن الشيطان ليفرق منك يا عمر، أنا جالس ها هنا ودخل هولاء. فلما أن دخلت فعلت ما فعلت . مستد أحمد ٣٥٣/٥.

وإذا كان هذا الحديث عن إعالان النكاح فإن لـزواج السر أضرارًا بالغة كما سيأتي.

#### زواج السر ومشاكله

عن الحسن أن رجلا تزوج امرأة، فاسر ذلك فكان يختلف إليه (يتردد عليها) في منزلها، فحرآه جار لها يدخل عليها فقذفه بها، فخاصمه إلى عمر المؤمنين هذا كان يدخل على جارية ولا أعلمه تزوجها، فقال له، ما تقول ؟ فقال، تزوجت له، ما تقول ؟ فقال، تزوجت امرأة على شيء دون، فأخفيت أشهدت بعض أهلها، قال، فدرأ أشهدت بعض أهلها، قال، فدرأ هذا النكاح وحصنوا هذه الف دم.

الفروج . وعـن حـماد بـن زيـد عن هشام قـال، كان أبي يقول: لا يصلح نكاح السر. وعن داود بن حسين قال: سمعت ناهغا مولى ابن عمر يقول: ليس في الأسلام نكاح السر. وعـن عبد الله بن عتبة قال: أشر النكاح السر.

قلت: من وضع نفسه مواضع الريب : فلا يلومنَ مَن أساء به الظن.

#### تجهيز النساء الرأة لزوجها والاقتصارية الوقت

لا مانع بل ينبغي أن تقوم بعض النسوة من أقارب العروس يوم زفافها بإعدادها لزوجها من تمشيط وتهذيب وتزيين في حدود المباح بدون نمص أو تبرج أو اختلاط بين الرجال

والنساء الأجانب، أو رؤية عورات فكل ذلك محرم. وتعود النساء فور قيامهن بهذه المهمة لترك العروس تستريح وتتهيأ لدخول زوجها عليها فهذا يومه ويومها.

عن عائشة أنها زوجت يتيمة كانت في حجرها رجاًلا من الأنصار قالت: وكنت فيمن أهداها إلى زوجها فلما رجعنا قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: مما قلتم يا عائشة ؟ قالت: قلت: سلمنا ودعونا الله بالبركة ثم انصرهنا. أخرجه أبو الشيخ في كتاب النكاح. انظر فتح الباري جهم ٢٢٥.

#### الدعاء للعروسين

باب كيف يدعى للمتزوج، عن أنس صلى الله عليه وسلم أن التبي صلى الله عليه وسلم رأى على عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه أثر صفرة -عطر - قال: ما هذا ؟ قال: انی تزوجت امرأة علی وزن نواة من ذهب. قال: «بارك الله لك، أولم ولو بشاة .. وفي باب الدعاء للنساء اللاتي يهدين العروس وللعروس. عن عائشة لله قالت: تزوجني النبي صلى الله عليه وسلم فأتتني أمي فأدخلتني الدار فإذا نسوة من الأنصار في البيت فقلن على الخير والبركة وعلى خير طائر. البخاري.

وعن عقيل بن أبي طالب قـال رسـول الله صـلى الله عليه وسلم: إذا تزوج أحدكم فليُقل له: بارك الله لك وبارك عليك،. وزاد في رواية: وجمع بينكما في خير،. صحيح الجامع ح٢٨٤.

والحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



# قصة عاشوراء مع الأنبياء

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ خاصة في يوم عاشوراء. وإلى القارئ التخريج والتحقيق.

#### أولا، أسباب ذكر هذه القصة،

 ١) اشتهارهذه القصة لوجودها <u>ـ</u> بعض كتب السنة الأصلية.
 ٢) انتشارهذه القصص الواهية والأحاديث الموضوعة في الصحف والقنوات وعلى ألسنة كثير من الوعاظ والقصاص بمناسبة يوم عاشوراء.

أ) قال الإمام ابن جرير الطبري المتوفى (٣١٠هـ) في التاريخ المتوفى (٣٣١/٣): السنة الحادية والستون. ذكر الخبر عما كان فيها من الأحداث: فمن ذلك مقتل الحسين رضي الله عنه قتل فيها في المحرم بعشر خلون منه. اه.

# عدد الم على حشيش

ج) وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوى، (٣٠٧/٢٥)، رقتل الحسين رضي الله عنه مظلومًا شهيدًا شهادة أكرمه الله بها وألحقه بأهل بيته الطيبين الطاهرين، وأهان بها من ظلمه

واعتدی علیه، وأوجب ذلك شرًا بین الناس،.

قلت: ثم بيّن مظاهر هذا الشرّ فقال:

١) فصارت طائفة جاهلة ظالمة: إما ملحدة منافقة، وإما ضالة غاوية تظهر موالاته وموالاة أهل بيته: تتخذ يوم عاشوراء يوم مأتم وحزن ونياحة. وتظهر فيه شعار الجاهلية من لطم الخدود وشق الجيوب، والتعزي بعزاء الجاهلة.

٢) فعارض هؤلاء قوم من النواصب المتعصبين على

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ ٢

ثمقال:

الحسين وأهل بيته. وإما من الجهال الذين قابلوا الفاسد بالفاسد، والكذب بالكذب، والشير بالشير، والبدعة بالدعة، فوضعوا الأثار -والأحاديث في فضائل عاشوراء-، ووضعوا الأحاديث ف شعائر الفرح والسرور يوم عاشروراء كالاكتحال والاختضاب وتوسيع النفقات على العيال، وطبخ الأطعمة الخارجة عن العادة، ونحو ذلك مما يفعل فالأعياد والمواسم فصار هؤلاء يتخذون يوم عاشوراء موسمًا كمواسم الأعياد والأفراح.

وأولئك يتخذونه مأتمًا يقيمون فيه الأحرزان والأتراح، وكلا الطائفتين مخطئة خارجة عن السنة. اه.

#### وجوا الد الاستناح ، الدام بالج

١) نستنتج مما أوردناه أنفًا أسباب وضع أحاديث عاشوراء ٢) ولقد بينا في سلسلة: درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار، جزءًا من الأحاديث الموضوعة في عاشوراء، وعلى سبيل المثال لا في شعائر الفرح والسرور يوم الحصر: الأحاديث الموضوعة الحديث (٧٨٣)، وتوسيع الحديث (٧٨٣) ثم صلاة الأربعين يوم عاشوراء كما في الحديث (٧٨٩).

٣) وسنيين في هذا البحث قصة عاشوراء مع الأنبياء تلك القصة الواهية، والتي سنكشف عوارها ونبين عارها ونستخرج

من التخريج والتحقيق عللها-التي بها يستبين وضعها.

#### فانيا: التن:

روى عن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن نوحًا هبط من السفينة على الجودي يوم عاشوراء، وأمر من معه بصيامه شكرًا لله.

وفي يوم عاشوراء تاب الله على آدم، وعلى أهل مدينة يونس، وفيه فلق البحر لبني إسرائيل، وفيه ولد إبراهيم، وابن مريم،

#### فالثاء التخريج:

هذا الخبر أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح (٢٢٦- الغرائب الملتقطة): وقال أبو الشيخ: حدثنا عبد الرحمن بن الحسين، حدثنا محمد بن إسماعيل الأحمسي، أخبرنا البخاري، عن عثمان بن مطر، عن عبد الففور بن عبد العزيز، عن أبيه سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن نوحً....الخبر.

#### رابعا: التعقيق:

هــذا الخـبر الــذي جــاءت به قصة عاشوراء مع الأنبياء به علتان:

#### العلة الأولى: عثمان بن مطر:

١) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١٢٩/١/٣): عثمان بن مطر الشيباني أبو الفضل روى عن عبد الغفور بن عبد العزيز وآخرين. وقال: حدثنا الحسين بن الحسن الرازي قال: سألت

يحيى بن معين عن عثمان بن مطر قال: (ليس هو بشيء كان ههنا يعنى ببغداد».

وقال أيضًا الإمام ابن أبي حاتم سألت أبي عن عثمان بن مطر قـال: «ضعيف الحديث منكر الحديث،.

وقال ابن أبي حاتم، قلت لأبي زرعة ما تقول في عثمان بن مطر؟ قال: (ضعيف الحديث). اه.

٢) وقال الحافظ المزي في تهذيب الحمال، في تهذيب الحمال، مطر الشيباني أبو الفضل روى مطر الشيباني أبو الفضل روى من أبي الصباح عبد الغفور بن عبد العزيز الأنصباري الواسطي وآخرين قال أحمد بن معين، ضعيف لا يكتب بن معين، ضعيف لا يكتب مديثه، وقال صالح بن محمد البغدادي: لا يكتب حديثه، حاتم في الجرح والتعديل وأقره، اه.

٣) وقــال الإمــام الحافظ ابـن حبـان في المجروحين، (٩٩/٣)، معثمان بن مطر الشيباني كنيته أبو الفضل من أهل البصرة كان ممن يروي الموضوعات عن الانبات لا يحل الاحتجاج به .. اه.

٤) قال الأمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (١٦٢/٥) عدي في الكامل، (١٦٢/٣٥٥) الشيباني بصري، وكان ضريرًا، يُكنى أبا الفضل، شم أخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: عثمان بن مطر؛ ليس بشيء، ضعيف، لا يُكتب حديثه،.



٥) قـال الإمـام البخاري في التاريخ الكبير» (٢٥٣/٢/٣):
 «عثمان بن مطر الشيباني:
 منكر الحديث».اهـ.

ف اندة: مصطلح منكر الحديث، عند البخاري له معناه قال الشيخ أحمد شاكر شرح اختصار علوم الحديث، ص (٨٩)، قول البخاري: منكر الحديث، فإنه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» للذهبي (٥/١)؛ نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل فلا تحل الروابة عنه. اه.

#### الاستثناج:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن عثمان بن مطر: «ليس بشيء، منكر الحديث، يروي الموضوعات لا يحل الاحتجاج به ولا يكتب حديثه».

#### العلة الثانية؛ عبد الغفور بن عبد العزيز:

(1) قال الأمام الحافظ ابن أبي حاتم في دالجرح والتعديل» (٥٥/١/٣): عبد الغفور بن عبد العزيز أبو الصباح الواسطي، روى عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلم، وروى عنه عثمان بن مطر الشيباني.

٢) قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين» (١٤٨/٢): «عبد الففور أبو الصباح الواسطي: كان ممن يضع الحديث، لا يحل كتابه حديثه ولا الذكر عنه إلا على جهة التعجب». اه.

٣) قال الإمام الحافظ ابن

عدي في «الكامل» (٣٢٩/٥) (٣٢٩/٥١٣): عبد الغفور بن عبد العزيز أبو الصباح الواسيطي: «الضعف على حديث ورواياته بيّن، وهو منكر الحديث». اه.

٤) وقال الأمام البخاري في التاريخ الكبير، (١٣٧/٢/٣): عبد الغفور أبو الصباح الواسيطي تركوه، منكر الحديث، اه.

#### الاستثناج:

نستنتج أن الخبر الذي جاءت به قصة عاشوراء مع الأنبياء، موضوع لما فيه من وضاعين متروكين لا يحل الاحتجاج بهم ولا كتابة حديثهم ولا الذكر عنهم إلا على جهة التعجب. اه.

#### خامسا : تصحيف في اسم الصحابي :

١) تبين من التخريج أن الخبر الذي جاءت به القصة أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» عن عثمان بن مطر، عن عبد الغفور بن عبد العزيز بن سعيد، عن عبد العزيز عن أبيه سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل مرفوعًا كما بينا آنفًا.

۲) وبالبحث في مسند الصحابي الجليل سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة، والبحث في الرواة عنه كما بين ذلك الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (۲۲٦٠/١٩٨/٧) في الرواة عنه تبين أنه لا يوجد له ابن يسمى عبد العزيز روى عنه ولا حفيد يسمى عبد الغفور روى عن عبد العزيز.

وبالاستقراء في «مسند أحمد» وبالبحث فيه مسند سعيد بن زىدىن عمروين نفيل (١٨٧/١) ح (١٦٢٥) حتى (١٩٠/١) ح (١٦٥٤) لا يوجد في الرواة عنه من يسمى عبد العزيز ىل تىبن ف «المسند» (١/٩٨١) ح (١٦٤٨) قال الإمام أحمد: حدثنا يزيد حدثنا المسعودي، عن نفيل بن هشام بن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل عن أبيه عن جده قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة .... الحديث. فتبين أن ابنه الذي روى عنه يسمى هشام وحفيده يسمى نفيل.

٣) وبالبحث في أسد الغابة في معرفة الصحابة، للإمام الحافظ عز الدين بن الأثير المتوفى (٣٠٨هـ) قال تحت رقم (٢٠٨٥): «سعيد أبو عبد العزيز، يعد في الصحابة، روى عنه ابنه عبد العزيز، اهه.

٤) لذلك قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصحابة» (٣٢٩٨)، (٣٧٧٠)، (١٠٢١٣)؛ «سعيد أبو عبد العزيز والد عبد العزيز، جاءت عنه عدة أحاديث من رواية ولده عنه تفرد بها عبد الغفور أبو الصباح بن عبد العزيز عن أبيه عبد العزيز عن أبيه سعيد».اهه.

٥) الاستنتاج: نستنتج أن اسم الصحابي «سعيد أبو عبد العزيز» صُحْف إلى الصحابي «سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل».

هـذا مـا وفقني الله إليـه وهو وحده من وراء القصد.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



#### ٨٧٠- «المحرم شهر الله، تاب الله فيه على قوم، ويتوب فيه على قوم،-

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح (٢٦٠٢- الغرائب الملتقطة) عن عبد الرحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن علي بن أبي طالب مرفوعًا.

هذا حديث غريب يتبين ذلك من قول الإمام الذهبي في الميزان، (٩٠٩٤/٢٦٥/٤): «النعمان بن سعد عن علي رضي الله عنه. ما روى عنه سوى عبد الرحمن بن إسحاق أحد الضعفاء وهو ابن أخته، اه.

قلت: ولبيان درجة ضعف عبد الرحمن بن إسحاق، قال الحافظ ابن عدي في الكامل، (٣٠٤/٤) (١١٢٩/١٦٢): حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري قال: كنية عبد الرحمن بن إسحاق بن الحارث أو شيبة كناه أحمد، وقال: «منكر الحديث»».

وقال البخاري: هو واسطي، نسبه القاسم بن مالك، فيه نظر. اه.

وقال في «الميزان» (٤١٦/٢)؛ «لا يقول البخاري؛ فيه نظر إلا فيمن يتهمه غالبًا». اهـ.

وبرهن على ذلك بمتون باطلة لهم.

٨٧١- «إن كنت صائمًا بعد شهر رمضان فَصُمُ الْحَرْمِ، فإنه شهر الله، فيه يوم تاب الله فيه على قوم، ويتوب فيه على قوم آخرين،-

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الترمذي في «السنن» ح (٧٤١) عن عبد الرحمن بن إسحاق عن النعمان بن سعد عن علي قال سمعت رجلاً يسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا قاعد فقال، ديا رسول الله أي شهر تأمرني أن أصوم بعد شهر رمضان؟ فقال صلى الله عليه وسلم، «إن كنت صائمًا... الحديث، وعلته عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الواسطي منكر الحديث متروك متهم ليس بثقة كما بينا آنضًا..

٨٧٢- ، السنة وضع الكف على الكف في الصلاة تحت السرة ،.

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام أبو داود في السنن، ح(٧٥٦) عن عبد الرحمن بن إسحاق عن زياد بن زيد، عن أبي جحيفة أن عليًا رضي الله عنه قال: (السنة...)



محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

کے کی حشیش

الحديث.

وعلته، عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الواسطي: منكر الحديث متروك متهم ليس بثقة كما بينا آنفًا.

٨٧٣- «إن من السُّنة أن لا تعتمد على يديك حين تريد. أن تقوم بعد القعود في الركعتين .

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (٣٠٤/٤) (١١٢٩/١٦٢) عن عبد الرحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد عن علي قال:.... فذكره وعلته عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الواسطي.

٨٧٤- ،يوم عاشوراء عيد نبي كان قبلكم فصوموه أنتم،.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح (٣٥٥٣- الغرائب الملتقطة) عن يحيى بن عبد الحميد، عن ابن فضيل، عن الهجري، عن أبي عياض، عن أبي هريرة مرفوعًا وعلته يحيى بن عبد الحميد، قال الأمام الذهبي في الميزان، (٤/٣٩٢/٢)؛ ريحيى بن عبد الحميد الجماني الكوفي، قال أحمد: كان يكذب جهارًا، وقال أحمد بن عبد الله بن نمير: ابن الحماني كذاب. ثم قال الذهبي: شيعي بغيض، اه.

٨٧٥- , صوم يوم من شهر حرام أفضل من ثلاثين من غيره، وصوم يوم من رمضان أفضل من ثلاثين من شهر حرام،.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢٣٨/١) بصيغة الجزم مرفوعًا، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «ولم أجده هكذا.

٨٧٦ ، من صام يومًا من المحرم فله بكل يوم ثلاثون حسنة .

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير، (١١٠٨٢/٧٢/١١) بنفس الإسناد في الحديث الذي قبله عن ابن عباس مرفوعًا بالعلل الثلاث من كذابين ومتروكين ومن وصف بالاختلاط والاضطراب فتجد إسناد هذا الحديث وسابقه واحدًا ولكن المتن مختلف: ففي هذا الحديث قال: «ثلاثون حسنة، والذي قبله قال: «ثلاثون يومًا».



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

أئمة أهل السنة في القرن الخامس على: إثبات صفة (الكلام) لله وحملهم إياها على الحقيقة . . خلافا لما يعتقده الأشاعرة حيال هذه الصفة بقصرها على (الكلام النفسى)

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

-2181 Jania

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه .. وبعد :

همن أئمة القرن الخامس الهجري وتحت ما عنون له بـ (سياق ما ورد في كتاب الله مما فسّر أو دُلَّ على أن القرآن كلام الله غير مخلوق)، ذكر اللالكائي (ت٨١٤) في تفسير قول الله تعالى: (إِنَّمَا أَخْرُهُ, إِذَا أَرَدُ مَعْنًا أَن يَقُولَ لَهُ كُنْ فَبَكَوْنُ ) (يس/ ٨٢) ما نصه: "أخبر سبحانه أن أول الخلق القلم، والكلام قبل القلم، وإنما جرى القلم بكلام الله الذي قبل الخلق؛ إذ كان القلم أول الخلق"ا.هـ.

كما استنبط عدم جواز القول بخلق القرآن، من قوله تعالى: (أَلا لَهُ أَلْحَالُ وَالْأَمْ ) (الأعراف/ ٥٤)، حيث "فرق سبحانه بينهما، فالخلق: هو المخلوقات، والأمر؛ هو القرآن"، قال: "كذلك قال أحمد ونعيم بن حماد والذهلي وعبد السلام بن عاصم الرازي وأحمد بن سنان الواسطى".. ومن قوله: (وَلَكُنْ حَقَّ الْقُوْلُ مِنْ) (السجدة/ ١٣)، فأوضح أن "ماكان منه، فهو غير مخلوق"، وساق في تعضيد ذلك أثرا لوكيع بن الجراح، ثم قال: "وكذلك فسره أحمد ونعيم والحسن البزار والكنائي" .. ومن قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن سَجَرَةِ أَقَلُكُمُ وَٱلْبَحْرُ بَعُدْهُ مَنْ بَعَدِهِ. سَبْعَةُ أَنْجُر مَا يَفِدَتْ كَلِمَتْ أَنَّهِ) (تقمان/ ٢٧)؛ حيث أخبر أن "المخلوقات كلها تنفد وتفنى، وكلمات الله لا تفنى، وتصديق ذلك قوله تعالى: (لمن الملك اليوم)، فيجيب تعالى نفسه: (لله ألوَعد النَّهُار) (غافر/ ١٦)"، ثم ساق في ذلك الأثار.

كما ذكر تحت ما عنون له بقوله: (سياق ما روي عن النبي مما يدل على أن القرآن من صفات الله القديمة وما حكي عن آدم وموسى كذلك)، الأحاديث.. ثم اتبعها بذكر إجماع الصحابة، ثم إجماع التابعين من أهل مكة والمدينة والبصرة والكوفة. ثم إجماع تابع التابعين والمشهورين من سائر الأقطار والثغور والعواصم، كل ذلك على جهة التفصيل الذي لا مجال أمامه لطعن أو شك، كما ساق كثيراً من عباراتهم وحسبنا منها:

قول أبي نعيم: "أدركت ثمانمائة ونيفاً وسبعين شيخاً-منهم الأعمش فمن دونـه-؛ فما رأيت خلقاً يقول بمقالة خلق القرآن، ولا تكلم أحد بهذه المقالة إلا رمي بالزندقة"، وقول البويطي:

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

"إنما خلق الله كل شيء ب (كن)، فإذا كانت (كن)-كلمة الله- مخلوقة، فمخلوق خلق مخلوقاً لأ"، وقد علق اللالكائي يقول بما معناه: "وهذا معنى ما يعبر عنه العلماء اليوم بقولهم: لو كان (كن) الأول مخلوقاً فهو مخلوق ب (كن) أخرى، وهذا يؤدي إلى ما لا يتناهى، وهذا

وللإمام الجويني عبد الله بن يوسف (ت٤٣٨) فيما عرف في نصيحته به (رسالة في مسألة الحرف والصوت في القرآن الجيد) ما نصه: "وأما مسالة الحرف والصوت فتساق هذا المساق- يعنى: مساق الاستواء والعلو وسائر صفات الله من أننا لا نفهم منها ما نفهم من صفات المخلوقين، بل يوصف الرب بها كما يليق بجلاله وعظمته، فيحصل بذلك إثبات ما وصف تعالى نفسه به في كتابه وفي سنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ويحصل أيضا نفى التشبيه والتكييف في صفاته، ويحصل أيضا ترك التأويل والتحريف المؤدى إلى التعطيل، ويحصل

عدم الوقوف بإثبات الصفات وحقائقها على ما يليق بجلال الله وعظمته، لا على ما نعقله نحن من صفات المخلوقين-فإن الله قد تكلم بالقرآن وبجميع حروفه، فقال تعالى: (الم) وقال: (المص) وقال: (ق والقرآن المجيد)، وكذلك جاء في الحديث: (فينادى يوم القيامة بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب)، وفي الحديث: (لا أقول دالم، حرف، بل ألف حرف ولام حرف وميم حرف). فهؤلاء-يقصد الأشاعرة- ما فهموا من كلام الله إلا ما فهموه من كالام المخلوقين، فقالوا: (إن قلنا بالحروف فإن ذلك يؤدي إلى القول بالجوارح واللهوات، وكذلك إذا قلنا بالصوت؛ أدى ذلك إلى الحلق والحنجرة)، عملوا في هذا من التخلط كما عملوا فنما تقدم من الصفات".

ثم قال: "والتحقيق هو أنه تعالى قد تكلم بالحروف كما يليق بجلاله وعظمته، فإنه قادر والقادر لا يحتاج إلى جوارح ولا إلى لهوات، وكذلك له صوت كما يليق به،



السنة الخمسون

يُسمع ولا يفتقر ذلك الصوت المقدس إلى الحلق والحنجرة، كلام الله كما يليق به وصوته كما يليق به، ولا ننفي الحرف والصوت عن كلامه سبحانه لافتقارهما منا إلى الجوارح واللهوات، فإنهما من جناب الرحق تعالى لا يفتقران إلى ذلك، وهذا ما ينشرح الصدر له ويستريح الإنسان به من التعسف والتكلف".

وي رد شبه متكلمة الأشاعرة ممن (يجعلون-على حد قوله- كلام الله معنى قائما بالذات بلا حرف ولا صوت ويجعلون هذه الحروف عبارة عن ذلك المعنى القائم. وممن ذهب إلى هذه الأقوال وبعضها، قوم لهم في صدري منزلة مثل طائفة من فقهاء الأشعرية الشافعيين).

يقول الجويني رحمه الله: "فان قبل: (فهذا الذي يقرأه القارئ هو عين قراءة الله وعين تكلمه هو)، قلنا: (لا؛ بل القارئ يودى كالام الله، والكلام إنما ينسب إلى من قاله مبتدئا لا إلى من قاله مؤديا مبلغا، ولفظ القارئ في غير القرآن مخلوق، وفي القرآن لا يتميز اللفظ المؤدى عن الكلام المؤدى عنه، ولهذا منع السلف عن قول: لفظى بالقرآن مخلوق، لأنه لا يتميز؛ كما منعوا عن قول: لفظى بالقرآن غير مخلوق، فإن لفظ العبد في غير التلاوة مخلوق، وفي التلاوة مسكوت عنه، كيلا بودى الكلام في ذلك إلى القول بخلق القرآن،

وما أمر السلف بالسكوت عنه يجب السكوت عنه)"ا.ه من مجموعة الرسائل المنيرية ١/ ١٨٤.

وهو والله كلام له من الأهمية ما له؛ لاسيما عبارة الجويني الأخيرة، وبه جميعا زال ما كان يعبّر عنه بقوله-شيأن من يرد الله هدايته من الأشاعرة-: "كنت برهة من الزمن متحيراً في ثلاث مسائل- وذكر منها: (مسألة الحرف والصوت في القرآن)-وكنت متحيرا في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر في جميع ذلك من تأويل الصفات وتحريفها، أو امرارها والوقوف فيها، أو اثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولاتشبيه ولاتمثيل .. فلم أزل في هذه الحيرة والأضطراب من اختلاف المذاهب والأقوال، حتى لطف الله وكشف لهذا الضعيف عن وجه الحق كشفا اطمأن إليه خاطره، وسكن به سره، وتبرهن بالحق في نوره"، وكان ما حكاه في صفة الكلام وغيرها من صفات الله الخبرية والفعلية، وما ذاك الابتجرده لعرفة الحق ووجه المصواب، وعدم تماديه في الباطل نسأل الله أن يبصرنا بعيوبنا وأن يهدنا سبيل الرشاد.

هـذا، وللحافظ أبي عمرو الداني إمـام القراء (ت؟؟؟) في أرجـوزتـه التي في عقود الديانة: ما نصه: كلم الله عبده تكليماً

ولم يزل مدبرا حكيما

كلامه وقوله قديم وهو فوق عرشه المظيم والقول للإكتابه الفضل بأنه كلامه اللنزل على رسوله النبي الصادق

ليس بمخلوق ولا بخالق وفي بيان أن أصل ضلال الأشباعيرة في باب وصفه تعالى بالكلام، هو ابتداعهم القول في (الكلام النفسي)، وأن هذا قول لم يسبقوا اليه، يقول السجزي تلميذ الأشعري (ت٤٤٤)، "اعلموا أنه لم يكن خلاف بين الخلق على اختلاف نحلهم من أول الزمان إلى الوقت الذي ظهر فيه ابن كلاب والقلانسي في أن الكلام لا يكون إلا حرفا وصوتا ذا تأليف واتساق وإن اختلفت اللغات .. فلما نبغ ابن كالاب وأضرابه حاولوا الرد على المعتزلة من طريق مجرد العقل، وهم لا يخبرون أصول السنة ولا ما كان عليه السلف .. فالتزموا ما قالته المعتزلة وركبوا مكابرة العيان وخرقوا الاجماع المنعقد بين الكافة .. ومن علم منه خرق إجماع الكافة، ومخالفة كل عقلى وسمعى قبله، ثم يناظر بل يجانب ويقمع"ا. ه من رسالته إلى أهل زبيد (ص٠٨: ٢٤).

ولقد أفاد القاضي أبو يعلى (ت ٤٥٨) في الحديث عن صفة الكلام، وأفاض وأجاد، وأفرد لها صفحات كثيرة في كتابه (إبطال التأويلات) وصلت لما يقارب المائتي صفحة ضمُنها أبواباً جعلها

في مسائل متعلقة بهذه الصفة، فمن باب عقده تحت عنوان: (ذكر ما نطق به نص التنزيل من القرآن بأنه كلام الله وأن الله عالم متكلم). لأخر جعله تحت عنوان: (ما حاءت به السنة عن النبي وأصحابه بأن القرآن كلام الله)، لأخر بعنوان: (الإيمان بأن كلام الله غير مخلوق)، لأخر عن اللفظية، لأخر بعنوان: (اتضاح الحجة في أن القرآن كلام الله غير مخلوق)، لأخرعن مناظرات المتحنين بين أيدي الملوك، لأخر عن (محنة الامام احمد بحضرة المعتصم ثم الواثق) إلى آخر ذلك، ونذكر مما جاء فكتابه قوله (ص٢٤٨):

"دلنا كتاب الله على أن القرآن كلام الله، وأنه علم من علم الله، فكلام الله من الله، قال تعالى: (ولكن حق القول مني..) (السيجدة/ ١٣)، فمن زعم أن من الله شيئاً مخلوقا فقد كفر، ومن زعم أن علم الله مخلوق فقد زعم أن الله كان ولا علم له وشبه الله بخلقه، ومن قال ذلك فقد جعل الله كخلقه الذين خلقهم جهالا لا يعلمون ثم علمهم، فمن سبق كونه علمه فقد كان جاهلا فيما بين حدوثه إلى حدوث علمه، قال عزوجل: ( رأت المرحك من عُلُون أَنْهُنِيكُمْ لَا مَلْتُوْرَى شَيْئًا) (النحل/ ٧٨)، وقال: (وعَلَمَكَ مَا لَمْ نَكْن تَعْلَمُ وَكَانَ فَشَلُمُ أَقِي عَلِيْفَ عَظِيمًا ) (النساء/ ١١٣)، وقال: (كما علتكم

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

مًّا لَمُ تَكُونُوا مَعْلَمُونَ) (البقرة/ ٢٣٩)، وقال: (عَرَّ آلَاسَنَ مَا لَمْ يَعْمَ) (العلق/ ٥)".. ثم ضم إلى ذلك أدلة السنة.

كما أوضح رحمه الله (ص٢٩٥) أن خطاب الله لنبيه في قوله تعالى: (وَلَيْنِ أَيَعْتُ أَقُوا مُهُم بعدمًا جاءك من العلم) (الرعد/ ٣٧)، "دليل على أن الذي جاءه هو القرآن"، ذلك أن "القرآن من علم الله، وصفاته تعالى منه.. كما أن الله تكلم به، فمنه خرج واليه يعود، وليس من الله شيء مخلوق" على حد ما جاء في عبارات إمام السنة أحمد بن حتيل .. ثم راح يروى عن الجهم وشيعته: ضلالاتهم، ويروي كذلك من مناظرات أحمد في ردها: الكثير والكثير مما يضيق المقام عن حصره.

وفي رد شبهتهم فيما تأولوه في قوله تعالى: (أَنَهُ خَلِقُ كَلِ نوم) (الزمر/ ٦٢)؛ فيكون القرآن كذلك؛ كونه شيئًا.. يقول أبو يعلى في إبطال التأويل ص٣٤٦: "أليس قد قال الله: (كُلُّ سَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَدًا) (القصص/ ٨٨)، فهل يهلك ما كان من صفات الله؟، هل يهلك علم الله فيبقى بلا علم؟، هل تهلك عزته؟.. وقد قال تعالى: (فَلَحَا نَسُوا مَا ذُكْرُوا بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَبَ كُلْ شَيْ حَتَّى إِذَا فرخوا بيتا أوتوا أغذتهم بغتة فإذا لهم مُلِسُونَ ) (الأنعام/ ٤٤)، فهل فتح عليهم أبواب التوبة وأبواب الرحمة وأبواب الطاعة وأبواب العافية وأبواب السعادة وأبواب النجاة مما نزل بهم؟، وقال في باقيس: (وأونت من كُل



مَنْوَى (النمل/ ٢٣)، ولن توت ملك سليمان، ولم تُسخر لها الريح ولا الشياطين، ولم يكن لها شيء مما في ملك سليمان.. وهكذا"، وبحق ما أثاروه في قول الله تعالى: (مَا يَنْهم مَن وَحَرَ مِن رَبِّهم مُنْتَبَ ) (الأنبياء / ٢)، يقول رحمه الله: "أراد: محدَثا علمه وخَبَره وموعظته عنده صلى الله عليه وسلم"، والحق أنه ما من شبهة فاه بها الجهمية والمعتزلة ومتكلمة الأشاعرة إلا وحجة بعدها لمحتج.

ولا أحد يستطيع أن ينكر جهود الإمام البيهقي تـ٤٥ ية إثبات صفة الكلام لله ورد شبه معطليها، وذلك من خلال ورالاعتقاد)، وقد جاء كلامه قر الاعتقاد)، وقد جاء كلامه ية الأول منهما فيما يقارب ضمنها أبواباً عـدة، جعلها المائة والأربعين صفحة تحت عنوان: (جماع أبواب إثبات صفة الكلام وما يستدل بيم على أن القرآن كلام الله غير محدث ولا مخلوق ولا جاء ية إثبات صفة الكلام)،

(باب ما جاء في إثبات صفة القول)، (باب ما جاء في إثبات صفة التكليم والتكلم)، (باب ما جاء في إسماء الرب بعض كلائكته كلامه الذي لم يزل به موصوفا ولا يزال)، (باب إسماع الرب كلامه من شاء من ملائكته ورسله وعباده)، (باب رواية النبى قول الله في الوعد والوعيد)، (باب قول الله: لله الأمر من قبل ومن بعد)، (باب ما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين في أن كلام الله غير مخلوق)، (باب الفرق بين التلاوة والمتلو) إلى آخر ذلك. بينا جاء حديثه عن صفة الكلام في الثاني منهما تحت عنوان: (باب القول في القرآن وأنه كلام الله غير مخلوق)، فند من خلاله كلام الجهمية والمعتزلة ومن لف لفهما، كما تحدث عن نصوص يستدل من خلالها على إثبات هذه الصفة لله، ورد شيهات المعطلين لها، إلى أن ختم كلامه بحكاية إجماء السلف على أن القرآن كلام الله. والى لقاء .. والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

# باب الفقه

# صلاة الجنازة

الحلقة الثالثة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن أحكام صلاة الجنازة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### موقف الإمام من الرجل ومن المرأة :

يُسن أن يقف الإمام في صلاة الجنازة حيال رأس الرجل وأعالي صدره، وحيال وسط المرأة هذا إن كانت الجنازة واحدة، أما إن تعددت الجنائز فكما يلي، إذا كانوا أمواتاً عدة صُفُوا بحيث يكون الواحد أمام الآخر، ثم وقف الإمام حذاء رأس الأدنى إليه منهم، فإن كانوا رجلاً وامرأة وطفلاً معاً جُعل الرجل مما يلي الإمام، ثم جُعل الطفل أمام الرجل ثم جُعلت المرأة أمام الطفل مما يلي القبلة وصلى عليهم جميعاً صلاة واحدة، والأصل في ذلك حديث سمرة بن جندب قال: على أم كعب ماتت وهي نفساء، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم للصلاة عليها وسطها" أخرحه المخارى ومسلم.

وعن أنس بن مالك صلى على جنازة رجل، فقام عند رأسه، (وفي رواية: رأس السرير) فلما رُفع،



أتي بجنازة امرأة من قريش أو من الأنصار، فقيل له: يا أبا حمزة هذه جنازة فلانة ابنة فلان فصل عليها، فصلًى عليها، فقام وسطها، (وقي رواية: عند عجيزتها، وعليها نعش أخضر)، وفينا العلاء بن زياد العدوي، فلما رأى اختلاف قيامه على الرجل والمرأة قال: يا أبا حمزة هكذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوم من الرجل حيث قمت، ومن المرأة حيث قمت قال، نعم، قال: فالتفت إلينا العلاء فقال: احفظوا) أخرجه أبو داود والترمذي وحسنه.

#### حالة اجتماع الجنائزه

عن نافع «أن ابن عمر صلى على تسع جنائز جميعاً، فجعل الرجال يلون الإمام والنساء يلين القبلة، فصفَّهن صفاً واحداً، ووُضعت جنازة أم كلثوم بنت علي امرأة عمر بن الخطاب وابن لها يقال له زيد، وُضعا جميعاً، والإمام يومنذ سعيد بن العاص، وفي الناس؛ ابن عمر ، وأبو هريرة، وأبو سعيد، وأبو قتادة، فوُضع الغلام مما يلي الامام، فقال رجل؛ فأنكرتُ ذلك فنظرت إلى ابن

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

عباس، وأبي هريرة، وأبي سعيد، وأبي قتادة، فقلت: ما هذا ؟ قالوا: هي السُنَّة، رواه النَّسائي.

لصلاة الجنازة نوعان من الشروط؛ النوع الأول باعتبارها صلاة فيشترط لها ما يُشترط لسائر الصلوات من إسلام وعقل وتمييز، وطهارة المحلي من الحدث الكبر والأصغر، وطهارة بدنه وثوبه من النجس، وستر العورة واستقبال القبلة، والنية عند من يراها شرطًا وليست ركنًا، وهذه الشروط قد سبق بيانها تفصيلاً في أحكام الصلاة فلتراجع، إلا الوقت فلا يشترط لصلاة الجنازة وقت محدد كالصلوات الخمس.

وأما النوع الثاني من الشروط فهو ما يختص بالميت، وسنذكر هذه الشروط إجمالاً دون تفصيل لعدم الإطالة مع الإشارة إلي ما هو محل اتفاق وما هو مختلف فيه.

١- إسلام الميت: وهذا محل اتفاق بين الفقهاء، فلا يُصلَّى على كافر أصلاً؛ لقوله تعالى: ولا تُصلُ على أحد منهم مات أبداً (التوبة: ٨٤).

٢- طهارة الميت: وهذا محل اتفاق بين الفقهاء، فلا تجوز الصلاة عليه قبل الغسل أو التيمم.

٣- وجود الميت أو أكثره: وهذا شرط عند الحنفية والمالكية، أما عند الشافعية والحنابلة فيجوز الصلاة على بعض الميت.

٤- أن يتقدم الميت استقرار حياة: وهذا شرط عند الجمهور خلافاً للحنابلة، فلا يُصلى على مولود ولا سقط، إلا إن علمت حياته بارتضاع أو حركة، أو يستهل صارخاً، أما عند الحنابلة إن وُلدَ المولود لأكثر من أربعة أشهر غسل وصلي عليه وإن لم يستهل صارحًا.

٥- ألا يكون شهيداً: وهو من مات في معترك الجهاد، وهذا شرط عند الجمهور، فلا يُغسَّل ولا يُكفن، ولا يُصلى عليه، ويدفن بثيابه. وعند الحنفية: يكفن الشهيد ويصلى عليه، ولا يغسل. ٦- تكفين الميت: وهذا شرط عند الحنفية والحنابلة، وعند الشافعية يكره الصلاة عليه قبل التكفين.

٧- حضور الميت ويكون موضوعا على الأرض أمام المصلى، في اتجاه القبلة، وهذا شرط عند الجمهور، فلا يجوز الصلاة على الميت خلف

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



جدار، أو أن يتقدم المصلي على الميت، اتباعًا لما جرى عليه السلف، وعند المالكية يكره تقدم المصلي على الميت فهذا عندهم شرط كمال وليس شرط صحة

#### ركان سلاة الجنازة:

أركان صلاة الجنازة منها ما هو متفق عليه ومنها ما هو مختلف فيه، فالمتفق عليه ثلاثة أركان؛ هي، أربع تكبيرات، والقيام، والدعاء للميت، على اعتبار أن الدعاء ركن على الصحيح من مذهب الجنفية، أما النية فلا بد منها في صلاة الجنازة، وإنما الخلاف بينهم في كونها شرطًا أم ركنًا، وأما الأركان التي اختلفوا فيها فهي ثلاثة، قراءة الفاتحة، والصلاة على النبي، والسلام.

١- القيام في صلاة الجنازة، وهو ركن متفق عليه كما ذكرنا، فلا تصح الصلاة من قاعد ولا راكب بلا عذر. والأصل في ذلك حديث عمران بن حصين رضي الله عنه قال كانت بي بواسير فسألت النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة؛ فقال، "صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلي جنب". رواه البخاري ووجه الدلالة قوله "صل قائمًا" فهو يعم جميع الصلوات، ويؤيده ما رواه عمران بن الحصين قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، "إن أخاكم النجاشي قد مات؛ فقوموا فصلوا عليه"؛ فقمنا فصففنا عليه كما يصف على الميت، وصلينا عليه كما يُصلى عليت. رواه أحمد والترمذي والنسائي.

٢- النية: وقد أشرنا إلى الخلاف في كونها شرطًا أو ركناً، وهو خلاف غير مؤثر فالكل متفق على أن العبادة لا تصح بدون نية لحديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه على المنبر، قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى"...... الحديث. متفق عليه

٣- أربع تكبيرات: وهي ركن في صلاة الجنازة باتفاق جمهور الفقهاء، فكل تكبيرة تقوم مقام ركعة، والأصل عندهم في ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نعى النجاشي في اليوم الذي مات فيه: خرج إلى المصلى فصفٌ بهم وكبر أريعًا. متفق عليه، وحديث عبد الله بن عباس رضى الله عنهما

قال: انتهى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إلى قبر رطب فصلى عليه وصفوا خلفه وكبر أربعًا. ووجه الدلالة من الحديثين فعل النبى -صلى الله عليه وسلم- ونحن ملزمون باتباعه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلى". رواه الدخاري. وقد ثبتت الزيادة على أربع تكبيرات: فعن عبد الرحمن بن أبى ليلى قال: "كان زيد بن أرقم يكبر على جنائزنا أربعًا، وإنه كبّر خمسًا على جنازة فسألته فقال: كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يكبرها فلا أتركها لأحد بعده أبدا". رواه الجماعة إلا البخاري. قال ابن عبد البر: وقد ذكرنا أن الصحابة -رضى الله عنهم- كانوا يختلفون في التكبير على الجنائز من سبع إلى ثلاث، وقد روى عن بعضهم تسع تكبيرات، ثم انعقد الإجماع بعد ذلك على أربع، واتفق الفقهاء أهل الفتوى بالأمصار على أن التكبير على الجنائز أربع لا زيادة على ما جاء في الأثار المسندة من نقل الأحاد الثقات، وما سوى ذلك عندهم شذوذ لا يُلتفت إليه اليوم، ولا يعرج عليه. (الاستذكار ٣٠،٣١/٣).

وقال النووي: "التكبيرات الأربع أركان لا تصح هذه الصلاة إلا بهن، وهذا مجمع عليه، وقد كان لبعض الصحابة وغيرهم خلاف في أن التكبير المشروع خمس أم أربع أم غير ذلك، ثم انقرض ذلك الخلاف، وأجمعت الأمة الآن على أنه أربع تكبيرات بلا زيادة ولا نقص" (المجموع ٥/ ٢٣٠). وقد وردت آثار عن الصحابة بأكثر من ذلك. قال ابن القيم في "زاد المعاد" بعد أن ذكر بعضا من الأثار والأخبار: "وهذه آثار صحيحة، فلا موجب للمنع منها، والنبي صلى الله عليه وسلم لم يمنع مما زاد على الأربع، بل فعله هو وأصحابه من بعده"، وقال الألباني: "فهذه آثار صحيحة عن الصحابة تدل على أن العمل بالخمس والست تكبيرات استمر إلى ما بعد النبي صلى الله عليه وسلم؛ خلافًا لمن ادعى الإجماع على الأريع فقط، وقد حقق القول في بطلان هذه الدعوى ابن حزم" (أحكام الجنائز للألياني).

٤- الدعاء للميت: وهو محل اتفاق على اعتبار أن الدعاء ركن على الصحيح من مذهب الحنفية،

ودليلهم في هذا ما روى أبو هريرة قال: "سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء" رواد أيو داود وابن ماجه وابن حدان في صحيحه. وقد وردت أحاديث كثيرة في دعاء النبى في صلاة الجنازة، فلا بد من تخصيص الميت بالدعاء؛ لأنه المقصود من صلاة الجنازة. ومحل الدعاء مختلف فيه؛ فعند المالكية عقب التكبيرات الثلاث الأوليات وعند الشافعية والحنايلة عقب التكبيرة الثالثة، ولكنه غير متعين في الثالثة عند الحنابلة فيجزئ عقب التكبيرة الرابعة، والراجح أنه ليس للدعاء على الميت موضع معين. ٥- قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة: وهو ركن عند الشافعية والحنابلة، ويرى بعض الشافعية أن وجوب قراءة الفاتحة بعد التكبيرة الأولى، ولكن المعتمد في المذهب جواز قراءتها بعد التكبيرات الثلاث الأخرى (انظر مغنى المحتاج للشربيني ٢٤٢/١)، والظاهر من كلام الحنابلة

وجوب قراءتها بعد التكبيرة الأولى (انظر غاية المنتهى لمرعي بن يوسف ٢٦٠، ٢٥٩)، واستدلوا لذلك بحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أنه صلى على جنازة فقرأ بفاتحة الكتاب، وقال: لتعلموا أنها سُنَّة. رواه البخاري.

وعن أم شريك عند ابن ماجه قالت: "أمرنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن نقرأ على الجنازة بفاتحة الكتاب"، وفي إسناده ضعف يسير كما قال الحافظ ابن حجر في تلخيص الحبير.

وعند الحنفية والمالكية قراءة الفاتحة ليست ركنا، واحتجوا بما روي عن عبد الله بن مسعود قال، لم يُوقَت لنا في الصلاة على الميت قراءة ولا قول، كبر ما كبر الإمام، وأكثر من طيب الكلام، قال في مجمع الزوائد، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

وأؤلوا أحاديث قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة بأنها كانت على سبيل الثناء أو الدعاء (انظر حاشية ابن عابدين ٥٨٦/١)، وما ذهب إليه الشافعية والحنابلة أرجح لقوة أدلتهم. والحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٢٢ هـ - العدد ٥٨٩ ٢٠ العدد ١٤٢ محرم ١٤٢٢

# تهاية المام وقفة معاسية

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده نبينا محمد صلى الله عليه وسلم. وبعدُ:

فإن الليالي والأيام هي رأس مال الإنسان في هذه الحياة ربحها الجنة وخسرائها النار، السنة شجرة، والشهور فروعها، والأيام أغصائها، والساعات أوراقها، والأنفاس ثمارها. فمن كانت أنفاسه في طاعة الله، فثمرة شجرته طيبة مباركة، ومن كانت أنفاسه في معصيته فثمرته مر وحنظل، وإن العبد في هدم لعمره منذ خرج من بطن إمه، قال الحسن رحمه الله: «أيام مجموعة أي الإنسان فكلما ذهب يوم ذهب بعض الإنسان وجزء منه، اليوم منه يهدم الشهر، والشهر يهدم السنة، والسنة تهدم العمر، وكل ساعة تمضى من العبد في مدنية له من الأجل،.

> قال ابن القيم رحمه الله: (إضاعة الوقت أشد من الموت؛ لأن إضاعة الوقت تقطعك عن الله والدار الآخرة، والموت يقطعك عن الدنيا وأهلها. فعمر الإنسان هو موسم الرزع في هذه الدنيا، والحصاد هناك في الآخرة، فلا يحسن بالعبد أن يضيع أوقاته وينفق رأس ماله فيما لا فائدة فيه، ومن جهل قيمة الوقت الآن؛ فسيأتي عليه حين يعرف فيه قدره ونفاسته وقيمة العمل الصالح فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا يذكر القرآن موقفين للإنسان يندم فيهما على ضياع وقته

#### عداد الم عبده أحمد الأقرع

#### حيث لا ينفع الندم:

الموقف الأول: ساعة الاحتضار؛ حيث يستدبر الدنيا ويستقبل الآخرة، ويتمنى لو منح مهلة من الزمن، وأُخُر إلى أجل قريب ليصلح ما أفسده ويتدارك ما فات.

الموقف الثاني: في الآخرة؛ حيث توفى كل نفس ما عملت وتُجزّى بما كسبت، ويدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النارَ، هناك يتمنى أهل النار لوَ

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون



يعودون مرة أخرى إلى حياة التكليف، ليبدؤوا من حديد عملاً صالحًا.

ولكن: هيهات هيهات لما يطلبون فقد انتهى زمن العمل وجاء زمن الجزاء: ، وَوُفِّيتَ كُلْ عَمِّينَ مَّاعَيدَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَعْمَلُونَ (الرَمر:٧٠)؛ قَالَ الله تعالى: وبتَايَنِي وَلَمْ تَجْمِعُوا بِمَا عِلْمًا أَمَادًا كَنْمُ تَعْمَلُونَ () وَوَقَعَ الْقُولُ عَتْهِم بِمَا ظَلْمُوافَهُمُ لا يُعْقِقُونَ () التر بَرُوا إِنَّا جَعَلْنَا أَلَيْلُ السَكُوا فيه وَالنَّهَارَ سُعِمراً ، (المؤمنون: ٩٩، ١٠٠). فاستثمر وقتك-أخى- في طاعة الله، قبل أن تتمنى الرجعة لتعمل، والرجعة مستحيلة والعود بعبد، وقال تعالى: ﴿ وَأَتَفِقُوا مِنْ مَّا ﴿ وَأَغْتُكُمْ مِّن فَبِّل أَن بَانِي المَدْكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلَا الْمَرْتَفِي إِلَى أَجْلِ قَرْب فَاصْدَفَ وَإِكْنَ بَيْنَ الصَّلِلِحِينَ 🕑 وَلَن بُؤَخِرَ أَنَّهُ نَفْسًا إِذَا عَلَمُ أَجَلُها وَاللهُ خَبِرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ، (المتافقون: ١١،١٠). وكما أنهم يطلبون الرجعة عند حضور الموت ليصلحوا أعمالهم؛ فإنه يطلبون ذلك يوم القيامة ومعلوم أنهم لا يجابون إلى ذلك: ومن الأيات الدالة على ذلك قوله تعالى: «وَلَوْ نَرْئَ إذ المجرور الكمو روسهم عند ريهم رينا الصرة وَسَيِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ مَنِلِمًا إِنَّا مُوْفَنُونَ، (السجدة: .(17

وقوله تعالى: < وَلَوْ زَنْتَا إِذْ وَنِبُوا عَلَ ٱلْثَارِ فَقَالُوا يَلْتِنَا نَرُدُولًا كَذِبَ وَابْنِ رَبّا وَلَكُوْ مِنَا لَكُوبِينَ ( بَرْ اللَّهُ مَا كَانُوا يُعْمَوُنَ مِنْ فَبَلْ وَلَوْ رُبُوا لَمَادُوا لِهَا تَبُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ، (الأنعام: ٢٧. ٢٧).

وقوله تعالى: ‹ وَزَى الطَّلِينِ لَمَّا رَأَوًا الْمَنَابَ يَعُولُونَ عَلَ إِنَّ مَرَمَ مِن سَبِيلِ ، (الشورى: ٤٤)، وقوله تعالى: ، قَالُوا رَبَّا أَشَا اللَّتِي وَلَحِيْتَ الْنَتِي قَاعَرُهُنَا بِدُوْنَا هَهَلَ إِنَّ حُرُوجٍ مِن سَبِيلٍ ، (غافر: ١١). وقوله تعالى: ، وَعَمْ سَطَحْنُ مَا رَبَّا أَخْرَ لَتَعَرَّرُمُ مَا يَعْدَسَعَرُ مَبْلِطًا عَبَرَ الذِي حَبًّا تَعْلَقُوا مَمَا إِخْلَالِينَ مِن مَدْرُو فَعِهُ مَن مَذَكَرَ وَجَاءَكُمُ التَدِيرُ فَدُوقُوا مَمَا إِخَلَالِينَ مِن

وقوله تعالى: ( وَلَوْ نَرَى لَا فَرَعُوا فَلَا فَرَتَ وَلَعِنْوا مِن مَكَانِ فَهِبِ () وَقَالُوا مَاسًا بِهِ وَلَقُ لَمُ الشَاوُقُ مِن مَكَانٍ بَعِبُ () وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ مِن قَدْلُ (سبا: ٥١-٥٣). وقد تضمنت هذه الآيات التذكر، وأمثالها في القرآن أنهم يسألون الرجعة فلا يجابون عند حضور الموت، ويوم النشور ووقت عرضهم على الله تعالى، ووقت عرضهم على النار. وإذا كان الأمر كذلك- أيها الأحدة، فعلى صاحب

البصر النافذ أن يتزود من نفسه لنفسه. قال الله تعالى: درمًا نُعَيَّوا لِمُحَكَرُ مَنْ حَمَّ عَمَرُ مَعَد أَقَو مُو مَكَرُ وَأَعْمَر أَعْرَ، (الزمل، ٢٠)، ومن حياته لموته، ومن شبابه لهرمه، ومن صحته لمرضه. فما بعد الموت من مستعتب، ولا بعد الدنيا سوى الجنة أو النار. وأما الدنيا فحياتها عناء، ونعيمها ابتلاء، وجديدها يبلى، ومُلكها يفنى، وُدَها ينقطع. وخيرها ينتزع، المتعلقون بها على وجل إما في نعيم والخطر المحدق كبير. والمرء بين حالين: حال قد مضى لا يدري ما الله صانع فيه، وأجل قد بقي لا يدري ما الله قاض فيه، ومن أصلح بينه وبين ربه كفاه ما بينه وبين الناس، ومن صدق في سريرته حسنت علانيته، ومن عمل لأخرته كفاه الله أمر دنياه. والمحاسبة الصادقة ما أورثت عملاً.

فعليك-أخي الحبيب- أن تستدرك ما فات بما بقي، فتعيش ساعتك ويومك، ولا تشتغل بالندم والتحسر من غير عمل، واعلم أن من أصلح ما بقي غفر له ما مضى، ومن أساء فيما بقي أخذ بما مضى وبما بقي. والموت يأتي بغتة، فأعط كُل لحظة حقها، وكل نفس قيمته.

قرأ الحسن رحمه الله قوله تعالى: «عَ آلَيَنِ فَرَ الْحَسن رَحمه الله قوله تعالى: «عَ آلَيَنِ فَرَ الْحَلَ فَنِدُ، (ق: ١٧). فقال: يا ابن آدم: بُسطت لك صحيفتك، ووُكُل بك مَلكان؛ أحدهما عن يمينك، والأخر عن شمالك، فصاحب اليمين يكتب الحسنات، وصاحب الشمال يكتب السيئات، فاعمل ما شئت أقلل أو أكثر، فإذا مت طويت صحيفتك، وجعلت في عنقك، فتخرج يوم القيامة. فيقال لك: « أَفَرا كَتَبَكَ كُن يَغْمِق الْمُوعَق مَسَيًا، (الإسراء: ١٤). ثم قال رحمه الله: عدل-والله- من جعلك حسيب نفسك.

واعلموا-إخواني- أنَّ من حاسب نفسه في الدنيا خفَّ في القيامة حسابه، وحسن في الآخرة منقلبه، ومن أهمل المحاسبة، دامت حسرته وساء مصيره، وما كان شقاء الأشقياء إلا لأنهم كانوا لا برحون حسابًا.

قال الله تعالى، وإذَ جَهَنْهُ كُنْتُ مِرْسَلُهُ ۞ لِلطَّنِينَ نَنَامُ ۞ لَبِنِينَ بِيمَا أَسْنَامُ ۞ لَا بِذُولُونَ بِيمَا نَزَمَا وَلَا نَزَمَا ۞ إِلَّا حَبِيمَا وَنَنَاهُ ۞ حَدْلَهُ وَنَاهُ ۞ إِنَّهُمْ كَافُوا لا يَرْجُونَ حِسَامُ۞ وَقَدْنُوا بِمَانِيَا كِذَاهُ ۞ وَقُلْ عَنْ

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ المند المنه الم

#### أَسْتَبْنَهُ كِتْبًا () فَذُولُوا هَن تَرْبِيَكُمْ إِلَا عَدُلُهُ . (النبيا،٢١-٣٠).

فيا إخواني لما دمنا جميعًا نوقن بأن الموت نهاية كل حي في هذه الدنيا، وأن بابه سيلجه كل أحد، وكأسه تتحساها كل نفس، وأنه خاتمة المطاف، ونهاية التطواف في عالم الدنيا، فإنه يجدر بنا-وتحن نودع في هذه الأيام عامًا هجريًا كاملا، ونختتم سنة من أعمارنا- أن نقف وقفة حازمة مع نفوسنا، نذكرها بهذه الخاتمة، وأهميتها في حياة الإنسان، من كون كل إنسان خطب على بن أبى طالب رضى الله عنه فقال: «ألا إن الدنيا قد ولت مديرة، والأخرة قد أسرعت مقبلة، ولكل واحدة منهما بنون، فكونوا من أبناء الأخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدا حساب ولا عمل، فتزودوا- إخواني-من دنياكم قبل المات، وتداركوا هفواتكم قبل الفوات، وحاسبوا أنفسكم وراقبوا الله في الخلوات، وتفكروا فيما أراكم من الآيات، وبادروا بالأعمال الصالحات، واستكثروا في أعماركم القصيرة من الحسنات، قبل أن ينادي بكم مناد الشتات، قبل أن يفاجئكم هادم اللذات، قبل أن يتصاعد منك الأنين والزفرات، قبل أن تنقطع قلوبكم عند فراقكم حسرات، قبل أن يغشاكم من غم الموت الغمرات، قبل أن تزعجوا من القصور إلى بطون الفلوات، قبل أن يحال بينكم وبين ما تشتهون من هذه الحياة، قبل أن تتمنوا رجوعكم إلى الدنيا وهيهات».

قال بلال بن سعد؛ يقال لأحدنا؛ تريد أن تموت؟ فيقول: لا، فيقال له؛ لم؟ فيقول؛ حتى أتوب وأعمل صالحاً، فيقال لهُ؛ اعمل، فيقول؛ سوف أعمل، فلا يحب أن يموت ولا يحب أن يعمل، فيؤخر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الدنيا.

فالواجب المبادرة إلى التوبة وترك التسويف. فإن تأخير التوبة هو-بحد ذاته- ذنب يستحق التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى أن يُحال بينه التوبة وهو لا يشعر، فتفوته فيندم حيث لا ينفع الندم؟

يطلب حسن الخاتمة، وينشد الميتة الحسنة ليفوز بما بعدها، ويخشى من سوء الخاتمة وميتة السوء، لشدة ما بعده وهوله، ولقد جاء

هم محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩

في كتاب الله عز وجل التأكيد على أهمية حسن الخاتمة، يقول الله تعالى: (تَأَبُّهُا ٱلْآَيْنَ مَامَنُوا أَتَّقُوا اللهُ حَقَّ تُقَابِهِ. وَلَا تَوُثَنَّ إِلَّا وَالتُم سُيَلِمُونَ ، (آل عمران: ١٠٢).

فَجُدَ-أَخي- في التوبة، وسارع إليها فليس للعبد مستراح إلا تحت شجرة طوبى، ولا للمحب قرار إلا يوم المزيد، فسارع إلى التوبة، وهُبَ من الغفلة، واعلم أن خير أيامك يوم العودة إلى الله عز وجل، فاصدق في ذلك السير.

قال يحيى بن معاذ رضي الله عنه: من أعظم الاغترار عندي: التمادي في الذنوب مع رجاء العفو من غير ندامة، وتوقّع القرب من الله تعالى بغير طاعة، وانتظار زرع الجنة ببذر النار، وطلب دار المطيعين بالمعاصي، وانتظار الجزاء بغير عمل، والتمني على الله عز وجل مع الإفراط. ومن أحب الجنة انقطع عن الشهوات، ومن خاف من النار انصرف عن السيئات، اه.

وقال الحسن البصري: «إن قومًا ألهتهم أماني المغفرة، حتى خرجوا من الدنيا بغير توبة، يقول أحدهم: إني أحسن الظن بربي-وكذب- لو أحسن الظن لأحسن العمل». اه.

اللهم إنا نسألك أن تجعل خير أعمالنا خواتيمها، وخير أعمارنا أواخرها، وخير أيامنا يوم نلقاك. واختم لنا عامنا هذا بالتوبة النصوح، والعمل المتقبل المرفوع إنك ولى ذلك والقادر عليه.

# المحالة الله او اللواى

الشيخ: بندر بليلة خطبب المجد العرام

199

منير الحرمية

الحمد لله، أنارَ بصائر أوليائه فغدَوًا أيقاظًا والناسُ رقودٌ ، أحمده سبحانه، وهو أعظم محمود وأشرف موجود، وأشهد ألا إله إلا الله وحدَه لا شريك له، الواحد الأحد المعبود، وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله، ذو المقام المحمود والحوض المورود، اللهم صلُّ وسلم عليه وعلى آله وصحبه الرُّح السُّجُود، الموهينَ بالعهود، ومَنْ تَبِعَهم بإحسان إلى اليوم المشهود. أما بعدُ، فاتقوا الله-أيها المؤمنون-، وكونوا له كما أمركم يكن لكم كماً وعدكم، أجيبوا الله إذا دعاكم، يُجبُكُم إذا دعوتموه.

مَنْ صَفًا معَ الله صاهاه، ومَنْ آوى إلى الله آواه، ومَنْ هَوْض أمرَه إلى الله كَفَاهُ، ومَنْ باع نفسَه لله اشتراه، وجعَل ثمنَه جنتَه ورضاه، الحياةُ كلُّها في إدامة الذُّكْر، والعاهية كلها في مواهَقة الأمر، والنجاة مِنَ الهلاك في ركوب سفينة الكتاب والسُنَّة، والفوزُ هوزُ مَنْ زُحزِحَ عن النار وأُدخِلَ الحنة.

#### معنى الغفلة وأنواعها

أيها المسلمون: إن الله-تعالى-خلق القلوب لتكون عارفة به، متعرِّفة إليه، موصولة به، لا يصدُها عن ذكرها صادً، ولا يشغلها عن التفكر في آياته رادً، غير أنه قد تعرض لهذه القلوب أدواءً وحُجُب، تحول بينها وبين ما خُلقت له،

لها، ومنْ أخطر ما يَعرض لها وأضرِّهَ داءُ الغَفَلَة، فإنَّه رقاد القلب، وانصرافُه عن الذُّكر، وإعراضه عن التَّذْكرة، حتى يتابع النَّفْسَ فيما تشتهيه، ويفقد الشعور بما حقَّه أن يَشعُرَ به ويُوقَف عندَه، ومن هذه الغفلات: الغفلة عن التفكُّر في الآيات الكونية والشرعية: فتأتى

واحدة بعد واحدة، والقلوب لاهية سامدة، لا تنبعث إلى تصديق وإيمان، ولا تنجفل إلى خوف وخضوع وتضرُّع وإذعان، ( رَمَّا تَأْلِهم مِنْ مَايَر مِنْ مَايَت رَبِّم إلَّا كَانُواً عَبَّا مُعْمِينَ ) ورَدَت الأَيَات على محل غافل غير قابل للتذكرة، فكأنما هي غيث ينزل على أرض ليحييها،

Upload by: altawhedmag.com

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

لكنها قيعان لا تُمسكُ ماءً ولا تُنبتُ كلاً. ومنها: الغفلة عن الدار الأخرة: وما تستحقّٰه من السعي لها حقَّ سعيها، وإعداد الحرث لها قبل أن يأتي يوم الحسرة للغافلين، قال سبحانه: (وَلَكُنَّ أَكُثُرُ إَلَّاس لا مَلْكُنُ () قُلْ لاَ أَمَاكُ لِعَني تَدْمَا وَلا مَزَ إِلاّ مَا هَاةً اللَّهُ وَلَوَ تُحُتُ أَعْلَمُ القَبَ لاَ مُتَحَكَرُتُ مِن الْغَيْرِ وَمَا مَشَيْ التُوَهُ إِنَّ اللَّا لاَ يَدَبِرُ وَبَعِيرٌ لِفَوْرِ يُوَمَوْنَ مَن الْغَرَ وَمَا مَشَيْ التُوهُ إِنَّ المَا لاَ يَدَبِرُ وَبَعِيرٌ لِفَوْرِ يُوَمَوْنَ إِنَّ الأَعْرَافَ: ١٨٧-١٨٨)، فَحَظُ هؤلاء الغافلين أنهم منقطعون إلى الدنيا، لا يتجاوز علمُهم هذه الدار إلى غيرها، وهم مع ذلك فيعرفون ملاذها وملاعبها وشهواتها، ويجهلون الما يعلمون أنهم لم يُخلقوا لها. يعلمون أنها خلقت لهم، ولا يعلمون أنهم لم يُخلقوا لها. يشغلهم حالُ

وزوالها، فهي قصيرة وإن طالت، ذميمة وإن تزينت. عداد الله: فإذا أتت الآخرة التي غفلوا عنها، هنالك حقت حسرتهم، يوم لا تنفع الحسرة، قال سبحانه يصور ذلك الحال: (وَأَنْذِرْهُمْ مَوْمَ ٱلْحُسَرَةِ إِذْ قَضِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ في عَفْلَة وَهُمْ لا يُؤْسُونَ ) (مَرْيِم: ٣٩)، هذا يوم يُقضى بين الخلائق، (فَبِنَهْتُر سَعَةٌ وسَعِيدٌ ) (هُود: ١٠٥)، منهم خالد في الحنة، ومنهم خالد في السعير، فأمًا أهل الجنة ففي نعيم وحبور، وأمًا أهل النار ففي حسرة وثبور، عن أبي سعيد الخدري-رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: "يُؤتى بِالمُوْت كَهَيْئَة كَبْش أَمْلِح، فَيُنَادِي مُنَادِ: يَا أَهْلِ الْجِنَةَ، فيشرئبون وينظرون، فيقول؛ هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، وكلهم قد رآه، ثم ينادى: يا أهل النار، فيشرئبون وينظرون، فيقول: وهل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، وكلهم قد رَآهُ، فَيُذَبِّحُ ثُمَّ يَقُولُ؛ يَا أَهْلِ الْجِنَةِ، خَلُودُ فَلا مَوْتَ، وَيَا أَهْلِ النَّارِ، خَلُودُ فَلا مَوْتَ، ثُمَّ قَرَأَ: ( أَبْدَرُهُمْ يَهُمُ لَعْبَرِهُ إِذْ قُوْسَ إِلاَّمْرُ وَهُمْ فِي عَمَّلَةٍ ) (مَرْبِيمَ: ٣٩)، وَهُوْلَاء يَدْ غفلة أهل الدنيا (وم لا شرق) (مزيم: ٣٩)". (أخرجه الشيخان في صحيحهما).

#### السبيل تعلاج الغفلة:

والسبيل إلى علاج هذه الغفلة؛ العلم والبصيرة بحال الدنيا، وانزالها منزلتها، وتَرْكَ الاستغراق فيها؛ حتى لا يستولي حُبُّها على القلوب، فتغفل عن الآخرة، فإن الدنيا والآخرة ضرتان، بقدر إرضاء إحداهما تسخط الأخرى، وبقدر تعلُّق القلب بإحداهما ينصرف عن الأخرى، ولا علاج لذلك إلا بأن تكون الآخرة هي الغاية، والدنيا هي الوسيلة إليها، فإذا كانت كذلك فهي مزرعة الآخرة، ونعمت المزرعة.

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

ومن الغفلة اللاهية أيضا، الغفلة عن الاعتبار والاتعاظ بأحوال مَنْ مضى من الأمم، فما أكثر العبر، وما أقل الاعتبار، وما أريد من تلك الأخبار غير الاعتبار، فليست مجرد أحداث تاريخية، نمرً عليها ونحن عنها غافلون، وليست أحاديث تُحكى للتَفكُه والتخيل ونحن مُعرضونَ، كلاً والله، بل هي ديوانُ مفتوحُ لَنْ كان له قلبُ أو ألقى السمع وهو شهيدُ، وجل سبحانه إذ يقول: (لقد كات ف قسميم متريق لأولي ألألك ما كان تُعْمِد فَيْهُو في (يُوهُ فَيْ وَرَعْضِيلَ حُلْ

أيها المسلمون؛ وإن من أعظم أنواع الغفلات؛ الغفلة عن ذكر الله-تعالى-، فهي الحالبة لغيرها من الغفلات، الحيطة بألوان من التيه والضياع والشتات؛ ولذلك قال تعالى آمرًا نبيه بالذكر وناهيا إيًّاهُ عن الغفلة، (وَاذَكُر رَبَّكَ فَ مَتَسَكَ تَمَرُّعًا وَحَمَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ من ٱلترل بالمُندو وَالأصلار ولا تكن من التيلين) (الأعراف: من الترل بالمُندو والأصلار ولا تكن من التيلين) (الأعراف من الترل بالمُندو والأصلار ولا تكن من التيلين) (الأعراف من الترل بالمُندو والأصلار ولا تكن من التيلين) (الأعراف من العلاج من هذه الغفلة، هو دوام الذكر ومجاهدته؛ وذلك أن الذكر ينبه القلب من نومته، ويوقظه من العالج، والقلب إذا كان نائما فاتته الأرباح، وكان الثالب عليه الخسران، فإذا استيقظ وعلم ما فاته يقنومته، شد المُنزر، وأحيا بقية عمره، واستدرك ما فاته، ولا تحصل يقظته إلا بالذكر؛ فإن الغفلة نومُ شقيلُ.

وممًا يؤمَّن من هذه الغفلة، ويعصم منها؛ ذلكم العلاج النبويُ الشريفُ، الذي أخبَر عنه رسولُ الله-صلى الله عليه وسلم- بقوله: "مَنْ قَامَ بعَشَر آيَاتَ لَمْ يُكْتَبُ منَ الغافلينَ، وَمَنْ قَامَ بمائَةَ آيَةَ كُتَبَ منَ القانتينَ، وَمَنْ قَامَ بأَلْف آيَةً كُتَبَ منُ المُقَنْطَرِينَ" (أُخَرِجه أبو داود بسند صحيح).

#### تراكم الذنوب من أعظم أسباب الففلة:

فإن من أعظم أسباب الغفلة، تراكم الذنوب على صفحات القلوب، وكل ذنب لم يُتُبُ منه صاحبُه فلا بد أن يكون تأثيرُه على صفاء البصيرة ونورها، وإنَّ العبد لَيُذنبُ وإنها لتُظلم شيئًا فشيئًا، حتى تصدأ، كما يصدأ الحديدُ، عن أبي هريرة-رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: "إنَّ هَذَه هُوَ نَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ وَتَابَ صُقلَ قَلْبِهُ، وَإِنْ عَادَ زِيدَ فَيهَا حتَّى تَعْلَوَ قَلْبَهُ، وَهُو الرَّانُ الَّذي ذَكَرَ الله: (كَلاً فَيهَا حتَّى تَعْلَوَ قَلْبَهُ، وَهُو الرَّانُ الَّذي ذَكَرَ الله: (كَلاً فَيهَا حتَّى تَعْلَوَ قَلْبَهُ، وَهُو الرَّانُ الَّذي ذَكَرَ الله: (كَلاً عَلَهُ مَا كَانُوا يَكْسَبُونَ) (المُطْفَين: ١٤) "(رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح). والحمد لله رب العالمين.

# يلكم ومُحَقّرات الذنوب

الذنوب

الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام، وبعد: فمحقرات الأعمال مدخل للشيطان مُهلك للإنسان.

- حقّر الشّخصَ أو الشيء: استصغره، استهان به ونظر إليه نظرة ازدراء. معجم اللغة العربية الماصرة (٥٢٩/١).

- عن عَمْرِو بْنِ الأَحْوَصِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليَه وسلم يَقُولُ فِي حَجَّة الوَدَاع للنَّاسِ: أَيُّ يَوْم هَذَا؟ قَالُوا: بَوْمُ الْحَجُ الأَكْبَرِ، قَالَ... أَلاَ وَإِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ أَيسَ مِنْ أَنْ يُعْبَدَ فِي بِلاَدِكَمْ هَذَه أَبَدَا وَلَكَنْ سَتَكُونَ لَهُ طَاعَةً فِيمَا تَحْتَقِرُونَ مِنْ أَعْمَالِكُمْ فَسَيَرْضَى بِهِ. سَنَ ابِن ماجه (٣٠٥٥)، صحيح الجامع (٧٨٨٠).

- (قَدُ أَيِسَ)؛ أَيُ قَنَطُ (أَنُ يُغْبَدُ)؛ أَيُّ؛ مَنْ أَنْ يُطَاعَ فِي عَبَّادَةٍ غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى. مرقاة المُفاتيح (١٨٤٣/٥).

- (في بلادكم هذه) يعني مكة وما حولها، (ولكن ستكون له طاعة) أي انقياد أو إطاعة (فيما تحتقرون) من الاحتقار أي تحسبون

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

تحسبون (-

#### ملاح عبد الغالق

ذلك حقيرة صغيرة، ويكون فيها طاعة ومَرضاةً للشيطان، مرعاة المفاتيح (١٨٤٣/٥).

- عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتُ: قَالَ لِي رَسُولَ اللَه صلى اللَّه عليه وسلم: «يَا عَائِشَةُ إِيَّاكَ وَمُحَقَّرَات الأَعْمَالِ، فَإِنَّ لَهَا مِنَ اللَّه طَالِبًا ، سَبَن ابن ماجه (٤٢٤٣)، السلسلة الصحيحة (٥١٣).

(طُالبًا) أَيْ: مُكَلَّفًا فَعَرَضَ عَلَيْهِ أَنْ يَطْلَبُهَا فَيَكْتُبُهَا فَهِيَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى عَظِيمَةٌ حَيْثُ خَصً لأَجْلهُا مَلَكًا. حَاشية السندي (٣٦٠/٢)

#### أنواع محقرات الأعمال:

احتقار واستصغار الذنب وعقوبته: وذلك يجر وينقل المسلم من فعل الصغائر من الذنوب تدريجيا إلى فعل الكبائر؛ إنها خطوات الشيطان، قال تعالى: (يتأيمًا الذينَ مَامَتُوا لا تَنْبِعُوا خُطوَت الشيطان، ومَن يَبْع خُطُون الشيطان فَانَهُ مَأْمُ بِالْفَصْدَة وَالْسَكْرِ) (النور:٢١)؛ فاحذر الأستهانة بفعل الذنوب: د حال تعالى: (ومَتبَوَتُه مَيْا وَهُوَ عِندَ أَعُو مَطِير)

(النور: ١٥).

۲- قال تعالى: (مَسَ بِعُمَلَ مِنْقَالَ ذَرْزُ خَبُرُ يَرَدُ ( وَمَن بِعَسَلَ مِنْقَالَ ذَرْرَ شَرُ بَرَهُ ) (الزلزلة:۲۰-۸). الذرة أصغر بكثير من تلك الهباءة التي تُرى في ضوء الشمس عندئذ لا يحقر الأنسان، شيئا من عمله، خيرًا كان أوشرًا، ولا يقول: هذه صغيرة لا حساب لها ولا وزن.

٣- عن سهل بن سعد رضي الله عنه؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إيًاكم ومحقَّرات اللذُوب؛ كمثَل قوم نزرُوا بطن واد، فجاء ذا يعود، وجاء ذا يعود، نزرُوا بطن واد، فجاء ذا يعود، وجاء ذا بعود، حمَّرات الذنوب متى يُوْخَذُ بها صاحبُها تُهْلكُهُ" مسند أحمد (٣٦٨٦) وصحيح الجامع (٣٦٨٦).

#### صور الهلاك لن يستصغر الذلب:

أولا: الهلاك في الدنيا لمن استصغر الذنوب: أ- ضعف الإيمان: عن عَبُد الله بُنُ مُسْعُود عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: إنَّ الُوْمَن يَرَى ذُنُوبُهُ كَانَهُ قَاعدٌ تَحْتَ جَبَل يَخَافُ أَنْ يقعَ عَلَيْه، وإنَّ الفَاجِرِيرَى ذُنُوبَهُ كَذُبَابَ مَرْ عَلَى أَنْفه، فَقَالَ بِهَ هَكذا، قَالَ أَبُو شِهَابٍ: بِيَدَهِ هَوْقَ أَنْفِه. صحيح ( ٦٣٠٨).

فكلما قوي الإيمان عظمت المعصية عند الإنسان، وكلما ضعف الإيمان خفت المعصية في قلب الإنسان ورآها أمرًا هينًا يتهاون ويتكاسل عن الواجب، ولا يُبالي لأنه ضعيف الإيمان. شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (٢/١).

عَنْ أَنُس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: (إِنَّكُمُ لَتَعْمَلُونَ أَعْمَالاً، هِيَ أَدَقٌ فِي أَعْيُنَكُمُ مَنَ الشَّعَرِ، إِنْ كُنَّا لَنَعُدُّهَا عَلَى عَهْد النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم مِنَ المُوبِقَاتِ، قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: «يَعْنِي بِذَلكَ المُهلكاتِ. صحيح البخاري (٢٤٩٢).

ب هلاك المجتمع: عن أبي هُريُرة، قال: قال رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ لا تَحَاسَدُوا، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا تَبَاعَضُوا، وَلا تَدَابُرُوا، وَلا يَبِعُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْض، وَكُونُوا عباد اللَّه إخْوانَا الْسَلَمُ أَخُو الْسَلَم، لاَ يَظْلَمُهُ وَلا يَحُدُلُهُ، وَلا يَحْقَرُهُ التَّقَوَى هَاهُنَا، وَيُشَيرُ إلى صدره ثلاث مَرَاتَ ، بِحَسْبِ امْرِى مِنَ الشَرُ أَنْ يَحْقَرَ أَخَاهُ الْسَلَم، كُلُ الْسَلِم عَلَى الْسَلِم حَرَامٌ، دَمَهُ، وَمَالُهُ،

وعرضه، رواد مسلم (۲۰۹٤).

(ولا يحقرهُ)؛ لا يحتقرُهُ بذكر المعايب وتنابُز الأَلْقَابِ وَالاسْتَهْزَاء وَالسُّخَرِيَّة إِذَا رَآهُ رَثَّ الْحَالَ، أَوَّ ذَا عَاهَة في بَدَنَه أَوْ غَيْرَ لاَئَق في مُحَادَثَتَه، فَلَعَلَّهُ أَخْلَصُ ضَمِيرًا وَأَتَقَى قَلْبًا مَمَّنُ هُوَ عَلَى ضَدً صفته فيظلم نفسه بتحقير من وقَرهُ الله. مرقاة المُفاتيح (٣١٠٥/٧).

- احتقار المسلم لأخيه المسلم فيه شركبير؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "بحسب امرئ من الشُر أنُ يَحْقر أَخَاهُ الْمُسَلم". يعود الشر على المجتمع بالخصام والحسد.. وعلى المحتقر نفسه بقسوة القلب والطرد من الجنة.

عَنْ عَبُد الله بُن مَسْعُود، عَن النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم قَال، لا يَدُخُلُ ٱلْجِنَّة مَنْ كَانَ فِي قَلْبِه مِثْقَالُ ذَرَّة مِنْ كَبِّر، رواه مسلم(٩١). ذرة الكَبَر تُعْلق باب الجِنة فِي وَجِه المُتكبر.

ج-غضب الله تعالى إلى يوم القيامة: عن بلال بُن الحارث المُّزني قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى اللَّه عليه وسلم يقُولُ، وَإِنْ أَحَدَكُمْ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلَمَة مَنْ سَحْط اللَّه مَا يَظُنُ أَنْ تَبْلُغَ مَا بَلَعْتُ، هَيَكْتُبُ اللَّه عَلَيْه بِهَا سَحْطَهُ إلى يَوْم يَلْقَاهُ. سَن الترمذي عَلَيْه بِهَا سَحْطَه إلى يَوْم يَلْقَاهُ. سَن الترمذي تَبْلُغُ مَا بَلَغَتُ، يستصغرها ولا يُفكر في عواقبها. فيكتب الله بها عليه سخطه إلى يوم القيامة بأن يختم له بالشقاوة ويصير مُعذبا في قبره مُهانا في حشره حتى يلقاه يوم القيامة فيورده النار وبنس الورد المورود. فيض القدير (٢٠/٢).

- عَنْ عَائِشَةً قَالَتْ قُلْتُ للنبي صلى الله عليه وسلم حَسْئِكَ منْ صَفيَّة كذا وَكَذا-قَالَ غَيْرُ مُسَدَّد تَعْنى قَصيرَةُ- فَقَالَ لَقَدُ قُلْتَ كَلَمَة لَوْ مُرْجَتُ بِمَاء الْبَحْرِ لَتَرَجَتُهُ، سنن أبى داود (٨٧٧)، صحيح الجامع (٥١٤٠).

سبحان الله هذه الكلمة الصغيرة حجماً العظيمة جرماً لو مُزجت بماء البحر لمزجته يعني لو خلطت بماء البحر على كبره وسعته خالطته مخالطة يتغير بها طعم ماء البحر، وريحه ولونه لشدة نتنها وقبحها، وهي كلمة يسيرة: لكنها عند الله عظيمة.

٢- الهلاك والخسارة في الآخرة: عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

عليه وسلم قال: "إنَّ الشيطانَ قَدْ يسُسُ أَنْ تُعْبِد الأصنامُ في أَرْض العرب، ولكنَّه سَيَرْضَى منكُم بدونِ ذلكَ بالمُحَقَّرات، وهي الموبقاتُ يومُ القيامَة. صحيح الترغيب (٢٢٢١).

وقال ابن القيم، يا مغرورا بالأماني لعن إبليس وأهبط من منزل العز بترك سجدة واحدة أمرَ بها، وأُخْرج آدم من الجنة بلقمة تناولها. الفوائد(ص٣).

#### السقوط في جهنم :

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم "إنَّ الرَّجُل لَيْتَكَلَّمُ بِالْكَلَمَة مَنْ سُخُط اللَّه، لا يَرَى بِهَا بَأْسًا، هَيَهُوي بِهَا قَ نَار جَهَنَّمَ سَبْعِينَ خَرِيفًا" سَنَ ابن ماجه (٣٢٠٦) وزاد مسلم (٢٩٨٨) يَهُوي بِهَا فِي النَّار، أَبْعَدَ مَا بَيْنَ الْمُشْرِقَ وَالْغُرِبِ،.

- سبحان الله العظيم بسبب كلمة باطلة يظل قائلها يسقط في جهنم أبعد مما بين السماء والأرض مسافة أكثر من خمسمانة عام فما بالك لو كانت كلمات؟!

ثانيًا: احتقار الطاعة وثوابها : فمثلاً:

۱- احتقار واستصغار طاعة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم تجر وتنقل المسلم من ترك السنن وفضائل الأعمال تدريجيًا إلى ترك الواجبات الفرائض.

عَنْ عَائشة، عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: (رَكَعْتَا الْفَجُر خَيْرُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فَيهَا، رواه مسلم (٢٢٥)-قولة (ركعتا الفجر) أي سنة الفجر (خير من الدنيا وما فيها) أي أثاثها ومتاعها، يعني أجرهما خير من أن يُعطي تمام الدنيا في سبيل لله تعالى. مرعاة الماتيح (١٣٧٤).

٢- مساعدة الآخرين، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، (مَنْ نَفْسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَةَ مِنْ كُرَب الدُّنْيَا، نَفْسَ الله عَنْهُ كُرْيَةَ مَنْ كُرَب يَوْمَ القيامَة، وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِ يَسَرَ الله عَلَيْه, فَ الدُّنْيَا وَالأُخرَة، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلما، سَتَرَهُ الله في الدُّنْيَا وَالأُخرَة، وَالله في عَوْنِ الْعَبْد ما كَانَ الْعَبْدُ في عَوْنِ أَخِيهِ. صحيح مسلم (٢٦٩٩).

والتنفيس والتيسير والستر والنفع للناس

محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

قد يكون بأشياء بسيطة من كلمة طيبة وصدقة يسيرة.

٣- سقي الماء: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ النبي صلى الله عليه وسلم: رَبِيْنَمَا كَلْبُ يُطيفُ بِرَكَيْة، كَادَ يَقْتُلُهُ الْعَطْشُ، إذ رَأَتُهُ بَغِي مَنْ بَعَايا بَني إِسْرَائيل، فَتَرَعْتُ مُوقَها فَسَقَتْهُ فَعُفَرَ لَهَا بِه، رواد البخاري (٣٤٦٧) ومسلم (٣٢٤٥). بسبب سقي الكلب بالماء عَفر الله لهذه الزانية فما بالك بسقى الإنسان المُكرم؟

٤- إماطة الأذى عن الطريق: عَنْ أَبِي هُرَيْرَة: أَنْ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: بَيْنَمَا رَجُلُ يَمْشي بطريق وَجد عُصْن شُوْك على الطريق فَأَخْرَهُ فَشَكَرَ اللَّه لَهُ فَعَضَر لَهُ، البخاري (٦٥٢). ومسلم (١٩١٤)-مَعْنَاهُ قَبل عَمله، وَأَثَابَهُ. وَعَضَر لَهُ. شرح النووي (٤١٧/٧).

٥- تَلْقَى أَخَاكَ وَوَجُهُكَ إلَيْه مُنْطَلَقَ؛ فَعَنْ أَبِي ذَرُ قَالَ قَالَ لِي النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم: لا تحقرن من المُعروف شَيْئًا، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بوجه طَلْق، رواه مسلم (٢٦٢٦) طلق، منبسط مُبتسم، إنَّ تبسَّمك صدقة تتصدق بها على الفقير والغني، على من يستحقُّ ومن لا يستحقُّ؛ فَعَنْ أَبِي ذَرُ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: (تَبَسُّمُكَ فَيْ وَجُه أَخِيكَ صَدَقَة). صحيح الترغيب (٢٣٢١).

٧- الكلمة الطيبة، أ. عن بلال بن الحارث الْتُرْنِي قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يقولُ: إنْ أَحَدَّكُم لَيْتَكَلَّم بِالكَلَمَةِ مِنْ رَضُوان الله ما يَظُنُّ أَنْ تَبَلغ ما بَلغتُ فَيكَتُبُ الله لَهُ بَهَا رَضُوانَهُ إلى يَوْم يَلْقاهُ. سنن الترمذي (٢٣١٩). سنن ابن ماجه (٣٩٦٩). الرضا المتواصل إلى يوم القيامة من الله بسبب كلمة طيبة.

ب- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَة مِنْ رَضُوَانِ الله، لا يُلقي لَهَا بَالاً، يَرْفَعُهُ الله بَهَا دَرَجَاتَ، صحيح البخاري (٦٤٧٨) يَرْفَعُهُ الله بَهَا دَرَجَاتَ، درجات عالية في نعيم الجنة، نسأل الله مَن فضله. والحمد لله رب العالين.



بداية أدعو الله لكم بالسداد والتوفيق في نشر الخير والدعوة إلى إحياء مناهج الإسلام.

أفترح إضافة فكرة؛ فبما أن القرآن الكريم هو دستورنا؛ فلماذا لا نهتم بلغته التي طالما مدحها ربنا جل وعلا في كتابه؛ (إنا أنزلناه قرآنا عربيا)، (بلسان عربي مبين)، وكان العربي ينفر من الذين يلحنون في لغته، فهل نضيف مثلاً دروسًا في النحو مثلاً.

أو ننشر كل شهر بضعة أبيات من الألفية، ونورد شرحها.

فكرتي هي أن نورد أبياتا للألفية ثم نبين بعد ذلك شرحًا لتلك الأبيات. كما يجب أيضًا الاهتمام بالأدب العربي، فهلا أوردنا مثلا



كتاب الكافي. والاهتمام بقصص الأنبياء عن طريق السرد البسيط الذي يصل للعامة قبل الخاصة وليس عن طريق الاستقصاء والتحليل.. فلا يخفي على حضراتكم ما وصلنا إليه من قلة في العلم.

#### بوركتم.

الأخ القارئ الكريم: جزاك الله خيرًا على اهتمامك وتواصلك معنا، وسنعرض الأمر على اللجنة العلمية للمناقشة، والله الموهق.

# تهنئت

يسر مجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر، وأسرة تحرير مجلة التوحيد، أن تتقدم بالتهنئة لفضيلة الشيخ الدكتور أيمن خليل- حفظه الله- لحصوله على درجه الدكتوراه الثانية في المعاملات الإسلامية بامتياز مع مرتبة الشرف، سائلين الله عز وجل له دوام التوفيق والسداد.

## إنا لله وإنا إليه راجعون

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد وأعضاء مجلس الإدارة بالعزاء إلى أسرة الشيخ عبده السيد عبد الجليل، أحد دعاة الجمعية، ورئيس فرع أنصار السنة ب-صبيح، مركز ههيا، محافظة الشرقية، نسأل الله له المغضرة والرحمة.

كما تتقدم أسرة التحرير وأعضاء مجلس الإدارة بالعزاء إلى أسرة الشيخ محمد فوزي شرشر، أحد دعاة الجمعية، وعضو مجلس إدارة فرع أنصار السنة، تلا منوفية، نسأل الله له المغفرة والرحمة.

> محرم ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٨٩ السنة الخمسون

72





