





الطاعات في رمضان بين إلف العادة وللذة العبادة

द्रीय । विकास के कि स्वेति के विकास कि विकास है कि विकास के विकास के विकास के विकास के विकास के विकास के विकास

الوقفات الحسان مع العشر الأواخر من رمضان

وقفات تربوية مع شعائر رمضانية

Upload by: altawhedmag.com



مصر ۲۰۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الأمارات 7 درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أوروبا ۲ يورو

## الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- يق الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة وحساب رقم /١٩١٥٩ ،

#### بشرى سارة

تعلن إدارة الجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الالكتروني ور g.tawheed@yahoo.com التالي ا

٨ شارع قولة عابدين . القاهرة ت:۱۷۱٥٢٦٩٠ . فاكس :۲۲۲،۳۹۳۱

البريد الالكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### نسم التوزيع والاشتراكات

ב:۱١٥٢٣٩٣

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام

هاتف :۲۷۵۵۱۹۳۲-۲۵3۵۱۴۳۲

# السلام عليكم

الناظر إلى حياة غير المسلمين من الغربيين وغيرهم يجد استقراراً ظاهراً في حياتهم ودولهم ، بينما في المقابل بحد الفتن والقلاقل في بلاد العرب والمسلمين ؛ وذلك راجع كما أخير المصطفى صلى الله عليه وسلم أن لهم الدنيا ينالون منها حظا وافرًا حزاء إتقانهم وعكوفهم عليها.

أما أمة الإسلام فهي مبتلاة بأثر دعوة لم يستجيها الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، وهي دعوته ألا يحعل الله بأسهم بينهم؛ فمنعه الله تعالى إحابة هذه الدعوة، ولذلك ترى البأس والعنف بين الأمة غلى أشدُّه، خاصة إذا واكب هذا ابتعادٌ عن السُّنَّة الربانية التي تقضى بأن «أَسْعَيْرُا

رَانِ وَلَوْا مِلِيَ أَخَافَ عَلِيكُمْ مَدَابُ مِنْ كَبِي [هود:٣]، وقبل ذلك يكون ه قُلَ هُوَ الْفَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ أَن فُوقِكُمْ أَوْ شيعًا ويذي بمضر بأس بعض » [الأنعام: ٦٥].

ولقد اكتظ الواقع بمثل هذا؛ شبعُ وأحزاب، يكفر بعضهم يتعض، ويلعن يعضهم يعضا.

وكما قال الصحابة رضى الله عنهم عندما نزلت بهم نازلة: «أنَّى هذا؟» قال الله تعالى لهم: «قُلْ هُوْ مِنْ عِندِ النَّبِكُمْ » [آل عمران:١٦٥]، فلو قلنا نحن الآن: «أنَّى هذا؟» فماذا عسى نُقال لناء! إذا كانت هذه كلها سنن الله تعالى نُحربها في خلقه سلنًا وإنجابًا، وإن عدتم عدنًا؛ فمهما حاولنا وحَرِّينًا، فلن ينفذ إلا أمر الله، ولن تقع إلا سننه سيحانه، وما دام الأمر كذلك فلنلجأ إليه وحده وهو معنا يسمع ويرى، ولنحسن السير إليه والخضوع له، لأنه ﴿ إِنَّ لَهَا مِنْ مُوافِّهُ كُنِينَةً ا [النحم: ٥٨].

التحرير

المالحة الريام المرات ا CA CONTROLLE CONTROLLE SA VE MILE SACIE



OOV SOLD ENERGY WEST BOLD OF THE OF THE ONE SOLD OF THE ONE SO طاعل مصروه 77 مولك فارج مصريشا مالة سمر الشجع

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروء أنصار السنة المحمدية

منفذ البيع الوحيد بمقر جلة التوحيد الدورالسابع

الحمد لله مقلب الليل والنهار، والصلاة والسلام على النبي المصطفى من بين الانام، وعلى اله وصحبه الطيبين الاطهار،

قها هو شهر رمضان قد اقبل بخبره وبركاته، وقد شرع الله للامة صيامه، وسنُ النبي صلى الله عليه وسلم لها قيامه، ويُلاحظ أن كثيرًا من المسلمين والمسلمات يمسكون عن المقطرات في رمضان من طعام وشراب وجماع -وهذا أمر ضروري وواجب غير أن البعض قد يغفل عن أمور مهمة بها يستكمل الصائم صيامه، وينال من ربه أجره وثوابه، ولهذا قابي أحببت أن أذكر تفسي وإخواني بتوجيهات وأداب مهمة ينبغي أن تُراعى في شهر الخدرات، وهي كما يلي

أولاً: الإقبال على الطاعات والتنافس في فعل الخيرات:

فضًل الله تبارك وتعالى شهر رمضان على غيره من الشهور، وخصٌ ليلةً فيه فكانت خيرًا من الف شهر، وهو شهر تُفتح فيه أبواب الجنة كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا جاء رمضان فُتحت أبواب الجنة». [البخارى: ١٨٩٨].

كما تفتح فيه أبواب السماء وتُغلق أبواب جهنم، وتُسلسل الشياطين كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا دخل شهر رمضان فتحت أبواب السماء، وغلقت أبواب جهنم، وسلسلت الشياطين». [البخارى: ١٨٩٩].

وفي الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان صُفدت الشياطين ومردة الجن، وغُلقت أبواب النيران، فلم يفتح منها باب، وفُتحت أبواب الجنة فلم يُغلق منها باب، وينادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة». [صحيح سنن الترمذي ٢٠٩/١].

فشهر هذا قدره وفضله يحتاج من المسلم الصادق أن يقبل على الطاعات وأن يستبق الخيرات، كما قال تعالى: « وَلَكُنِ وَجُهُهُ مُونِيُ الْمُعْرَدِةِ» [البقرة:١٤٨]. والمراد: بادروا إلى فعل الطاعات.

قال الشوكاني رحمه الله: «أي: بادروا إلى ما أمركم الله من استقبال البيت الحرام كما يفيده السياق، وإن كان ظاهره الأمر بالاستباق إلى كل ما يصدق عليه أنه خير كما يفيده العموم المستفاد من تعريف الخيرات. [فتح القدير ١٥٦/١].

وقد ندب الله عباده إلى المبادرة إلى فعل الخيرات والمسارعة إلى نيل القربات، قال الله تعالى: «وَسَالِعُوّا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِنَ دَّيَكُمْ وَجَمَّةٍ عَمْهُا السَّيَوَتُ وَالْأَرْضُ أَعِدًّت لِشَّقِينَ » [آل عمران:١٣٣].

والموفق حقًا من اغتنم مواسم الفضل والخير وتقرَّب إلى ربه ومولاه بالوان الطاعات في شهر الخيرات، فعسى أن تصيبه نفحة من رب العباد يسعد بها في دنياه وأخراه، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضوان الله تعالى عليهم أجمعين أكثر ما يكونون قوة وحيوية ومثابرة على الطاعة مضاعفة لها في شهر رمضان.

www.sonna banha.com

٢ التوحيد العدد ١٣ والسنة الثالثة والأربعون

# ثانيا: الكف عن المامس والأثام:

إن ضرر الذنوب عظيم، وهي سموم فتاكة تؤثر وتفسد القلب والبدن، ورمضان فرصة عظيمة للإقلاع عن الفواحش والمنكرات؛ لأن الصائم إذا ترك الحلال المباح في نهار رمضان لأمر الله له بذلك، فمن باب أولى أن يترك ما حرَّمه الله عليه، والصيام يسد منافذ الشيطان التي يصل بها إلى العبد، فيدفعه ذلك إلى الاقتصار عن الشر والمعاصي، كما في الحديث: «ويا باغى الشر أقصر».

قال المباركفوري في شرحه لهذه الكلمة: «أي: يا مريد المعصية أمسك عن المعاصى وارجع إلى الله تعالى، فهذا أوان قبول التوبة، وزمان استعداد المغفرة، ولعل طاعة المطيعين وتوبة المذنبين ورجوع المقصرين في رمضان من أثر الندائين- يعني: يا ياغي الخير أقبل، ويا باغي الشر اقصر-، ونتبجة إقبال الله تعالى على الطالدين، ولهذا ترى اكثر المسلمين صائمين حتى

الصغار والحواري، بل غالب

الذين يتركون الصلاة يكونون حينئذ مصلين، مع أن الصوم أصعب من الصلاة، وهو يوجب ضعف البدن الذي يقتضي الكسل عن العبادة وكثرة النوم عادة، ومع ذلك ترى المساجد معمورة وبإحياء الليل مغمورة، والحمد لله ولا حول ولا قوة إلا بالله». [تحفة الأحوذي: ٣٦١/٣].

واقول: الحمد لله أن شرع لنا عبادات في أزمان تقرينا من الكبير المتعال، وقد تدفعنا إلى ترك الذنوب والأثام، وعليه فليتب العبد إلى ربه، وليعقد العزم على ترك الذنوب والتخلي عنها، وربنا غفور كريم، يتجاوز عن السيئات، ويرحم من رجع إليه وأناب، قال الله تعالى: "قُلْ يَعْبَادِينَ ٱلنِّينَ أَمْرَوْا عَنَّ أَلْمُونَ الله عَمَالَكَ الْمُعْبَرُ اللَّهُ عَمَّ الْمُعْمَ الله عَمَالَكَ المُعْمَلُولُ الرَّحِمُ الله والزمر:٣٥].

# ثالثًا: البعد عن الرفث والسخب (أو الصخب)،

قال ابن منظور: الرفث: أصله قول الفحش، والفحش من القول، وكلام النساء في الجماع. [لسان العرب ١٥٣/٢]. وعليه فيجب الابتعاد عنه، بحفظ

اللسان عن قبيح الكلام، والجوارح عن قبيح الأفعال، كما على المسلم أن يبتعد عن مقدمات الجماع. وقال ابن حجر: الرفث هو الكلام الفاحش. [فتح الباري ١٠٣/٤].

وقد نهى الله تبارك وتعالى الصائم عن الرفث، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه: «والصيام جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث يومئذ ولا يسخّب». [مسلم: ١١٥١].

وفي رواية البخاري: «فلا يرفث ولا يصخب». [البخاري: ١٩٠٤].

والروايتان تغيدان النهي عن الصخب أيضًا، والمراد به: الخصام والصياح، والسخب يقال بالسين والصاد. [انظر فتح الباري:

وقد نهى الله تبارك وتعالى في كتابه عن رفع الصوت وأمر بغضّه، فقال:

اَ مَنْ كُلْكِيمِ القمانَ: ١٩ أَ. قال ابن كثير: أي: لا تبالغ في الكلام، ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة فيه، ولهذا قال: إنَّ الْكُرُ الْأَنْوَنِ لَمَوْنُ الْنِيمِ اللهِ القال: إنَّ الْكُرُ الْأَنْوَنِ لَمَوْنُ الْنِيمِ اللهِ القال: ١٩ ].

قال ابن كثير: «اي لا تبالغ في الكلام، ولا ترفع صوتك فيما لا فائدة فيه، ولهذا قال: إن أنكر الأصوات لصوت الحمير، قال مجاهد وغير واحد: إن اقبح الأصوات لصوت الحمير، اي: غاية من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه، ومع هذا هو بغيض إلى الله تعالى، وهذا التشبيه في هذا بالحمير يقتضي تحريمه ونمه غاية الذم؛ لأن رسول الله صلى يقتضي تحريمه قال: «ليس لنا مثل السوء، العائد في هبته كالكلب يقيء ثم يعود في قيئه». [تفسير ابن كثير ٢٥٨٩] واصل الحديث في صحيح البخاري ٢٥٨٩.

وتفيد الآية إلى أهمية التوسط والاعتدال في الأقوال والأفعال، قال الشيخ أبو بكر الجزائري: من هداية الآية: «حرمة التكبر والاختيال في المشي، ووجوب القصد في المشي والصوت، فلا يسرع ولا يرفع صوته إلا قدر الحاجة». [ايسر التفاسير ٢٠٩/٤].

رمضان ١١٣٥ هـ التوحيد

والمتكرات؛ لأن الصائم إذا ترك

الحلال المناح فخ نهار ومضان لأمر

الله له بذلك، فمن باب أولى أن

بت ك ما حرمه الله عليه .

وابعاء الصدق في القول والبعد عن شهادة الزورا

يجب على المسلم أن يتكلم بالحق وأن ينطق بالصدق، وأن يصون لسانه عن الكذب وقول الباطل والـزور، وهذا لازم له على الـدوام، ويتأكد ذلك في رمضان، ويدل على ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه، [البخارى: ١٩٠٣].

وقد ذكر ابن حجر في شرحه للحديث قال ابن العربي: مقتضى هذا الحديث أن من فعل ما ذكر لا يُثاب على صيامه، ومعناه: أن ثواب الصيام لا يقوم في الموازنة بإثم الزور وما ذكر معه.

وقال البيضاوي: ليس المقصود من شرعية الصوم نفس الجوع والعطش، بل ما يتبعه

من كسر الشهوات، وتطويع النفس الأمارة للنفس المطمئنة، واستدل به على هذه الأفعال تنقص الصوم، وتعقب بانها صغائر تكفر باحتناب الكبائر، وأجاب السبكي الكسر سأن في حديث الباب والــذي مضي في أول الصوم دلالة قوية للأول؛ لأن الرفث والصحب وقول الزور والعمل به مما عُلم النهي عنه مطلقا، والصوم مأمور به مطلقا، فلو كانت هذه الأصور إذا

حصلت فيه لم يتأثر بها لم يكن لذكر ما فيه مشروط فيه معنى يفهمه، فلما ذكرت في هذين الحديثين نبهتنا على امرين: احدهما: زيادة قبحها في الصوم على غيرها، والثاني: البحث على سلامة الصوم عنها، وأن سلامته منها صفة كمال فيه، وقوة الكلام تقتضي أن يقبح ذلك لأجل الصوم، فمقتضى ذلك أن الصوم، فمقتضى خلك أن الصوم، فمقتضى بسلم عنها، قال: فإذا لم يسلم عنها نقص. [فتح البارى ١١٧/٤].

وقد كثر في الناس اليوم الكذب وشهادة الزور، وكلاهما بعيدان عن أخلاق أهل الإيمان، وقد وصف الله عباد الرحمن بأنهم لا يشهدون الزور، والحديث عنه يطول، غير أنني أحببت أن أشير هذه الإشارة لينتبه أهل الإيمان إلى ما يجب عليهم من أخلاق على الدوام وخاصة في رمضان.

خامسا، الصير على الأذي الواقع عن الناس،

يتفاوت الناس في أخلاقهم، وقد تحدث مخاصمة أو مقاتلة، والمسلم يصبر في مواجهة الأخلاق البذيئة التي تصيبه، وخاصة في رمضان، وفي هذا توجيه نبوي كريم، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل إني امرؤ صائم». [البخاري:

فيا أيها الصائم: إذا جهل عليك أحد فشتمك أو نال منك، فأعرض عنه، وقل: «إني صائم». ولا تخض مع الخائضين، وكف لسانك عن الوقوع في أعراض الناس، أو سبهم ليسلم لك صومك، وتنال الأجر من

يجب على المسلم أن يتكلم بالحق و أن

اذا حيل عليك أحد فشتمك أو تال

صائم. . ولا تخض مع الخائضين .

قال ابن رجب رحمه الله: «واعلم أنه لا

ىتم التقرب إلى الله بترك هذه الشهوات المباحة في غير حالة الصيام الا بعد التقرب إليه بترك ما حرم الله في كل حال من الكذب والظلم والعدوان على الناس في دمائهم والأم وال وأعراضهم وفي الحدث: «ليس الصيام من الطعام والشيراب، إنما الصيام من اللغو والرفث، قال الحافظ أبو موسى المديني: هو على شرط مسلم، وقال بعض السلف:

أهون الصيام ترك الطعام والشراب، وقال جابر: إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والمحارم، ودع أذى الجار، وليكن عليك سكينة ووقار يوم صومك، ولا تجعل يوم صومك ويوم فطرك سواء.....

وسر هذا: أن التقرب إلى الله تعالى بترك المباحات لا يكمل إلا بعد التقرب إليه بترك المحرمات، فمن ارتكب المحرمات ثم تقرب بترك المباحات كان بمثابة من يترك الفرائض، ويتقرب بالنوافل، وإن كان صومه مجزئًا عند الجمهور بحيث لا يؤمر بإعادته. [لطائف المعارف ص٢٢٤].

وكم هو جميل أن يتقرب العبد إلى ربه بامتثال أمره، ويترك خصمه وشأنه، ويذكره بصومه قائلاً: «إنى امرؤ صائم».

#### سادساء الذعاء عقد الإفطارة

يزداد العبد تقربًا من ربه ومولاه في هذه الأوقات الشريفة، والصوم عمل عظيم، وإذا كان في رمضان وقع في زمان فاضل، وهذا من أسباب القبول، ولذلك دعا النبي صلى الله عليه وسلم الصائم إلى الدعاء، وبين أن دعاءه لا يرد، كما في حديث أنس رضي الله عنه مرفوعًا: «ثلاث دعوات لا ترد: دعوة الوالد، ودعوة الصائم، ودعوة المسافر». [صححه الآلباني في الصحيحة ٤٠٦/٤].

وفي الترمذي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ثلاث لا يرد دعوتهم: الإمام العادل، والصائم حين يفطر، ودعوة المظلوم يرفعها فوق الغمام ويفتح لها أبواب السماء ويقول الرب تبارك وتعالى: وعزتي لأنصرنك ولو بعد حين». [صحيح سنن الترمذي ١٩٠/٢].

فهؤلاء ثلاثة رجال ورد ذكرهم في الحديث لا ترد دعوتهم: الإمام العادل، والثاني: الصائم

حين يفطر، وقبول الدعاء هنا لأنه وقع بعد عبادة وحال تضرع ومسكنة، ومثلهما دعوة المظلوم.

سابقا: الكرم والجود 2. رمضان:

إن الكرم والجود من الخصال الحميدة، وهي من الصفات المحمودة في الإنسان، ومن المستحب أن تظهر هذه الصفات أكثر في رمضان، وكان هذا من هدي النبي عليه الصلاة والسلام، كما في الصحيحين عن ابن

عباس رضي الله عدهما قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة». [البخاري: ٢، ومسلم: ٢٠٠٨].

ومعنى: «أجود الناس» يعني: اكثرهم جودًا وكرمًا، وهذا يدل على أنه— عليه الصلاة والسلام— آجود بني أدم على الإطلاق، وكان جوده يجمع أنواع الجود من بذل العلم والمال، وبذل نفسه لله في إظهار دينه وهداية عباده، وإيصال النفع إليهم بكل طريقة من إطعام جائعهم ووعظ جاهلهم وقضاء حوائجهم، ولم يزل صلى الله

عليه وسلم على هذه الخصال منذ نشأ، ولهذا قالت له خديجة رضي الله عنها في أول مبعثه: والله لا يخزيك الله أبدًا؛ إنك لتصل الرحم، وتقري الضيف، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتعين على نوائب الحق، ثم تزايد في هذه الخصال فيه بعد البعثة وتضاعفت أضعافًا كثيرة، وفي الصحيحين عن أنس قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن الناس وأشجع الناس وأجود الناس». [البخاري: ٢٨٢٠، ومسلم: ٢٣٠٧].

وكان جودة صلى الله عليه وسلم كله لله، وفي ابتغاء مرضاته، فإنه كان يبذل المال إما لفقير، أو محتاج، أو ينفقه في سبيل الله، أو يتألف به على الإسلام من يقوى الإسلام بإسلامه، وكان يؤثر على نفسه وآهله وأولاده فيعطي عطاء يعجز عنه الملوك مثل كسرى وقيصر، ويعيش في نفسه عيش الفقراء، فيأتي عليه الشهر والشهران لا يوقد في بيته نار، وقد ذكر ابن رجب فوائد مهمة في تضاعف جود

النبي عليه الصلاة والسلام في رمضان، فليراجعها من شاء في لطائف المعارف. ص٢٣٩ وما بعدها.

وقد ذكر ابن حجر رحمه الله كلامًا حسنًا في مدارسة القرآن وجود النبي عليه الصلاة والسلام، فقال: «الحكمة في مدارسة القرآن تجدد العهد مدارسة القرآن تجدد العهد سبب الجود، والجود في الشرع: إعطاء ما ينبغي من وهو أعم من

الصدقة، وأيضا فرمضان موسم الخيرات؛ لأن نعم الله على عباده في زائدة على غيره، فكان النبي صلى الله عليه وسلم يؤثر متابعة سنة الله في عباده، فمجموع ما ذكر من الوقت والمنزلة به والنازل والمذاكرة حصل المزيد في الجود، والعلم عند الله تعالى. [فتح الداري ٢١/١].

فتشبهوا يا أهل الإيمان بنبيكم عليه الصلاة والسلام، فسارعوا بالصدقة والجود، وأطعموا الفقراء والمساكين والأيتام والمحتاجين، والزموا الذكر والاستغفار، وتلاوة القرآن، ومراعاة الأدب مع الله وخلقه.

تقبل الله منا ومنكم الصيام والقيام وصالح الأعمال، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رمضان ۱۱۲۵ التوحید

عند الإفطار بزداد العبد تقربا

من ربه ومولاه في هذه الأوقات

الشريفة، والصوم عمل عظيم،

وقد كثر في الناس البوم الكذب

وشهادة الزور، وكالأهما بعيدان

عن أخلاق أهل الأيمان، وما يجب

عليهم من أخلاق على الدوام

وخاصة في رمضان.

إن الحمد لله تحمده و تستعينه و تستغفره و تستهديه، و بعدُ:

فإن مجلة التوحيد التي تصدرها جماعة انصار السنة المحمدية، وهي الجماعة الدعوية المعروفة للقاصي والداني منذ نشاتها، وهي في عامها الثالث والإربعين، تدعو إلى الله سبحانه بالحكمة والموعظة الحسنة، لم يثبت في يوم من الأيام أنها قد انحرفت عن المنهج القويم إلى تنجيج، أو تحرب و انحياز لجماعة أو حزب، وإنما كان نهجها من خلال فكر صحيح، ودعوة ناصعة جلية نابعة من القرآن والسنة بفهم سلف الأمة.

ومجلة التوحيد التي هي امتداد لمجلة الهدي النبوي التي أسسها وأصدرها مؤسس الجماعة الشبخ محمد حامد الفقى، رحمه الله، وهو عَلَم من أعلام الأزهر الشريف على مدار ثلاثين عامًا أو يزيد، كان يُسْتَكِتُ فِيهَا أَعْلامُ اقْدَادَ مِنْ الْأَرْهِرِ الشَّرِيفِ، لأَكْثَرُ من سبعين عامًا من الصحافة الإسلامية في انصبار السنة على راسهم مشايخ الأزهر الشريف، كان منهم فضيلة الشيخ شلتوت رحمه الله، ومن قبله الشيخ عبد المحيد سليم رحمه الله، والشيخ مصطفى المراغي، رحمه الله، وكانوا شيوخًا للأزهر الشريف، ومنهم الشيخ عبد اللطيف براق والشيخ الطيب النجار، الذي كان رئيسًا لجامعة الأزهر، والدكتور السيد رزق الطويل، وأخوه الدكتور عبد القادر الطويل من أبناء انصار السنة النين تتلمنوا على يد مؤسسها الأول محمد حامد الفقي، والشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد، الذي كان قاضيًا بالمحاكم الشرعية، ثم تدرج في التدريس بجامعات الأزهر، ثم عين رئيسًا للجنة الفتوى بالأزهر، وعضوًا بمجمع البحوث الإسلامية، ورُشيح اكثر من مرة لشيخة الأزهر الشريف، وكذلك الشيخ أحمد محمد شاكن مدير مجلة الهدي النبوي وكان أبوه الشبيخ محمد شاكر وكيلأ للأزهر الشريف رحم الله الجميع

lols !! يين سبعين عاما مز الصحافة الاسلامية بقلم رنيس التحرير العدد مر السنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

iciñ Igrap

ونائب المفتي العام بالمملكة أيام الشيخ عبد العزيز بن باز مفتي المملكة، وقد كان الشيخ عبد الرزاق عفيفي

ثاني رئيس لأنصار السنة بعد مؤسسها الشيخ محمد حامد الفقي، والشيخ عبد الرزاق حمزة عضو هيئة كبار العلماء في السعودية، والشيخ سيد سعود وكيل الأزهر، وفضيلة الشيخ جاد الحق شيخ الأزهر، رحمهم الله حميعًا رحمة واسعة.

والمُجِلة -بفضل الله ومنته علينا- قد مكن الله المؤن الله المؤن المالية التوحيد الخالص،

وأصبحت تصل إلى القرى والنجوع، بل إنها أصبحت بفضل الله تعالى تصل إلى معظم بلاد العالم.

هذا وقد قُدمت في مجلة التوحيد ودورها في شر العقيدة الإسلامية الصحيحة رسائل بحثية عديدة في مصرو السعودية وغيرهما من الدول في الماجستير والدكتوراه عن المجلة ودورها في نشر

عقيدة التوحيد، ودور المجلة في تعريف الشباب ممن لم يعايشوا الأوائل بصلة الصار السنة بغيرها من المؤسسات الدعوية والعلمية في العالم أجمع، وعلى رأسهم الأزهر الشريف. ونحن ما زلنا نؤمن بأن من يخلص لدعوة التوحيد يُعزَّه الله ويغنيه في الدنيا والإخرة، ويُدارِّهُ الله ويغنيه في الدنيا والأخرة، ويُدارِّهُ الله ويغنيه ويُدارِّهُ مِنْ مَدِّرُونِهُ الله ويغنيه ويُدارِّهُ مِنْ مَدِّرُونِهُ أَمَا الله ويغنيه ويُدارِّهُ مِنْ مَدِّرُونِهُ أَمَا الله ويغنيه ويُدارِّهُ مِنْ مَدْ وَقِيهُ أَمَا الله ويغنيه ويُدارِهُ مِنْ مَدْ وَقِيهُ أَمَا اللهُ وين كُفُر مَدْ ذَاكِ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُر مَدْ ذَاكِ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُر مَدْ ذَاكِ اللهُ وين كُفُر مَدْ وَالْكُونُ اللهُ وين كُفُر مَدْ ذَاكِ اللهُ وين كُفُر مَدْ وَالْكُونُ اللهُ وين كُفُر اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُرُ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين لَا اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين كُفُرُونُ اللهُ وين اللهُو

وقد كان للمجلة- بفضل الله تعالى- دور بارز وملموس في الذود عن الحق، والدفاع عن مصر وشعبها، ودصر الفتن، والتعمل على تماسك الدولة، وإدانة سفك الدماء المصرية الغالية، وقد كان من ضمن إصدارات المجلة التي تدلل على انفتاحها على الأزهر وعلمائه وعدم التعصب للرأي، وسيرها مع الحق أينما كان، أن أصدرت مجلة التوحيد رسالة في الفلسفة الإسلامية لفضيلة الدكتور عبد الحليم محمود، شيخ الأزهر السابق وذلك في غضون عام ١٩٩٥م، إضافة إلى مئات الرسائل التي صدرت عن مجلة التوحيد، وكان معظمها لمشايخ وعلماء وأساتذة من الأزهر والأوقاف وأنصار السنة المحمدية.

ويترأس تحرير المجلة الأن واحد من خريجي وأبناء الأزهر الشريف، ومحرريها وكتابها من أبناء الأزهر وأعضاء هيئات التدريس

بجامعته، ويتراس مجلس إدارتها، والمشرف العام عليها رجالات من أبناء الأزهر الشريف.

كما شارك في الكتابة في المجلة جُلُ مشايخ الحرم المحي والنبوي الشريفين على مر العصور، وحتى الآن، من خلال الكتابات والمقالات والحوارات، والتي شهد بها الجميع، والحمد لله صاحب الفضل والمنة.

ولا ننسى أن من رجالات وكُتاب المجلة أول إمام للحرم المكي (مصري) وهو أحد رجالات أنصار السنة ألا وهو الشيخ عبد الظاهر أبو السمح الذي عمل إمامًا للحرم المكي نحو خمسة وعشرين عامًا إمامًا للحرم المكي الشريف، ومديرًا لدار الحديث الخيرية بمكة المكرمة.

ومجلة التوحيد منذ نشاتها تعمل على نشر الفكر السُني الذي يُدافع عنه الأزهر على مر العصور، وقد فتحت صفحاتها لكتاب الأزهر الشريف والأوقاف، إضافة إلى علماء الجماعة، وهم أصلاً من الأزهر الشريف أمثال: الشيخ حامد الفقي، والشيخ خليل هرأس، والشيخ عبد الرداق عقيفي عضو الرحمن الوكيل، والشيخ عبد الرزاق عقيفي عضو هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية

محلة التوحيد استكتبت أعلاما

أفدادا من الأزهر الشريف،

ealalée.

التحرير

نقتطف اليسير مما جاء من عناوين المجلة على مدار السنوات الثلاث الماضية، وهذا على سبيل المثال لا

الحصر:

- فغي عدد ذي الحجة ١٤٣٤ عنوان: «لا ضرر ولا ضرار ودعوة للاستقرار... فحذرت المجلة ممن يدعون لعدم سداد فواتير الكهرباء والمياه والغاز، وطالبتهم بالوفاء بالعهود والعقود، والتحذير من إسقاط اقتصاد الدلاد»، إنها مجلة التوحيد.

- وفي حوار التوحيد مع الرئيس العام [العدد ٤ ذي الحجة، ١٤٣٤هـ، ص٦-١٢]، ومما

جاء فيه: الدعوة للانخراط في العمل النافع، ونبذ العنف بكل صوره وأشكاله، ونشر ثقافة المحبة والأخوة والعفو، وأن البلاد تحتاج إلى الاستقرار، وأن جماعة أنصار السنة حريصة على الخارجين عليه، وأن منهج الجماعة الذي تسير عليه هو منهج أهل السنة والجماعة.

وفي افتتاحية عدد ذي القعدة £118هـ، ص٢-۵، تحت

بعنوان: «الأمن فريضة شرعية ونعمة ربانية»، جاء فيه: أن حكمة الله تعالى قد اقتضت أن يكون الأمن الحقيقي والسعادة الكاملة والحياة الطيبة الهادئة في الدنيا والآخرة لمن تمسك بالشرع المطهر ولزم الهدي الذي بعث به النبي صلى الله عليه وسلم، وأن لأهمية الأمن في دنيا الناس سلكت الشريعة مسالك متعددة لتحقيق ذلك في المجتمع، ومن هذا وجوب طاعة أولياء الأمور في المعروف، فبهم تحقن الدماء وتصان الأعراض.

وفي كلمة التحرير عدد ذي القعدة ١٤٣٤هـ بعنوان: «كونوا واحدًا لا اتنين.. فالفتنة لا تُعقي ولا تنر»، جاء فيها التحدير من الفتن

التي تمر بها مصر، وطالبت المجلة المصريين بتقوى الله، لأن الفتنة لا تبقي ولا تذر، ودعت الناس إلى التعاون، وأن يشتد تناصرهم لنصرة دينهم وحماية بلادهم، وأن يكونوا صفًا واحدًا متعاضدين متساندين متعاونين على البر والتقوى، متناهين عن الإثم والعدوان، وضرورة الإصلاح بين المسلمين، وحرمة الدماء والأرواح التي تزهق على أرض الكنانة والتحذير من الاستهانة بالدماء.

وفي شوال ١٤٣٤هـ حثت كلمة التحرير على ضرورة التالف والتماسك ونبذ الفرقة والخلاف والتجرد من الانتماءات والأفكار على اختلاف

انواعها، وبينت أن تحقيق ذلك غاية كبرى ومصلحة عليا، حتى تنقشع الفتنة وتزول الغمة، ويسود الأمان والاستقرار، وتسود روح المصالحة، ويتم محاسبة من أجرم في حق مصر وأهلها وشعبها. [إنها محلة التوحيد].

وفي افتتاحية عبد رجب ١٤٣٤هـ كتبت المجلة تحت عنوان: «الإصلاح

فريضة شرعية وضرورة حياتية»، وفيها أن الله تعالى أمر بالإصلاح

حيانية»، وقيها أن الله تعالى أمر بالإطلاح ونهى عن الفساد، وبعث رسله بتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها.

وفي كلعة التحرير عدد رجب ١٤٢٤هـ (ص٦١) تحت عنوان: "وزارة جديدة بين أمال وألام"،
كتبت المجلة: "لقد حان الوقت أن تجمع الأمة
قلبها وجوارحها لمحاربة الفساد الواقع في
معظم مناحي الحياة الاقتصادية والمجتمعية
والثقافية والإعلامية وفق مسار القرآن الكريم
والهدي النبوي العظيم، وانتقاد الحكومة
الموجودة أنذاك لكيفية السماح في مصر
السنية بفتح العلاقات مع إيران وفتح خطوط
السياحة معها، رغم ما هو معروف عن إيران
من سعيها لنشر المذهب الشيعي في المنطقة،

التوحيد العدد ١٢٥ السنة الثالثة والأربعون المدد ١٣٥ السنة الثالثة والأربعون

مجلة التوحيد منذ نشأتها

تعمل على نشر الفكر السنى

الذي يدافع عنه الأزهر

الشريف على من العصور.

اخلمة

وأن مصر السنية بأزهرها سوف تظل بإذن الله الله تعالى حصنًا للدين الحنيف، وأن الله حافظ دينه.

وفي عدد ربيع الأول \$1\$1هـ، في كلمة رئيس التحرير بعنوان: «مصر أم الدنيا بين الفتن والإفساد» حذرت المجلة من محاولة نشر الفتن في مصر وأن ذلك من الإفساد في الأرض، وأن هناك فئة من البشر قد تجردت من كل القيم والمبادئ والأخلاق بحثًا عن المناصب وطمعًا في السلطة، لا يبالون بدماء سُفكت، وأموال ضاعت، وبلاد خُربت، في كل وأد للفتنة يهيمون، قتلهم ولكراسي... إلخ. إنها مجلة التوحيد، وهذا

وفي عدد ربيع الأخر «الفتن بين ضياع الأمن «الفتن بين ضياع الأمن ونشر الفوضى والتآمرعلى مصر»، كتب رئيس التحرير أن ما يدور من أحداث قتل وترويع وخطف ونهب وسلب وسرقات وحرائق وتهديد للآمنين يشير إلى أياد عابثة تدبر في الخفاء لنشر الفوضى وإشعال البلاد ودعوة صريحة الإصحاب الضمائر المنكوية والعقول الخرية.

وجاء في عدد صغر ١٤٣٣هـ في افتتاحية العدد تحت عنوان: «ضرورة وجود الدولة والقيام بوظائفها»:

منحن نحرص على إقامة الدولة الناجحة النافعة التي تقوم بالحق وتنشر العدل، وتطبق الشرع، وتلبي حاجات المجتمع المختلفة في كل القطاعات العلمية والتربوية، والسياسية، والاقتصادية، والإعلامية، وغير ذلك، وعندئذ سيسلم الله تعالى البلاد والعباد مما هي فيه من ضنك وشدة، ويعم الأمن والسلم والأمان ربوع البلاد.

وفي عدد ربيع ثان ١٤٣٣هـ جاء في كلمة التحرير تحت عنوان: «مخطط يستهدف الجيش

المصري»، وفي حرص المجلة على جيشها قالت: نحن أمام مخطط يستهدف قواتنا المسلحة، ومحاولات خبيثة

يُشارك فيها من فقدوا ضمائرهم، وضاعت وطنيتهم، فراحوا يضربون في جسد قواتنا المسلحة، درع الوطن، بل والأمة، بعد أن فككوا الجيوش العربية والإسلامية، وحيدوها، بل أنهكوها وحولوا مهمتها إلى قتل شعوبها، ولكن الله سيحفظ مصر وجيشها من كيد الكائدين، ومن تامر المتامرين.

وإذا كنت قد أسهبتُ بعض الشيء في مقدمتي للتعريف بمجلة التوحيد من خلال تلك السطور؛

فإنني أردت أن أقول لمعالي وزير الأوقاف الدكتور مختار حمعة:

إن مجلة التوحيد وسابقتها مجلة الهدي النبوي لمتنفصل عن الخط السُنِّي الذي يرعاه ويقوم عليه الأزهر الشريف ووزارة الأوقاف، بل كانت الإصدارات الصحفية تصدر عن أنصار السنة باقلام وكتابات وفكر ومنهج علماء الأزهر الشريف على

مر العصور، فكيف تكون إذن عاملاً على تفكيف النسيج المجتمعي؟!

وصفحات المجلة شاهدة على أن كل كلمة كتبت فيها كانت لصد الفتن التي يُحاول البعض نشرها للنُيل من مصر وشعبها، فأنصار السنة جماعة دعوية لا تنتمي إلى فكر حزبي، ولا تكتّل سياسي، وإنما هدفها الوحيد هو الدعوة إلى الله سبحانه بالحكمة والموعظة الحسنة.

ندعوا الله أن يؤلف بين قلوينا، وأن يحفظ مصر من كل مكروه وسوء.

وأخيرًا وليس آخرًا فإنني أتقدم بخالص التهاني للمسلمين في العالم أجمع بقدوم شهر رمضان المبارك، أعاده علينا وعليكم بالخير واليمن والبركات. والحمد لله رب العالمين.

شارك جل مشايخ الحرم

المكى والنبوى الشريفين على

مر العصور بالكتابة في مجلة

التوحيد من خلال الكتابات

والحوارات والمقالات.



يقول الله تعالى: «تَالَيْهَا الَّذِينَ ءَامَثُوا كُيْبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كُمَا كُيْبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَيْلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنَفُونَ • [اللقرة: ١٨٨].

في هذه الآية الكريمة ببين الله تعالى فائدة الصيام الكبرى، وحكمته العليا، وهي انه يعد نفس الصائم لتقوى الله تعالى بترك شهوته الطبيعية المباحة الميسورة، امتثالاً لامره، واحتسابًا للاجر عنده، فتتربى بذلك إراءته على ملكة ترك الشهوات المحرمة والصبر عنها، فيكون اجتنابها ايسر عليه، وتقوى على النهوض بالطاعات والمصالح والإصطبار عليها، فيكون الثنات غليها أهون عليه.

> وإعداد الصيام نفوس الصائمين لتقوى الله تعالى يظهر من وجوه كثيرة، أعظمها شانا، وأنصعها برهانا، وأظهرها أثرًا، وأعلاها شرفا، أنه أمر موكول إلى نفس الصائم، لا رقيب عليه فيه إلا الله تعالى، وسر بين العبد وربه لا يشرف عليه أحد غيره سيحانه، فإذا ترك الإنسان شهواته ولذاته التي تعرض له في عامة الأوقات لمجرد الامتثال لأمر ربه والخضوع لإرشاد دينه مدة شهر كامل في السنة، ملاحظا عند عروض كل رغيبة له- من أكل نفيس، وشراب عذب، وفاكهة بانعة، وزوجة حسناء- أنه لولا اطلاع الله تعالى عليه، ومراقبته له، لما صبر عن تناولها، وهو في أشد التوق إليها، لا جرم أنه يحصل له من تكرار هذه الملاحظة المصاحبة للعمل ملكة المراقبة لله تعالى، والحداء منه سيحانه أن يراه حيث نهاه، وفي هذه المراقبة من كمال الإيمان بالله تعالى والاستغراق في تعظيمه وتقديسه أكبر معد للنفوس ومؤهل لها لضبط النفس ونزاهتها في الدنيا، ولسعادتها في الآخرة. [تفسير المنار (١١٦/٢)].

وفي معرض الكلام عن المراقبة قال ابن القيم:

المراقبةُ هي دوامُ علم العبد وتيقنه باطلاع الحقّ سبحانه وتعالى على ظاهره وباطنه، فاستدامتهُ لهذا العلم واليقين هي المراقبة، وهي ثمرةُ علمه بأنُ اللهُ سبحانه رقيبٌ عليه، ناظرُ إليه، سامعُ لقوله، وهو مطلعُ على عمله في كل وقت وكل لحظة، وكلُ نفس وكل طرفة عين، [مدارج السالكين (٣١١)].

وقال الإمامُ الغزالي: «اعلمُ أنَّ حقيقةَ المراقبة هي ملاحظةُ الرُقيبِ وانصرافُ الهمَّ إليه، فمن احترزُ عن أمر من الأمور بسبب غيره يقالُ إنَّه يُراقبُ فلانًا ويُراعي جانبَهُ، ويعني بهذه المراقبة حالةُ للقلب يُثمرُها نوعُ من المعرفة، وتُثمِرُ تلك الحالةُ اعمالاً في الجوارح وفي القلب.

أمًّا الحالةُ فهي مراعاةُ القلب للرقيب واشتغالُهُ به، والتفاتُهُ إليه، وملاحظتُهُ إياه، وانصرافهُ إليه.

وأمًّا المعرفة التي تُذمرُ هذه الحالة فهي العلمُ بأنُ اللهُ مطلعٌ على الضَّمائر، عالمٌ بالسُّرائر، رقيبٌ على أعمال العباد، قائمٌ على كلَّ نفس بما كسبت، وأنَّ سَرُّ القلبُ في حقّه مكشوف، كما أنَّ ظاهرَ البَشْرةِ للخلقِ مكشوف، بل أشدُ من ذلك.





فهذه المعرفة إذا صارتُ تقيناً - أعنى أنها خلتُ عن الشبك- ثمُّ استولتُ بعد ذلك على القلب قهرته، فربُّ علم لا شك قده لا يغلث على القلب كالعلم بالموت، فإذا استولت على القلب استجرته إلى مراعاة جانب الرُّقيب، وصرفتْ همُّه إليه، والموقنون بهذه المعرفة هم المقرّبون، وهم ينقسمون إلى الصّديقين وأصحاب اليمين، [إحياء علوم الدين (٤/٣٩٨)].

الحث على مراقبة الله تعالى:

وقد كثرت الأيات الكريمة في القرآن الكريم في الحث على المراقبة، منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِلَّ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

لَإِنْسَنَ وَنَقَلَرُ مَا تُوْمِنُ مِنْ فَقَدُهُ وَغَنَّ أَفَرَتُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ \* [ق: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَوَكُلُ عَلَى ٱلْمَرِيرُ ٱلرَّحِبِ فَ ٱلَّذِي » [الشعراء: ٢١٧-أَنْ إِنْ أَنْ عَلَى الْمُنْكَ ( ) أَوْ أَمْرُ الْفَوْكَ ( ) أَنْهَوْ إِنْ كُلُّبُ وَقَ ( ) أَرْبُورَ بِأَرْبُازُ أَنْهُ رِبِي ، [العلق: أُ- ١٤]، وقوله تعالى: « أَنَّهُ لَا يَغْفَنِ عَلَيْهِ مِّنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلشَّكَمَالُو ؛ [ال عمران: ٥]، وقوله تعالى: 'وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُهُا مِنْهُ مِن فَرْمَان وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرَ شُهُونًا إِذْ تُفِيمِنُونَ فِيهِ وَمَا يَعْدُرُبُ عَن زَّيْكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلشَّمَالِهِ وَلَا مُنْفَوَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرُ إِلَّا فِي كِنْبِ مُبِينَ ، [يونس: ٦١]، وقولَه تعالى: ﴿ إِنَّ إِنَّ أَذْ اللَّهُ يَسَلُّمُ مَا فِي الشَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأُرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكُ ثَلَاثُةِ إِلَّا هُوْ رَايِعُهُمْ وَلَا خَسَةِ إِلَّا هُوَ سَادِشُهُمْ وَلاَ أَوْفَ مِن ذَلِكَ وَلاَ آكُفُرُ إِلَّا هُوَ مَمَهُمْرَ أَنَّى مَا كَانَّا لْيُتَنَّهُم بِمَا عِلْوَا مِنْ الْمِنْسَدُ إِنَّ أَنَّهُ بِكُلِّ مَنْ مِلْيِّ \* [المُجادلة: ٧]. وقوله تعالى: وعنده مَعَاتِهُ ٱلْعَبِ لا يُعَلَّمُهَا إِلَّا هُو وَيَعَلَّمُ مَا فِي آلِيرَ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَــَةِ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَا فِ ظُلِمَتِ ٱلْأَوْمِي وَلَا رَطْبِ وَلَا عَامِسِ إِلَّا فِي كِنْبِ مُبِينٍ \* [الأنعام: ٥٩]، وقوله تعالى: ويُعلَمُ خَابِيَّةُ ٱلْأَعَىٰ وَمَا يُحْتَى الصَّدُولُ \* [غافر: ١٩]، وقوله تعالى: وإروالكر أو أجهروا منابَّهُ ر الملك: ١٣]، وقوله تعالى: ﴿ الملك: ١٣]، وقوله تعالى: ﴿ مَا أَمِّهُ مَا ر الرعد: ١٠]، وقوله تعالى: قد سيم الله قول التي رُوحِهَا وَنَشْتُكُنَّ إِلَى الْمُواللَّهُ بَسْمَعُ تَحَاوُرُكُمَا إِنَّ اللَّهُ سَمِيعً

فالإيمان بهذه الأيات وما تضمنتُهُ من الأسماء والصَّفات بوحبُ مراقبة الله عَزْ وحَل في الأقوال

والأفعال، فيحِبُ على كل إنسان أنْ يراقبُ الله في قوله فلا ينطق بالقبيح؛ لأنَّ الله يسمعُه، ويجبُ أنْ يراقب الله في أفعاله فلا يفعل القييح لأن الله يراه، ويحتُ أنْ يراقبَ اللهُ في قليه فلا يترك فيه كفرًا ولا نفاقا ولا رياءً ولا شركا؛ لأنَّ الله عليمٌ بذات الصَّدور.

وبذلك وصبى النبي صلى الله عليه وسلم معاذ بن جَبِل رُضِي اللهُ عَنْهُ فقال له: ‹اتَّقِ الله حَيْثُمَا كُنْتُ» [حسنه الألباني في صحيح الترمذي ١٩٨٧] «يعني في السّر والعلانية، حيث يراه الناسُ وحيث لا يرونه، فهذا هو الموحِبُ لخشية الله في السِّر، فإنَّ من عَلمَ أنَّ الله براه حيث كان، وأنه مطلع على باطنه وظاهره، وسره وعلانيته، واستحضر ذلك في خلواته أوجب له ترك المعاصى في السِّر، [جامع العلوم والحكم [(1219121)].

وقد امتثل معادُ ما وصَّاه به النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، وكان عمرُ قد بعثه على عمل، فقدم وليس معه شيء، فعاتبته امراته، فقال: كان معى ضاغط، يعنى من يُضيِّق عليّ، ويمنعني من أخذ شيء. وإنما أراد معاد ربه عَزْ وَجِل، فظنت امراته أنْ عمر بعث معه رقيبًا. ولا شك أن من صار له هذا المقام حالا دائمًا أو غالبًا فهو من المحسنين، الذين يعبدون الله كانهم يرونه، ومن المحسنين الذين يحتنبون كبائر الإثم والقواحش إلا اللمم، [جامع العلوم والحكم .[(121912.)

وبذلك تواسى السف الصالح رضوان الله عليهم: «قال سفيان الدوري: عليك بالمراقبة ممَّن لا تخفى عليه خافية، وعليك بالرِّجاء ممَّن يملك الوفاء. وقال أبو عثمان: قال لي أبو حفص: إذا جلستُ للناسَ فكنْ واعظا لنفسك وقلبك، ولا تغرَّنك احتماعهم عليك، فإنهم يراقبون ظاهرك، واللهُ رقيبُ على باطنك. وقال حميد الطويل لسليمان بن على: عظني، فقال: لئن كنت إذا عصبت خالبًا ظننت أنه براك لقد احترات على أمر عظيم، ولئن كنتُ تظن أنه لا يراك فقد كفرت، [جامع ألعلوم والحكم (١٤١و١٤١)، باختصار].

وعن ابن سماك الواعظ إنه كتب إلى أخ له: أمَّا بعد، فإنى أوصيك بتقوى الله الذي هو نجيُّكُ في سريرتك، ورقيبك في علانيتك، فاحعل الله من بالك على كل حال في ليلك ونهارك، وخَف الله على قدر قُرْبِه منك وقدرته عليك، واعلم أنَّك بعينِه ليس تخرجُ من سلطانه إلى سلطانِ غيره، ولا من ملكِه إلى ملكِ غيْره، فليعظَمُ منه حذرُك، وليكِثرُ منه وجلُك. والسُّلام.

وكان بعضُ السَّلفُ يَقُولُ لأصحابُه: زهَّدَنا اللهُ وإياكم في الحرام زُهدَ من قدرَ عليه في اَلخَلوةِ فعلم أَنُّ اللهُ براه فتركةُ من خشية الله.

وقال أبو الجلد: أوحى الله تعالى إلى نبي من الأنبياء أنْ قل لقومك ما بالكم تستُرون الدُنوبُ من خلقي وتُظهرُونها لي، إنْ كنتم ترون أنّي لا أراكم فقد كفرتم، وإنْ كنتم ترون أنّي أراكم فلم تجعلوني أهونَ النّاظرين إليكم، [جامع العلوم والحكم (١٤٠)].

ويشهدُ لقوله: "إن كنتم شرون أنسي لا آراكم فقد كفرتم، قولهُ تعالى في المنافقين: " يستقون من أن الساء: ١٠٨]، أي يستترون منهم حياء منهم وخوفا من ضررهم "كن تعقيق النساء: ١٠٨]، أي لا يستحيون منه " من في النساء: ١٠٨] عالم بهم ومطلعُ عليهم، ولا يخفى عليه خاف من سرهم. قال الزمخشري: "وكفى بهذه الآية ناعية على الناس ما هم فيه من قلة الحياء والخشية من ربّهم مع علمهم إن كانوا مؤمنين أنّهم في حضرته، لا سُترة ولا عَقلة ولا عَيْبة، وليس إلا الكشف الصريحُ والافتضاح، [الكشاف

وكان السلفُ الصّالحُ رضوانُ الله عليهم يغرسون في نفوس صبيانهم مراقبة الله منذ صغرهم: «قال سهل بنرُ عبد الله النستري: كنتُ وأنا ابنُ ثلاث سنين اقومُ بالليل، فأنظرُ إلى صلاة خالي محمد بن سوار، فقال لي يوما: الا تذكرُ الله الذي خلقك، فقلتُ وكيفُ اذكرُهُ قال: قل بقلبك عند تقلبك في تيابك ثلاث مرات من غير أن تحركُ به لسانك: اللهُ معي، اللهُ ناظرُ إلي، اللهُ شاهدي، فقاتُ ذلك ليالي ثمُ اعلمتُه، فقال: قل ذلك كل ليلة سبع مرات، فقلتُ ذلك ليالي ثمُ اعلمتُه، فقال: قل في كل ليلة سبع احدى عشرَ مرة، فقلت ذلك ليالي ثمُ اعلمتُه، فقال: قل في كل ليلة المي حلاوته، فلما كان بعد سنة قال لي خالي: احفظ ما علمتُك ودُمُ عليه إلى أن تدخل القبر فائه ينفعُك في الدُنْ الدُنْ والأخرة، فلم آزل على ذلك سنين فوجدتُ لذلك الدُنْ اللهُ مناه الله المنتون فوجدتُ لذلك

حلاوةٌ في سرِّي، ثُمُّ قال لي خالي يومًا: يا سهل: من كان اللهُ معه، وناظرًا إليه، وشاهدَه، أيعصيه؛ إيَّاك والمعصدة. [إحداء علوم الدين (٧٤/٣)].

ومراقبة الله هي التي تمنع الإنسان من سفك المدماء، وقتل الأبرياء، كما امتنع خير ابني آدم عن قتل الدماء، وقتل الأبرياء، كما امتنع خير ابني آدم عن قتل أخيه، وقد هدده بالقتل، وأثل عليم تأ أيق عادم فأن الخيادة وقد في المثنل من أحيجه وقد منتقب من الآخر فأن الأفراد قال المنتقب المنافق أن الأفراد قال المنتقب المنافق أن المنتقب المنافق أن المائدة: الم

ومراقبة الله هي التي تمنع الإنسان من الغش والخداع والمكر والحيلة، وهي التي تمنعه من جحد الدّين وإنكار العارية، وخيانة الأمانة.

وبالجملة فمراقبة الله هي التي تحولُ بينَ الإنسان وبين فعل المحرمات، وهي التي تعينه على فعل الواجبات قال تعالى: ﴿ وَأَسْتَعِينُوا بِالْمَنْدِ وَالسَّلَوَةُ وَإِنَّهَا الكرامُ الْا عُو المُنْسِينَ [البقرة: ٥٤].

وَعَدُمُ مِرَاقَبِهُ اللّهِ يجعلُ الإنسانَ يُضيئعُ الصّلاةُ أَو يُرائي بها، كما قال تعالى عن المنافقين: ﴿ إِنَّ الْمُتَعِنِينَ مُخْتِعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَنِيعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَّى السَّلَاوَةِ قَامُوا كُتُنَاقًى مُرَّدُونَ النَّاسُ وَلَا يَدْكُرُونَ أَنْهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ [النساء: ١٤٢]،



١٢ التوحيد العدد ١٢٥ السنة الثالثة والأربعون



الذي يعين العبد على تقوى الله تعالى ومراقبته هو الخوف منه. فمن خاف شيئا اتقاد، ومن لم يخف شيئاً لم ينقه، وكذلك يفعل الصالحون بين يدي الأمر والنهي، فإذا رأوا تارك واجب قالوا له: اتق الله، وإذا رأوا فاعل محرم قالوا له: اتق الله.

> وقال تعالى: ﴿ وَيُلِّلُ لِلْمُعَلِّينَ ﴿ ۖ ٱلَّذِينَ هُمْ عَنِّ صَلَاتِهِ ۗ عَالِمُ الْأَنْ الْمُعَلِّدُ مِنْ أَنْ إِنَّ إِللْمُعَانِّ } [الماعون: ٤- ٦].

ومراقبة الله هي التي تحث الإنسان وتدفعه إلى إتقان عمله، أيًا كان ذلك العمل، فالطبيب والمهندس والمعلّم والعامل على اختلاف مهنته إذا راقبوا الله في أعمالهم اتقنوها وأحسنوها، ولم يحتاجوا إلى مراقبة رقيب من المسئولين؛ لأنهم استغنوا بمراقبة الله عن مراقبة الخلق، قال تعالى: المام أحمد يُكثرُ من المنتفل بهذئن البياء: ١]. ولقد كان الإمام أحمد يُكثرُ من المتمثل بهذئن البيتين:

إذا ما خلوت الدُهر يومًا فلا تقلُّ

خلوتُ ولكن قل على رقيبُ

و لا تحسينُ الله بغفل ساعية

ولا أنَّ ما تُخْفِي عليه مغيبُ والذي يعين العبد على تقوى الله تعالى ومراقبته هو الخوف، فمن خاف شيئا اتُقاه، ومن لم يخف شيئاً لم يتقه، ولذلك قال تعالى عن أهل النار: "يُمِين منه علل من اتبار من منهم طللٌ فله يُعرف أنه مريبانه يعلم

فَمَن خَافَ اللّهُ اتقاه، ولذلك قال تعالى عن الملائكة: ﴿ يُمَاوُنُ لَرَبُّهِ مِن فَقِهِمْ وَيَعْتُونُ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل: ٥٠] ﴿ لَا يَعْمُونَ آلَهُ مَّا أَمُوهُمْ وَيَعْتُونُ مَا يُؤْمِنُ ﴾ [التحريم: ٦] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُبِلِي آلَهُ وَرَسُولُهُ وَيَعْتُلُونَ مَا يُومِنُ وَيَحْتُنُ

وقال صلى الله عليه وسلم: «والله إني لأخشاكُمْ لِلَه وَأَتْقَاكُمْ لَهُ» [صحيح البخاري ٥٠٦٣]: أي: أكثركم لهَ خشية، وأكثركم له تقوى.

ولذلك كثيراً ما يصدّر اللهُ تعالى الأوامرَ والنواهيَ ويختمها بالأمر بالتقوى:

وكذلك كان النبي صلى الله علية وسلم ينعل: عَنْ أَبِي أَمَامَةً قَالَ: سَمِعْتَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَخْطُبُ في حَجَّة الْـوَدَاعِ فَقَالَ: «اتُقُوا اللَّهُ رَبُكُمْ، وَصَلُوا خَمْسَكُمْ، وَصُومُوا شَهْرَكُمْ، وَادُوا اللَّهُ رَبُكُمْ، وَصَلُوا خَمْسَكُمْ، وَصُومُوا شَهْرَكُمْ، وَادُوا

زكاة أمُوَالِكُمْ، وَأَطِيعُوا ذَا أَمْرِكُمْ تَدْخُلُوا جَنْهُ رَبِكُمْ» [صحيح سَنن الترَمذي للآلياني ٦١٣].

وعن ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اتَّقوا اللهَ وَصِلُوا أَرْجَامَكُم، [حسن الالباني في الصحيحة، (٨٦٩)، وقال: رواه ابن عساكر (٧٤/٢)].

وكذلك يفعل الصالحون بين يدي الأمر والنهي، فإذا رآوا قاعل رآوا تارك واجب قالوا له اتق الله، وإذا رآوا قاعل محرم قالوا له اتق الله، وإذا رآوا قاعل محرم قالوا له اتق الله. قال تعالى: ﴿ وَلَدْ عَلَمْتُ أَنْ الْرَجْلُ اللّهِ عَلَمْتُ أَنْ الرَجْلُ اللّهَ يَعْلَى اللّهُ عَمْلُ مَا أَمْر بالتقوى رجع عما هم به؛ خُوفا من الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ إِنْ الدّينَ التّقولُ إِذَا مُسّهُمْ طَائِفٌ منَ الشّيطانِ تَذَكّرُوا فَإِذَا هُمْ مُصرُونَ (٢٠١)، [الأعراف: ٢٠١].

نسال الله أن يرزقنا تقواه ومراقبته، وأن يغرس في قلوبنا تعظيمه وتعظيم شعائره، وأن يعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والاه وبعد:

فإننا بحول الله وقوله نواصل مع حضراتكم الإجابة على الأسئلة عن الأحاديث النبوية الشريفة فنقول:

١- يسال سائل عن حديث جابر بن عبد الله قال: ملا قدم جعفر بن أبي طالب من أرض الحبشة تلقاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، حجل إعظامًا منه لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقتل رسول الله صلى الله عليه وسلم بين عينيه، وقال له: يا حبيبي، أنت أشبه الناس بخلقي وخلقي، وخلقتُ من الطبينة التي خلقتُ منها، يا حبيبي، حدثني عن بعض عجائب أرض الحيشة، قال: نعم بابي أنت وأمي يا رسول الله، بينا أنا قائم في بعض طرقها إذ أنا بعجوز على راسها مكتل، واقبل شاب يركض على فرس له، فرْحمها والقي المكتل عن رأسها، فاستوت قائمة واتبعتهُ البصرَ وهي تقول: الويل لك غدًا إذا جلس الملك على كرسيه فاقتص للمظلوم من الظالم. قال حابر: فنظرت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن دموعه لتتحدر على عينيه مثل الجمان، ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا قدُّس الله أمة لا يأخذ المظلوم حقه من

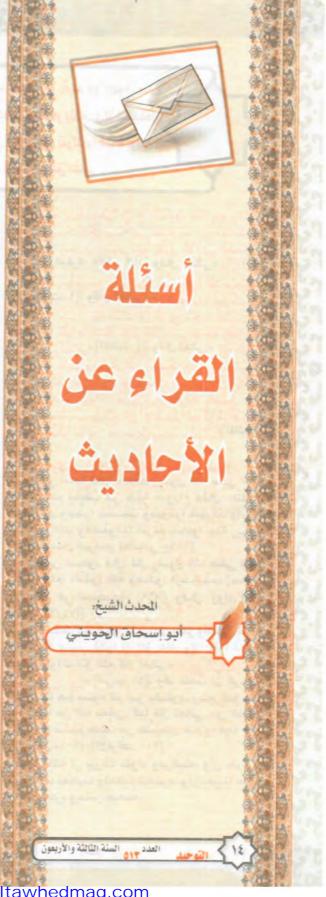
الظالم غير متعتع. قلت: هذا حديث منكر بهذا السياق، وقد ثبتت القصة من وحه أخر.

أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢٥٧٨)، والدارقطني والعقيلي في «الضعفاء» (٢٥٧/٤)، والدارقطني في «الأفراد» كما في «أطراف الغرائب» (١٧٦٩) عن أبي علاثة الفارض محمد بن أحمد بن عياض بن أبي طيبة، ثنا مكي بن عبد الله، عن سفيان بن عيينة عن أبي الزبير، عن جابر فذكره.

قال الدارقطني: « تفرد به أبو علاثة الفارض عن مكي بن عبد الله الرعيني».

وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن سفيان بن عيينة إلا مكي بن عبد الله الرعيني»، وذكر العقيلي هذا الحديث في ترجمة الرعيني هذا، وقال: حديثه غير محفوظ ولا يُعرف إلا به».

أما أبو علاثة الفارض فهو محمد بن أبي غسان شيخ الطبراني، قال الذهبي في «السير»



Upload by: altawhedmag.com

(١٣/ ٥٥٤): « الإخباري الأديب من مشيخة المصريين، كان ذا عارضة ولسان، وكان ممقوتًا من الناس، فشبهد عليه أقوام بأمور، قبل منهم السلطان فضرب مرارًا فمات، ثم تبين أنه ظلم، روى عنه الطبراني وغيره، ومن شيوخه محمد إطريق ابن وهب عن الزنجي. والزنجي ضعيف، بن رمح، وحرملة ومكى بن عبد الله الرعيني». فيظهر أنه صدوق، وأفة هذا الإسناد وهو مكى بن عبد الله الرعيني، فهو صاحب مناكير، ولا يصح هذا الإسناد عن سفيان بن عيينة.

وقد رواه عبد الله بن عثمان بن خثيم عن أبي الزبير عن جابر، قال: لما رجعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم مهاجرة البحر، قال: «ألا تحدثوني بأعاجيب ما رأيتم بأرض الحبشة؟ « قال فتيه منهم: بلي يا رسول الله، بينا نحن جلوس مرت بنا عجوز من عجائز رهابينهم،

> تحمل على رأسها قلة من ماء، فمرت بفتي منهم، فجعل إحدى يديه سن كتفيها، ثم دفعها، فخرت على ركستها، فانكسرت قلتها، فلما ارتفعت التفتت إليه، فقالت: سوف تعلم يا غدر، إذا وضع الله الكرسى، وجمع الأولين والآخرين، وتكلمت الأبيدي والأرجيل بما كانوا يكسبون، فسوف تعلم كنف أمرى وأمرك عنده غدًا. قال: يقول

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صدقت صدقت، كيف يقدّس الله أمة لا يؤخذ لضعيفهم من شديدهم؟!».

أخرجه ابن ماجة (٤٠١٠) قال حدثنا سويد بن سعيد ثنا يحيى بن سليم الطائفي ثنا عبد الله ين عثمان بن خثيم يهذا. وسويد بن سعيد فيه مقال معروف، ولكن تابعه إسرائيل بن أبي إسحاق، قال: ثنا يحيى بن سليم بهذا. أخرجه أبو يعلى (٢٠٠٣) وإسرائيل ثقة، ولكن الشأن في يحيى بن سليم، فقد تكلم العلماء في (٤١٦/٣)، قال: حدثنا ابن إسحاق..

حفظه، ولكن قال أحمد: «كان قد أتقن حديث ابن خيثم، وهذا منها، فهذا إسناد لا بأس به. وقد تابعه مسلم بن خالد الزنجي، فرواه عن ابن خثيم بهذا. أخرجه ابن حبان (٥٠٥٨) من وأخرج ابن حبان (٥٠٥٩) والخطيب (٣٩٦/٧) المرفوع منه من طريق الفضل بن العلاء عن ابن خيثم والفضل لا بأس به.

وله شاهد عن بريدة بن الحصيب رضى الله

أخرجه البزار (١٥٩٦ - كشف ) قال: حدثنا محمد بن مسكين، ثنا سعيد بن سليمان، ثنا منصور بن أبي الأسود، عن عطاء بن السائب، عن محارب بن دشار، عن ابن بريدة - وهو سليمان -، عن أبيه، قال: سأل رسول الله صلى

الله عليه وسلم جعفر بن ابی طالب رضی الله عنه حين قدم من الحيشة: «ما أعجب شىيء رأيته؟»، قال: ارأيت امرأة تحمل على رأسها مكتلا من طعام، فمر فارس فركضه فأبذره، فحلست تجمع طعامها، ثم التفتت فقالت: وبل لك إذا وضع الملك تبارك وتعالى كرسيه، فأخذ للمظلوم من الظالم»، فقال رسول الله صلى

الله عليه وسلم تصييقا لقولها: «لا قدست أمة - أو: كيف تُقدس أمة- لا يأخذ ضعيفها حقه من شديدها وهو غير متعتع،

وأخرجه سمويه في «الثالث من الفوائد» (ق/٣٧)، وأبو يعلى في «مسنده» - كما في دجامع المسانيد، (١/١/٥) لاين كثير، و المطالب العالية ، (٤١٦/٣) -، قال: حدثنا زهير بن حرب...

والروياني في «مسنده» - كما في «المطالب»

اذا وضع الله الكرسي، وجمع الأولين والأخرين، وتكلمت الأيسدي والأرجسل بما كانوا ىكسىون، فسوف يعلم كل انسان ما له وما عليه .

وأبو إسحاق الحربي في «الغريب» (٢٥١/١)، والبيهقي في «السنن الكبير» (٩٥/٦)، وفي «الأسماء والصفات» (١٤٨/٢)، من طريق عبد الله بن أبي سعد....

وأيضا في «السنن الكبير» (٩٤/١٠) من طريق معاذين المثني، والعباس بن الفضل..... قالوا ستتهم حميعًا: ثنا سعيد بن سليمان بهذا الاسناد.

قال البزار: لا نعلم له عن بريدة طريقا غير هذا. تفرد به منصور اهـ. كذا قال! ولم يتفرد به منصور.

فتابعه عمرو بن أبي قيس، عن عطاء بسنده المقبري عن أبي هريرة مرفوعاً.

أخرجه ابن أبى عاصم في «السنة» (٥٨٢) قال: ثنا عثمان بن سعيد.

والحاكم - كما في «المطالب» (٣/١٦٤). وعنه البيهقي (٦/٩٥)، وفي «الشعب» (٧٥٤٨) -، من طريق حامد أبي

قالا: ثنا عبد الرحمن ين عدد الله بن سعد الدشبتكي، ثنا عمرو بن ابى قىس.

ثم وقفت عليه عند الطدراني في «الأوسط» (٤٣٣٤)، قال: حدثنا

محمد بن الفضل السقطي.

والبيهقي في الصفات (٨٦٠)، من طريق عبد الله بن أبي سعد.. قالا: يا سعيد بن سليمان، عن منصور يسنده سواء.

وقال: لم يرو هذا الحديث عن عطاء بن السائد إلا منصور بن أبي الأسود، وعمرو ين أبي قيس. اهـ.

وهذا إستاد محتمل للتحسين، وعطاء بن السائب كان اختلط، ومنصور وعمرو بن أنى قيس ليس من قدماء أصحابه، ولكنْ هذا شاهد لا باس به يقوى حديث جابر، والله

٧- وسئلت عن حديث: ،إذا جئتم إلى الصلاة ونحن سجودٌ فاسجدوا ولا تعدوها شبئاً، ومن أدرك الركعة فقد أدرك الصلاق

قلت: هذا حديث ضعيف.

أخرجه أبو داود (٨٩٣)، وابن خزيمة (١٩٢٢)، والحاكم (٢١٦/١، ٢٧٣ - ٢٧٤)، وابن عدى في «الكامل» (٢٣٠/٧)، والدارقطني (٣٤٧/١)، والبيهقي في «السنن الكبري» (٨٩/٢) وفي «المعرفة» (٨٢٦) من طريق سعيد بن الحكم بن أبى مريم، نا نافع بن يزيد حدثني يحيى بن أبي سليمان عن زيد بن أبي العتاب وابن

قال البخاري: «ويحيى بن أبي سليمان منكر

الحـديــث.... ولم يتبين سماعُهُ من زيد واين المقيري، ولا تقوم به الحجة».

وقال ابن خزيمة: « في القلب من هذا الإسناد؛ فإني كنت لا أعرف ىدىي بىن أىي سليمان بعدالة ولا بجرح،

وقال اسن عدى: اولیدیی بن أبى سليمان غير ما ذكرت، وهو

ممن تكتب أحاديثه، وإن كان بعضها غير محفوظ

أما الحاكم فله شأن أخر. فقال في الموضع الأول: «هذا حديث صحيح الإسناد، ويحيى من أبي سليمان من ثقات المصريعية.

وقال في الموضع الثاني: هذا حديث صحيح فقد احتج الشيخان بروايته عن أخرهم، غير يحيى بن ابي سليمان، وهو شيخ من اهل المدينة لم يذكر بحرح.

كذا قال! وحسبك ما ذكره البخاري. وزيد بن أبى العتاب لم يخرجا له، ونافع بن بزيد لم يحتج به البخاري. والله أعلم.

حديث صحيح

تسعون، وأتوها تمشون عليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فاتموا، (متفق عليه).

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون



# من سنن القبام فی شهر رمضان

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسول الله، وبعد:

فقد كان المسلمون -ولا يزالون- يستقبلون شهر رمضان بفائق العناية، ويولونه أشد الاهتمام والرعاية، يستعدون لمقدمه فرحا، ويستبشرون بحلوله تيمنا، يبحثون فيه عن سنن نبيهم المهجورة فيحيونها، وعن سبل النجاة المنشودة فيصعدونها وهم أهل لذلك والحمد لله- فقد قال فيهم حبيبيهم صلى الله عليه وسلم: « لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله و هم كذلك، (متفق عليه).

وإن من أظهر ما يعتني به المسلمون في رمضان عدادة القدام حتى صارت علما على الشهر الفضيل بعد الصيام، وإن من تكرم ربنا وامتنانه وفضله وإحسانه أن رزقنا بفيض في ذلك من سنة نبينا، ثم تكرم بفهمها على سلفنا، فأل المدراث كله إلينا، ومع شكر النعمة صارت تبعة الحفاظ على ذلك الخير علينا، ومن ذلك ما رواه الإمام الترمذي في حامعه قال:

د. مرزوق محمد مرزوق

حدثنا هَنَادُ حدثنا محمد بن الْفُضَيْل عن دَاوُدَ بن أبي هند عن الوليد بن عبد الرحمن الجرشي عن جُبِيْرِ بِن نَفِيْرِ عِن أَبِي ذَرَّ قال: صُمِّنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يُصل بنا حتى بقى سبع من الشُّهُر، فَقَامَ بِنَا حتى ذَهَبَ ثلث اللَّيْل، ثمَّ لم يَقَمْ بِنَا فَي السَّادَسَةِ، وَقَامَ بِنَا فِي الْخَامِسَةِ حتى ذَهَبَ شَطْرُ اللَّيْلِ، فقلنا له: يا رَسُولِ الله لو نفلتنا بَقِّبُهُ لِيُلْتِنَا هَذَهِ فَقَالَ: إِنَّهُ مَنْ قَامَ مِعَ الْإِمَامِ حَتَّى ينصرف كُتِ له قيام ليلة. ثُمَّ لم يُصَلُّ بِنَا حتى بَقَّى ثَلَاثَ مِنِ الشَّهُرِ، وَصَلَّى بِنَا فِي الثَّالِثَةَ، وَدَعَا أَهُلَّهُ وَنسَاءَهُ، فَقَامَ بِنَا حتى تَخُوفُنا الفلاحَ. قلت له: وما الْفَلَاحُ؛ قال: ٱلسُّحُورُ، وزاد أبو داود والنسائي وابن ماجه «ثم لم يقم بنا بقية الشهر». والحديث قال عنه الترمذي أبو عيسَى: حَسَنَ صَحيحٌ، وكذلك صحح الحديث الشيخ الألباني في تحقيقه لسنن أسى داود وابن ماجه والنسائي، وفي تخريجه للحديث في كتابه (صلاة التراويح).

ثانيا: عزو الحديث للكتب السبة

- سنن الترمذي (١٦٩/٣) (١٠٩)، كتاب الصوم، باب ما جاء في قيام شهر رَمضان، ط/دار إحياء التراث العربي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وأخرون).

- سنن أبي داود (٢/٥٠) رقم (١٣٧٥) كتاب الصلاة، باب في قيام شهر رمضان، ط/دار الفكر).

- سنن النسائي الكبرى (١١٤/٢) رقم (١٣٠٠) ترقيم شعيب الأرناؤوط، (ثواب من صلى مع الإمام حتى ينصرف).

- سنن ابن ماجة (٤٢٠/١)، كتاب الصيام، باب ما جاء في قيام شهر رمضان، ط/دار الفكر).

ثالثًا: تَرَجِمةً رَاوِي الحديث وباقى رجال الإسناد

- الترمذي: هو أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (من أهل ترمذ على نهر جيحون)، من أئمة علماء الحديث وحفاظه، وُلد سنة (٢٠٩هـ) تتلمذ للبخاري، وشاركه في بعض شيوخه، وعمى في آخر عمره، وكان يُضرب به المثل في الحفظ، مأت يترمذ سنة (٢٧٩هـ). (وانظر: سير أعلام النبلاء للذهبي (١٣/ ٢٧٣).

- هناد: هو هناد بن السري -بكسر الراء

الخفيفة - بن مصعب أبو السري التميمي، ثقة، من العاشرة مات سنة (٣٤٣هـ). (تقريب التهذيب لابن حجر ج١ ص٧٤٥، ط١/دار الرشيد).

فائدة: ويحذر من الخلط بين السابق وهناد بن السري بن يحيى بن السري التميمي قريب الذي قبله، ثقة من الثانية عشرة مات سنة (٣٣١هـ): أي بعد الترمذي (انظر تقريب التهذيب ص٧٤).

 محمد بن القضيل: محمد بن فضيل بن غزوان بفتح المعجمة وسكون الزاي، صدوق، رُمي بالتشيع، من التاسعة (تقريب التهذيب ج١ ص٥٠٢).

فائدة: كيف يُوثق وقد رُمي بالتشيع وينظر العدد السابق (عدد شعبان) من مجلة التوحيد، فقد أجبنا على مثل هذا باستفاضة.

- داود بن أبي هند القشيري: ثقة متقن، كان يهم باخر عمره، مات سنة ١٤٠ هجرية. (تقريب التهذيب ج١ ص٢٠٠).

- الُولِيد بن عبد الرحمن الْجَرَشِي: بضم الجيم وبالشَّين المعجمة، ثقة من الرابعة. (تقريب التهذيب ج١ ص٨٢٥).

- جُبَيْر بن نُفَيْر: هو ابن مالك بن عامر الحضرمي، ثقة جليل، من الثانية، مخضرم (أدرك الجاهلية والإسلام). (تقريب التهذيب ج1 ص١٣٨).

رابعا: الشرح

يحدثنا أبو ذر رضي الله عنه فيقول: (صمنا مع رسول الله) أي: في رمضان (فلم يصل بنا) أي: لم يصل بنا أي: لم يصل بنا غير الفريضة من ليالي شهر رمضان، وكان إذا صلى الفريضة دخل حجرته (حتى بقي سبع من الشهر) أي: ومضى اثنان وعشرون يومًا (فقام بنا) أي: ليلة الثالث والعشرين، والمراد بالقيام صلاة الليل (حتى ذهب ثلث الليل) أي: صلى بنا بالجماعة صلاة الليل إلى ثلث الليل، (ثم لم يقم بنا في السادسة) أي: مما بقي، وهي ليلة لرابع والعشرين (وقام بنا في الخامسة) وهي ليلة الرابع والعشرين (حتى ذهب شطر الليل) أي:

(فَقُلْنَا له يا رَسُولَ الله: لو نَفُلْتَنَا بِقِية ليلتنا هذه) أي: لو جعلت بقية الليل زيادة لنا على قيام الشطر والتنفيل هو الزيادة، وفي النهاية لو زدتنا من الصلاة النافلة سميت بها النوافل؛ لأنها زائدة على الفرائض، و(لو) للتمني (إنه) ضمير الشان (من قام مع الإمام): أي: من صلى مع الإمام، واختلفوا في المراد بهذه الصلاة، والأرجح أنه نفل قيام الليل، فهذا هو الظاهر (حتى ينصرف) أي: من صلى حماعة مع إمامه حتى ينصرف الامام كُتب له قيام حماعة مع إمامه حتى ينصرف الامام كُتب له قيام

يقول الشيخ أحمد شاكر: جامع الترمدني يمتاز بثلاثة أمور لا تجدها في شيء من كتب السنة: يختصر طرق الحديث اختصارا لطيفا، يذكر الخلاف في المسائل الفقهية غالبا، يُعنى بتعليل الحديث وذكر درجته.

ليلة، أي: حصل له أجر قيام ليلة تامة.

(ثُمُّ لم يُصلُّ بِنَا حتى بَقِيَ ثَلَاثُ من الشُّهْرِ وَصَلَّى بِنَا في الثَّالِثَةَ) لم يصل بنا قيام الليل جماعة (حتى بقي ثلاث من الشهر) أي: ليلة السابع والعشرين، ووصلى بنا في الثالثة) وهي ليلة السابع والعشرين، (وصلى بنا في التالثة) وهي ليلة السابع والعشرين (ودعا أهله ونساءه) وفي رواية أبي داود جمع أهله ونساءه والناس. (قلت) قائله جبير بن نفير (له) أي لأبي ذر (ما الفلاح؛ قال: السحور) أي: طعام السحور، وسمي فلاحًا لأنه سبب للمعونة على الصيام الذي هو من أسباب فلاحنا. انتهى بتصرف]ينظر: تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي (٢٧٤/٤)، وعون المعبود شرح سنن الترمذي (٢٧٤/٤).

فائدة: وهنا سؤال: كيف عرف أن الباقي سبع عندما قال حتى بقى سبع من الشهر؟

ج: قال الطيبي أي: سبع ليال نظرًا إلى المتيقن،
 وهو أن الشهر تسع وعشرون فيكون القيام في قوله
 (فقام بنا) أي ليلة الثالث والعشرين، والمراد بالقيام صلاة الليل. [التحفة (٣٨/٣)]

(ذكر ما يستفاد من الحديث)

# جواز صلاة التراويح جماعة

وردت أحاديث كثيرة تدل على هذا؛ تتنوع ما بين فعله صلى الله عليه وسلم، وإقراره، وبيانه لفضلها، ومن ذلك حديث الباب (حديث أبي ذر) قال الألباني في (صلاة التراويح ص١٧): "والشاهد من الحديث قوله: (من قام مع الإمام حتى ينصرف...)؛ فإنه ظاهر الدلالة على فضيلة صلاة قيام رمضان

مع الإمام».

وإن كانت الجماعة لها هذا الفضل المذكور في الحديث فهل هناك حد معين لركعاتها يمكثه المآموم وراء إمامه لينال فضل الحديث؟

ا- لم يرد في حديثنا هذا بيان لعدد الركعات: لكنه قد ورد في حديث جابر رضي الله عنه، والذي يصف لنا نفس الصلاة وفيه: أنه صلى الله عليه وسلم صلى بهم ثماني ركعات والوتر...) قال الألباني في صلاة التراويح: سنده حسن. وأشار الحافظ في الفتح وفي التلخيص إلى تقويته، وكذلك في غيره من الأدلة.

٧- اتفق اهل العلم على أن رسول الله ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة: ففي الصحيحين من حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه سأل عائشة رضي الله عنها: كيف كانت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: (ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة: يصلي أربعا فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعا فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثًا.. الحديث) (صحيح البخاري (١١٤٧)، فهذا الحديث الصحيح نص صريح ومسلم (٧٣٨»، فهذا الحديث الصحيح نص صريح (وفي أحكام قيام الليل لسليمان العلوان (ص: ٢٢)، طا/دار الإيمان) (وانظر: كتاب فقه السنة مع تمام المئة (٢٥٢/١).

٣- ثم اختلفوا بعد ذلك في جواز الزيادة على ما ورد، وكان سبب هذا الخلاف هو ما صح عند بعضهم من فعل بعض الصحابة كعمر وعثمان وعلي، وقد أفاض الشيخ الألباني في تحقيق هذه المسألة، فنقل قولهم: «وصح أن الناس كانوا يصلون على عهد عمر وعثمان وعلي عشرين ركعة»، ثم علق عليه قائلاً: أما عن عثمان فلا أعلم أحدا روى ذلك عنه، ولو بسند ضعيف.

وأما عمر وعلى فقد روي ذلك عنهما بأسانيد كلها معلولة.. وإن الذي صبح عن عمر رضي الله عنه بأصح إسناد مطابق لسنته صلى الله عليه وسلم التي روتها عائقية في حديثها سالف الذكر، فقد روى مالك في «الموطا» عن السائب بن يزيد رضي الله عنه قال: «أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة» (فقه السنة مع تمام المنة (٢٥٢/١)، (صلاة التراويح ص ١٩ وما بعدها، فقد حققه بإسهاب)، (وانظر: الموطا بشرح الزرقاني (٢٣٨/١»، ولم يأت عن احد منهم شيء صحيح يخالف هذا.

وإن كان العمل بالأفضل والأرجح مطلباً من مطالب الشريعة إلا أن المسائل الخلافية التي خفظ فيها الخلاف تعد مسائل اجتهادية لا يبدع فيها الخالف.

#### وخلاصة القول

وبعدما نضيف إلى ما سبق أن العمل بالأفضل مطلب من مطالب الشريعة، وقد بينت السنة بفعل النبي صلى الله عليه وسلم الذي داوم عليه حتى فارق الحياة، وجرى عليه عمل أصحابه من بعده: أن قيام الليل إحدى عشرة ركعة في رمضان وغيره، ولم يصح عن أحد منهم غير هذا، فنقول: هذه هي السنة التى ترجحت لدينا، والله أعلم.

لكننا نقول: والقول الآخر ليس ببدعة

إن ترجيح هذا القول لا يجعل القول الآخر بدعة أو ضلالة، فالمسألة اجتهادية، والخلاف فيها محفوظ فقد قال بجواز الزيادة الأئمة الأربعة وابن المبارك والليث والجمهور لاسيما وقد بقيت أمامنا بعض العموميات التي قد تبيح الزيادة على إحدى عشرة ركعة، وترفع عنها الحرج، كقول النبي صلى الله عليه وسلم عندما سُئل عن قيام الليل فقال: "مثنى مثنى، فإذا خشي احدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى" متفق عليه (البخاري (١١٣٧)، ومسلم (١٤٧» بل وما صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه زاد فصلى قلاث عشرة ركعة.

وعليه: فإن تيسر لنا متابعة الإمام حتى ينصرف مع المحافظة على العدد الوارد عن نبينا كان أفضل، وإلا فلا تُترك فضيلة هذه المتابعة رفضًا لهذه الزيادة؛ لما ورد من أدلة عامة تبيحها، وللحفاظ على عدم الخلاف، والله أعلم. (وانظر: كتاب فصول في الصيام والتراويح والزكاة لابن عثيمين رحمه الله (ص٢١-١٧).

فائدة تربوية:

يقول الشيخ الألباني في كتابه (صلاة التراويح) عندما تحدث عمن خالفهم في قولهم بجواز الزيادة فقال هو بعدم جوازها: ولا يخطر في بال مسلم أن أحدًا من المسلمين يرميهم بالابتداع في الدين حاشاهم ذلك، بل هم مأجورون على كل حال كما بيناه مرارًا، كيف وهم الذين لهم الفضل في إرشادنا إلى ما دل عليه الكتاب والسنة.

فَائدة: إن كان هذا هو عدد ركعات صلاة التراويح، فهل هناك حدّ للقراءة في كل ركعة؟

والجواب: يجوز القراءة بأي قدر من القرآن تصح به الصلاة (راجع: باب الفقه في مجلة التوحيد (صفة صلاة النبي)، وورد في فقه السنة (٢٠٧/١، ٢٠٨) «ليس في القراءة في قيام رمضان شيء مسنون، وورد عن السلف أنهم كانوا يقرءون بالمائتين (قلت: هكذا في الأصل والصواب بالمئين)، ويعتمدون على العصى من طول القيام، قال ابن قدامة: قال أحمد «يقرأ بالقوم في شبهر رمضان ما بخف على الناس، ولا يشق عليهم، ولاسيما في الليالي القصار»، وقال القاضي: لا يستحب النقصان من ختمة في الشهر ليسمع الناس جميع القرآن، ولا يزيد على ختمة؛ كراهية المشقة على من خلفه، والتقدير بحال الناس أولى، فإنه لو اتفق حماعة برضون بالتطويل كان أفضل، كما قال أبو ذر: "قمنا مع النبي (صلى الله عليه وسلم) حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح، يعنى السحور».

وفي مصنف عبد الرزاق (٢٦١/٤) عن الثوري عن القاسم عن أبي عثمان قال: أمر عمر بثلاثة قراء يقرءون في رمضان، فأمر أسرعهم أن يقرآ بثلاثين أية، وأمر أوسطهم أن يقرآ بخمس وعشرين، وأمر أدناهم أن يقرأ بعشرين، وعليه فالضابط في القراءة هو مراعاة أحوال الناس طالما أنه كله في نطاق السنة المطهرة.

قَائدة: الأفضل أن تُصلى التراويح في أول الليل أم في آخره؟

لقد تقرر لدى أهل العلم أن جماعة التراويح بعد صلاة العشاء مباشرة هي سنة المسلمين التي اعتادوا عليها في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وكذا في عهد القرون الثلاثة المفضلة:

فقد ذكر الإمام أبو داود رحمه الله تعالى في [المسائل ص٢٦]: «سمعتُ أحمد - الإمام أحمد بن حنبل - قيل له: يعجبك أن يصلي الرجل مع الناس في رمضان أو وحده؟! قال: يصلي مع الناس. وسمعته أيضاً يقول: يعجبني أن يصلي مع الإمام

ويوتر معه؛ قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إنّ الرجل إذا قام مع الإمام حتى ينصرف كتب الله له بقية ليلته»، ثم قال أبو داود: "قيل لأحمد وأنا أسمع: يؤخر القيام - يعني التراويح - إلى آخر الليل؟! قال: لا، سنة المسلمين آحب إلىً).

ولا يستدل البعض بعبارة عمر رضي الله عنه (وهي في البخاري): "والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون"، أي: الصلاة في جوف الليل -التي ينامون عنها- أفضل من الصلاة في أول الليل التي يقومونها؛ لأن عمر الذي قال هذا يعلم ذلك فلا بد أن لكلامه تأويلاً، كأن يُقال: يُحمل قوله على من صلى منفردًا، والصحابة رضي الله عنهم يعلمون ذلك، والمير أحد منهم أن تقام صلاة التراويح جماعة في أخر الليل، بل بقي الأمر على ما كان في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، ولو كانت صلاة التراويح جماعة في حماعة في المسجد أفضل في جوف الليل لما تأخر عن هذه الفضيلة الصحابة الكرام؛ قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره [٤/٧٥١]: "لو كان خيراً لسبقونا إليه؛ لأنهم لم يتركوا خصلة من خصال الخير إلا بادروا إليها".

قلت: ومعيار فهم النصوص العامة تطبيق الصحابة لها.

### نصيحة لها تعلق بالحديث:

بعض محبي الخير يتعمد صلاة العشاء في مسجد، ثم يخرج منه تاركا التراويح للبحث عن مسجد آخر، ولا يخفى ما في ذلك من مخالفة لسنة هذا الحديث (من صلى وراء إمامه حتى ينصرف)، غير أننا ننبه على أن الأولى للمسلم الا يتنقل بين المساجد، وليصل مع إمام مسجده، ففي حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ليصل أحدكم في مسجده، ولا يتبع المساجد) أخرجه الطبراني في السلسلة الصحيحة (١٣٣٧).

قال ابن القيم في إعلام الموقعين (١٤٨/٣): ". نهى الرجل أن يتخطى المسجد الذي يليه إلى غيره، وذكر حديث ابن عمر بلفظ (.. ولا يتخطاه إلى غيره)، وما ذاك إلا لأنه ذريعة إلى هجر المسجد الذي يليه، وإيحاش صدر الإمام، وإن كان الإمام لا يتم الصلاة أو يُرمَى ببدعة أو يُعلن بفجور؛ فلا بأس بتخطيه إلى غيره». اهـ.



وإذا كانت الجنة هي سلعة الله الغالية دأبت الدنيا بكل ما أوتيت من ملذات وشهوات لتصرفنا عنها حتى نظل أسارى لجنانها الفانية، لكن فاز من يشتري تلك السلعة وبأي ثمن بالمال أو بالنفس أو كليهما.

والحمد لله الذي أكمل لنا الدين، وأراحنا من مغبة التيه والضلال، فأنار لنا الدروب ودلنا على طريق الوصول لجنته ودار مقامته، وإلى أن يأذن الله بدخول جنته ويتم علينا نعمته، فلنتزود ولو بالقليل عنها حتى نراها بعين الدنيا قبل عين الأخرة.

## الأخرة خير وأبقى

سبحان من خلق الدنيا وزيّنها لعباده، ودلهم على سبل مرضاته لينالوها، وعلى

محرماته ليتجنبوها، لكن غابت عقول البعض أمام ذلك الأتون المستعر من الملذات، فأضحت الدنيا غاية كل مفتون وسبيل كل مأفون؛ لذلك قال بعض الحكماء: «الدنيا كالكأس من عسل وفي أسفله سم»، فللذائق منه حلاوة عاجلة

وفي أسفله الموت. قال الله تعالى: هُلِّ مَثَّعُ الثُّنِيَّا قِلِلٌّ وَٱلْآيِزَةُ خَيِّرٌ لِمَنِ النَّقَ وَ**لَا ظُلْلُونَ فَنِيلًا** » [النساء:٧٧].

فوصف الله سبحانه وتعالى جميع الدنيا بأنها متاع قليل، مع أنها في نظر السواد الأعظم من البشر هي ذُروة المتاع كله، ومنتهى النعيم، لكن أهل الصلاح وأصحاب العقول النيرة لا يخفى عليهم ذلك، قال الفضل بن عياض: لو كانت الدنيا ذهبًا يفنى والأخرة خزفًا يبقى، لوجب علينا أن نختار ما يبقى على ما يفنى.

ومهما بلغ الإنسان من الحظوة والجاه فلن يؤتى مثل ما أوتي سليمان عليه السلام حيث ملكه الله الآفاق، وسخر له الريح والطير والوحش، فما عد ذلك إلا بلاء واختباراً من الله، فقال تعالى: قَلَ مَنْأَسِ مَنْلِرَقٍ لِيَلُونَ مَأْتُكُرُامُ أَكُنُ ، [النمل:١٩٢]. وقال صلى الله عليه وسلم: «لو كانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء». رواه الترمذي (٢٣٢٠) وقال: صحيح غرب.

محمد محمود

الحمد لله جعل نكره جبلاء قلوب المؤمنين، ومناجاته غذاء أرواح المتقين والتضرع إليه سبحانه عز العاملين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وآله وأصحابه أجمعين.. وبعدُ: يمضي السائرون في دروب الحياة على اختلاف أجالهم بُغية الوصول إليها، قد تتشعب بهم الطرق وينقسمون إلى فرق، لكن الغاية واحدة، والأمل المنشود ما زال عالقًا في شغاف القلوب يربو إليها، إنها التي من أجلها يتنافس المحبون، ويسعى الكل إليها حتى العصاة والمذنبون، إنها الجنة، تلك الدرة المكنونة، والتي مهما تعالت تصوراتنا وحلقت بعيدًا سنقف عاجزين عن تصور كنهها، ومهما حالت بنا الخواطر وبلغ منا الخيال منتهاه ستبقى تلك الداخاطرة صعبة المنال.

فَكُهُ أُكْتِرَةً مِنْهَا تَأْكُونَ ، [الزخرف: ٧٠- ٧٣]. و قال أيضًا: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْيَنِ جُزَّاةً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ، [السحدة: ١٧].

وإذا كانت هناك أنهار من ماء وعسل ولبن وكذلك من الفاكهة، قال الله تعالى: «مُثَلِّلُمُنَّةُ الَّتِي وُعِدُ المُنْفُونَ فِيهَا أَنْهُرٌ مِن مَّلُو غَيْرِ عَاسِنِ وَأَنْهُرٌ مِن لَّمَنِ لَمْ يَنْفَرَّرُ طَعْمُهُ. وَانْهُرُ مِنْ حَمْرِ لَلْ وَ لِلشَّنْرِينَ وَأَنْهُرُ مَنْ عَسَلِ مُصَلَّى وَكُمْ فِهَا مِن كُلُّ الثمرت ومعفرة من زمهم ، [محمد: ١٥].

وتلك المسميات موجودة بالفعل على الأرض، فهل يتعارض ذلك مع قوله صلى الله عليه وسلم: «فيها ما لا عين رأت». والجواب: أنه لا تعارض فإن الله عز وجل وعدنا بنعيم لم نره، ووعده الصدق، حتى وإن بقيت المسميات كما هي، فالتشابه يكون في الاسم والجنس فقط، أما في الجنة فمغايرة تمامًا لأصلها على الأرض، وذلك هو الإعجاز.

عن أسامة بن زيد رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ألا من مشمر إلى الجنة، فإن الجنة لا خطر لها، هي ورب الكعبة نور يتلألأ وريحانة تهتز، وقصرُ مشيد ونهر مطرد، وثمرة نضيحة وزوجة حسناء جميلة... ومقام في دار سليمة وفاكهة خضرة وحبرة ونعمة في محلة عالية بهية". قالوا: يا رسول الله، نحن المشمرون لها، قال: قولوا: إن شاء الله، فقال القوم: إن شاء الله. رواه ابن ماجه والبيهقي وابن حيان.

وعن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن في الجنة مائة درجة، أعدها الله للمجاهدين في سبيله، بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سالتم الله فاسألوه الفردوس الأعلى، فإنه وسط الجنة، وأعلى الجنة، ومنه تفجر أنهار الجنة، وفوقه عرش الرحمن». رواه البخاري.

فيا له من فضل عظيم ونعيم مقيم، لا يزول أبدا، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم عندما يسمع قول لبيد بن ربيعة: ألا كل شيء ما خلا الله باطل، يقول: صدق، وعندما يكمل الشطر الآخر: وكل نعيم لا محالة زائل، يقول: كذب، فإن نعيم الجنة لا يزول.

فاللهم إن قصرت بنا الأعمال فلنا في حنابك رحمة، وتلك الرحمة التي تتجاوز معايير البشر لكنها رحمة رب البشر، إن ربى بكل جميل كفيل، وهو حسينا ونعم الوكيل.

والحمد لله رب العالمين.

وخيرُ متاع الآخرة هي الجنة والتي لن ينالها إلا المؤمن التائب الصالح، قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَنِيحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يَظْلُمُونَ شيًّا ، [مريم: ٦٠]، كذلك الخوف من الله من الأمور الموجبة لدخولها، قال الله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامً ربي جنان، [الرحمن:٤٦]، قال سلمة بن دينار: «ما أحببت أن يكون معك في الأخرة فقدمه اليوم، وما كرهت أن يكون معك في الأخرة فاتركه اليوم..

ومنذ بعثة النبي صلى الله عليه وسلم إلى يومنا هذا والكل يسعى جاهدًا إلى مضاعفة الأعمال، كل على قدر طاقته، فمنهم من ترفعه ليناطح الجوزاء، والأخر تهوى به إلى هوة ساحقة تودى بصاحبها إلى الفناء، وكلا الضدين يحسب أن العمل وحده هو طريق الوصول، وكأنى ببعضهم يقول: ما بيني وبين الجنة إلا قيام الساعة، وهذا والله محض خيال، فكم أناس صارت أعمالهم كالحيال فصيرها الله هياء منثورًا، قال الله تعالى: ﴿ وَقَلِمُنَّا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فُجَعَلْنَكُ هَبَكَةً مَّنشُورًا " [الفرقان: ٢٣].

# وإذا كان الأمر كذلك فكيف السبيل إلى الجنة واي المدارج تسلك؟!

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن ينجى أحدًا منكم عمله». قال رجل: ولا إياك يا رسول الله، قال: ولا إياى، إلا أن يتغمدني الله منه برحمة ولكن سددوا». [رواه مسلم].

ومعنى سددوا كما قال ابن رجب: السداد: هو حقيقة الاستقامة، وهو الإصابة في حميع الأقوال والأعمال والمقاصد كالذي يرمى إلى غرض فىمىيە.

قال النووي رحمه الله: اطلبوا السداد واعملوا به وإن عجزتم عنه فقاربوه.

#### نعيم الجنة لا يزول

ألا إن كل نعيم في الدنيا لا محالة زائل، وتلك سنة الله في كونه، حيث كتب الفناء على كل شيء على نعيم الدنيا وعلى المنعمين به، لكن نعيم الآخرة ياق لا يعتريه الفناء، ولطالما حفل قرآننا المحيد والسنة العطرة بأوصاف ذلك النعيم المقيم؛ حتى نجتهد في العمل لننال من فضل الله، قال الله تعالى: ﴿ آنْ عُلُوا ٱلْجَنَّةَ النَّهُ وَأَزْوَجُكُو غُمْرُونَ 🕜 يُطَافُ عَلَيْهِم بِعِسَانِ مِن دُهَبِ وَآكُوَاتٍ وَفِيهَا مَا نَشْتَهِدِهِ الأَنْفُسُ وَذَٰلِذُ الْأَعْرُثُ وَأَنْتُدُ فِيهَا خَبِلِدُوتَ ۞ وَقِلْكَ الْمُنَادُ الْمِنْ أُورِنْ تُسُومًا بِمَا كُنْدُ لَنْسَلُوكُ ﴿ الْكُونِيَا

الحمد لله على نعمة الصدام، والصلاة والسلام على أفضل من صلى وصام وقام،

قال تعالى:« يَتَأَنُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الفِينَامُ كُمَا كُلِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قِبْلِكُمْ لَمَلَّكُمْ

تَنْفُونَ » [البقرة: ١٨٤].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَتَاكُمْ رَمَضَانُ شَهْرٌ مُبَارَكُ فَرَضَ اللَّهُ عَزُّ وَحَلَّ عَلَيْكُمْ صِيَامَهُ، تُفْتَحُ فيه أَبْوَابُ السَّمَاء، وَتُغْلَقُ فيه أَبْوَابُ الْجَحِيم، وَتُغَلُّ فيه مَرَدَةُ الشَّياطِينِ، للَّه فيه لَيْلَةٌ خَيْرٌ منْ أَلْف شَبهْر، مَنْ حُرِمَ خَيْرَهَا فَقَدْ حُرِمَ ﴿ اسْنَ النسائي (٢١٠٦) وصححه الألباني].

وماذا بحدث إذا حاء رمضان؟

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالِ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وُسُلِمُ: «أِذَا كَانَ أُوَّلَ لَنْلَةً مِنْ شَهْرِ رُمَضَانَ صُفَدَت الشَّيَاطِينَ، وَمَرَدَةُ الْجِنِّ، وَغُلِقَتْ أَبُوابُ النَّارِ، فَلَمْ يُفتَّحُ منَّهَا بَاتُ، وَفَتَحَتْ أَبُوابُ الجِنَّةِ، فَلَمْ يُغَلِّقَ مِنْهَا بَابٍ، وَتُنَادِي مُنَادِ: يَا يَاغِيَ الخَبْرِ أَقْبِلَ، وَيَا بَاغِيَ الشُّرِّ أقصرْ، ولله عُتَقاءُ من النارِ، وذلك كل ليلة». [سنن الترمذي (٦٨٢) سنن ابن ماجة(١٦٤٢) وصححه الألباني]، وزاد الإمام أحمد (حتى يَنقضي رَمَضانُ) [( Muic - (09/1/)].

٧- عَنْ عَطَاء بْنِ السَّائِبِ، عَنْ عَرْفَجَةً، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ فَي رَمَضَانَ، تَفَتَّحُ فَيْهُ أَبُوًّا إِبِّ السَّمَاءَ، وَتُغْلَقُ فِيهِ أَنْوَابُ النَّارِ، وَيُصَفِّدُ فِيهِ كُلِّ شَيْطَانِ مَرِيدٍ، وَيُنَادِي مُنَادِ كُلِ لِيلَةٍ: يَا طَالِبَ الْخِيْرِ هُلَمْ، وَيَا طَالِبَ الشرُّ أمسك و [سنن النسائع ٢١٠٨ وصححه الألعاني].

من خلال الأحاديث السابقة يتضبح الأتى: أن الله عز وجل جهز وهيأ الأرض والسماء لاستقبال شهر رمضان تسهيلا وتحفيزا وتحبيبا وتشجيعا على عبادة الصبام الشاقة على النفوس.

# أولا: الأرض تستقبل شهر رمضان:

١- حيس عدوك وتقييده بالحديد:

قال تعالى: (إِنَّ ٱلشَّيَعِلْنَ لَكُو مَثُوٌّ فَأَغَيْدُوهُ عَدُوًّا إِنْمَا يَدْعُواْ حِزَيَهُ الكُونُ مِنْ أَحَلُ ٱلنَّعِيرِ ) [فاطر: ٦]، أي: إن الشيطان لكم أبها الناس عدو لدود، وعداوته قديمة لا تكاد تزول فعادوه كما عاداكم. «إِنَّمَا يَدْعُوا حِزْبَهُ لَيَكُونُوا مِنْ أَصْحَاب السعير، أي: إنما غرضه أن يقذف بأتباعه في نار جهنم المستعرة التي تشوي الوجوه والجلود، لا غرض له إلا هذا. [صفوة التفاسير(٢/٥٢٠)].

فى شهر رمضان يلطف الله بامة محمد فيغل فيه الشياطين ومردة الحن حتى لا يقدروا على ما كانوا

يقدرون عليه في غيره من تسويل الذنوب، ولهذا تقل المعاصي في شهر رمضان في الأمة. [لطائف المعارف، ص١٨٨].

قال صلى الله عليه وسلم: (إِذَا كَانَ أَوَّلَ لَيْلَةَ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ صُفَدَت الشَّياطِيّْ، وَمَرَدَةُ الجِنَّ) صُفَّدت الشياطين ومردة الجنَّ: أي شُدَّت، وأوثقت بالأغلال. (النهاية في غريب الأثر(٥٣/٣).

قال الله تعالى: «مُقَرِّنينَ في الأَصْفَاد» أي: الشياطين وهم المردة موثقون في الأغلال، مربوطون بالقيود والسلاسل. [(صفوة التفاسير(٣/٤٥)].

- تكبيلهم بالأصفاد مقرونة أيديهم إلى أرجلهم.

لماذا نشاهد المعاصى في رمضان

- قَالَ القَرْطِبِيُّ:- فَإِنْ قَيلَ كَيْفَ نَرَى الشَّرُورُ وَالْمُأَصِيَّ وَاقِعَةُ فِي رَمُضَّانَ كَثِيرًا فَلَوَّ صُفَّدَتِ الشُّيَاطِينُ لَمْ يَقَعُ ذَلَكُ؟

فَالْجَوَّابُ:- أَنَّهَا إِنَّمَا تَقَلُّ عَنِ الصَّائِمِينَ الصَّوْمَ الَّذِي حُوفَظُ غَلَى شُرُوطَه وَرُوعَيَثِ آدَابُهُ.

> - أَسَّبَابِ غَيْرَ الشَّيَاطِينِ كَالنَّفُوسِ الْخَبِيثَةِ وَالْعَادَاتِ الْقَبِيمَةِ وَالشَّبَاطِينَ الْإِنْسِيَّة.

و في تَصُفِيد الشَّبِاطِين في رَمْخَ عُذْرِ رَمْخَ عُذْرِ رَمْخَ عُذْرِ الْمُكَلِّفِ عُذْرِ الْمُكَلِّفِ عُذْرِ الْمُكَلِّفِ كَانَّهُ يُقَالُ لَهُ: قَدْ كُفُّت الشَّبِاطِينُ عَنْكَ فَكَ الشَّبِاطِينُ عَنْكَ الطَّاعَة وَلَا فَعْلِ المُعْصِيَة. الطَّاعَة وَلَا فَعْلِ المُعْصِيَة. [فتح الباري(١١٤/٤)].

الحمد لله أننا نعيش في بلد إسلامي الغالبية العظمى صائمة، وذلك يشجع على الصيام.

ثانیا، السماء تتزین وتفتح أبوبها لا رمضان،

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِّيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: « إذا دَخَلَ رَمْضَانُ فُتَحَتَّ أَبْوَابُ السُّمَاءِ...» [صحيح البخَاري(١٨٩٩)].

معنى الحديث: أن أبواب السماء تفتح عند قدوم رمضان حقيقة لا مجازاً؛ احتفاءً بهذا الشهر الكريم. وترحيباً به في الملأ الأعلى، وتنويها بفضله وشرفه، وإعلاماً للملائكة بدخوله. [منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري(٢٠٥/٣)].

السماء تنادي عليك يا صائم أنت في موسم إجابة الدعاء، فما لك لا تكثر من الدعاء؟! فهو شهر تفتّح فيه أبواب السماء، ذكر الله عز وجل في كتابه في وسط

آيات الصدام قوله عز وجل: ﴿ وَإِذَا كُلُكُ عِبَادِي عَنِي الْمُ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ وَلَيُوسُولُ اللّهِ مَا وَعَلَا قَلْمَا الْمَالِمُ الْمُورِيُّ وَالْمُورِيُّ وَالْمُورِيُّ وَالْمُورِينَ الْمُلْعَاءِ، مُتَخَلِلَةُ بِيْنَ أَحْكَامِ الصَّدِامِ، إِرْشَادُ إِلَى الْاجْتَهَادِ فِي الدُّعَاءِ عَنْدَ إِكْمَالِ العِدَة، بَلْ وَعَنْدَ كُلُّ فَطْرٍ. [تفسير اَبُ وَعَنْدَ كُلُّ فَطْرٍ.

عن أنس. رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله – صلى الله عليه وسلم –: ثلاثُ دَعُوات لا تُرَدُّ: دَعُوةُ الوَالد لوَلَده، وَدَعُوةُ الصَّائم، ودَعُوةُ السَّافِرِ. [حسنه الألباني برقّم به سحيح الجامع. وفي الصحيحة ١٧٩٧].

ثالثًا: فنحت أبواب الجنَّة:

عَنْ آبِي هُرُيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ، أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «إِذَا جَاءُ رَمَضَانُ فُتِحَتَ آبُوابُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ (١٨٩٨) صحيح مسلم الجَنَّاهِ» [صحيح مسلم (١٨٩٨)].

والمعنى في فتح أبواب الجنة ما فتح الله على العباد فيه من الأعمال المستوجب بها الجنة

من الصلاة والصيام وتلاوة القرآن، وأن الطريق إلى الجنة في رمضان أسهل، والأعمال فيه أسرع إلى القبول. [شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢٠٠٤].

وَيَحْتَمَلُ أَنْ بِكُونَ فَتْحُ أَبْـوَابِ الْجِنْةِ عِبَارَةً عَمَّا يَفْتُحُهُ اللَّهُ تَعَالَى لعباده مِن الطَّاعَاتِ فِي هَذَا الشَّهْرِ النَّتِي لَا تَقَعُ فَي غَيْرِه عُمُومًا كَالصيام والقيام، وَفَعْلِ الْخَيْرات، وَالاَنْكِفَافِ عَنْ كَثَير مِنَ الْمَخَالَفَات، وَهَـدْه أَسْبَابٌ

لدُخُولِ الْجَنَّةِ (شَرِحِ النووي ١٨٧/٧).
وَغَنْ سَهُلَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: ﴿إِنْ فِي الجَنَّةِ بَابًا يُقَالُ لَهُ الرِّيَّانُ،
يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمُ القَيَامَةِ، لاَ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدُ
غَيْرُهُمْ، يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائِمُونَ ﴿ فَيَقُومُونَ لاَ يَدْخُلُ مِنْهُ
أَحَدُ غَيْرُهُمْ، فَإِذَا دَخُلُوا أَغْلِقَ فَلمْ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدُهِ
[صحيح البخاري (١٨٩٦) صحيح مسلم (١١٥٢)].

فمن كان من أهل الصيام دُعي من باب الريان؛ لأن هذا الباب خاص بهم، فالريان يعني الذي يروي؛ لأن الصائمين يعطشون ولاسيما في أيام الصيف الطويلة الحارة، فيجازون بتسمية هذا الباب بما يختص بهم باب الريان. [شرح رياض الصالحين لابن عثيمين(١٧٠٠/)].

التوحيد العدد ١٣٥ السنة الثالثة والاربعون أداد والماء الماء الماء ١٩٠٥ السنة الثالثة والاربعون أداد والماء الماء ا

أبواب السماء تفتح عند قدوم

رمضان حقيقة لا مجازا؛ احتفاء

بهذا الشهر الكريم ، وترحيبا

به ي المال الأعلى، وتتوبها

بفضله وشرفه، واعلاما للملائكة

بدخوله.

الصائم يُعطى في الجنة ما شاء الله من طعام وشراب ونساء، قال الله تعالى: • كُواْ وَاَنْرُوْا هَنِينًا الله تعالى: • كُواْ وَاَنْرُواْ هَنِينًا الله تعالى: • كُواْ وَاَنْرُواْ هَنِينًا الله تعالى: • كُواْ وَاَنْرُواْ هَنِينًا الله تعالى الله وهو متكئ معها على نهر العسل تعاطيه الكاس: إن الله نظر إليك في يوم صائف، بعيد ما بين الطرفين، وانت في ظماها حرة من جهد العطش، فباهى بك الملائكة وقال: انظروا إلى عبدي ترك زوجته وشهوته ولذته وطعامه وشرابه من أجلي رغبة فيما عندي، اشهدوا ولغامة قد غفرت له فغفر لك يومئذ وزوجنيك. (لطائف المعارف ١٩٠٨).

رابعاء غلقت أبواب الثاره

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ إِذَا كَانَ أَوْلُ لَيْلَةً مِنْ شَهْرِ رَمَضَان... وَغُلُقَتُ أَبْوَابُ النَّارِ، فَلَمْ يُفْتَحُ مِنْهَا بَابُ ﴿ [صحيح سنن الترمذي: ١٦٤٢].

كذلك أبواب النار تغلق بما قطع عنهم

من المعاصي، وترك الأعمال المستوجب بها النار، ولقلة ما يؤاخذ الله العباد بأعمالهم السيئة، يستنفذ منها ببركة الشهر أقوامًا ويهب المسيء للمحسن، ويتجاوز عن العلق. [شرح صحيح الغلق. [شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢٠/٤].

# خامشا؛ بِنَادِي عليك كُل ليلة من رمضان؛

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ إِذَا

كَانَ أُولُ لَيْلَةَ مِنْ شُهُر رَمْضَانَ..، وَيُنَادِي مُنَاد: يَا يَاغَيَ الخُيْرِ أَقْبِلَ، وَيَا يَاغِيَ الشَّرِ أَقْصِرْ، وَلِلَّهِ عُتَقَاءُ مِنَ النَّارِ، وَذَلَكَ كُلُّ لَيْلَةَ ﴿ [صحيح سَنَ التَّرَمَذي: ١٨٨، وصحيح ابن ماحة: ١٦٤٢]. وزاد الإمام أحمد في مسنده(١٨٧٩٥) (حَتَّى يِنْقَضِيَ رَمْضَانُ).

عَنْ عَطَاءَ بِنِ السَّائِبِ، عَنْ عَرْفَجَةً، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ فِي رَمَضَانِ،.....وَيُنَادِي مُنَادٍ كُلُّ لَيْلَةَ: يَا طَالِبَ الشُّرُ أَمْسِكُ ﴿ كُلُّ لَيْلَةَ: يَا طَالِبَ الشُّرُ أَمْسِكُ ﴿ وَيَا طَالِبَ الشُّرُ أَمْسِكُ ﴿ (سِنِ النِسَائِ ١٩٠٨).

فَلْتَغْتَنَمَ الْفُرْصِةُ، وَيُشْيِرُ إِلَى هَذَا الْغَنَى قَوْلُهُ ﴿ وَيُنَادِي مُنَادِ ﴿ أَيُ بِلِسَانِ الْمَقَالِ مَنْ عَنْدِ الْمَلْكِ الْمُتَعَالِ ﴿ وَيُ بَلِيانِ الْمَقَالِ مَنْ عَنْدِ الْمَلْكِ الْمُتَعَالِ ﴿ وَيَ جَلِيانِ الْمُقَالِ مِنْ عَنْدِ الْمَلْكِ الْمُتَعَالِ ﴿ وَالْجَدَهَادِ فَي اللّٰهِ وَطَاعَتُهُ، بِزِيَادُةَ الْاجْتَهَادِ فَي

عبادته، وهو أمر من الإقبال أي تعال فإن هذا أوانك فأنك تعطي الثواب الجزيل بالعمل القليل، أو معناه فأنك تعطي الثواب الجزيل بالعمل القليل، أو معناه يا طالب الخير المعرض عنا وعن طاعتنا أقبل إلينا وعلى عبادتنا، فإن الخير كله تحت قدرتنا وإرادتنا ويا باغي الشر أن أي يا مريد المعصية أقصر أي أمسك عن المعاصي، وأرجع إلى الله - تعالى - فهذا أوان قبول التؤبة وزمان الاستعداد للمغفرة، ولعل طاعة المطيعين وتوبة المذنبين ورجوع المقصرين في طاعة المطيعين وتوبة المذنبين ورجوع المقصرين في حرصان من آثر النداعين، ونتيجة إقبال الله - تعالى حتى الطالبين، ولهذا ترى أكثر المسلمين صائمين حتى الصغار. [مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح

# سادسا؛ لله سبحاته عُنقاء من النار كل يوم وليلة من رمضان؛

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن لله تبارك وتعالى عتقاء في كل يوم وليلة - يعني في رمضان - وإن لكل مسلم في كل يوم وليلة دعوة مستجابة) [صحيح

الجامع٢١٦].

فيُعتق من النار من أوبقته الأوزار واستوجب النار بالذنوب الكبار. (لطائف المعارف٢١٢). العثقُ : الكَرَمُ، والجمالُ، والنَّجابَةُ، والشَّررُف، والحَريُّةُ، [القاموس

المحيط (٩٠٦/١)] والمعنى من أعتقه من النار صار حرًا جميلاً كريمًا، ذا شرف ونجابة.

(ولله عتقاء من النار) أي: ولله عتقاء كثيرون من النار، فلعلك تكون من زمرتهم، (وذلك) أي:

المذكور من النداء والعتق. (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة لمصابيح ١٤/٦).

#### ماذا بنقصك بعد ذلك

- الحيس عدوك الشيطان وتقييده بالحديد.
- ◄ حماعية الطاعة، أي: غالبية الناس صائمة.
- 🔫 السماء تفتح أبوابها في رمضان لإجابة الدعاء.
  - الحِنة كلها كانها تُنادي عليك.
  - و معلى ابوان البيد منها منها مدي
  - 🥕 غلقت أبواب النار كلها كأنها تحذرك وتنذرك.
- 7 يُنادى عليك كل ليلة من رمضان لتعود إلى الله.
- لله عُتقاء من النار كل يوم وليلة من رمضان، فكن و احدًا منهم.

فُليس لك خُجة بعد هذا كله. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أبواب النار تفلق فيرمضان بما

قطع عن العباد من المعاصى،

وترك الأعمال الستوجب بها

النار، ولقلة ما يؤاخذ الله

العباد بأعمالهم السيئة.



رمضان أحد الشهور العربية التي كان يعرفها العرب في جاهليتهم، وقد روي في سبب تسميته بهذا الاسم أنه جاء في وقت قيظ قد التهيت منه حصياء الأرض، فسمي رمضان من الرمضاء. وهي شدة الحر، وقد جاء في الحديث: (صلاة الأوابين حين ترمض الفصال). صحيح: مسلم [٧٤٨]؛ وابن حيان [٧٤٨]؛ وابن خزيمة [٧٢٨].

وقد امتاز رمضان على سائر الشهور بعدة خصائص جعلت له في نفوس المسلمين أعظم مكانة، ولهذا بفرحون بمقدمه، ويستقبلونه كل عام بمزيد من البشر والغبطة والحفاوة والتقدير.

وقد رايت بمناسبة هلال هذا الشهر الكريم أن أعرف إخواني أهل السنة والتوحيد من قراء مجلة (الهدي النبوي) بما لهذا الشهر من الخصائص والمزايا، فإنهم أولى الناس أن يعرفوا لهذا الشهر قدره، وأن يراعوا حرمته، وأن يتخذوا منه موسماً لتجارة رابحة مع الله -عز وجل- في كل عام.

١. إن أول خصائص هذا الشهر أن الله قد اختاره لانزال القرآن فيه كما قال تعالى: «مَّهُو رَمَعَنَانَ النّزل فيه الْقُرْءَانُ هُدُى لِلنّكاسِ وَمَيْنَتِ مِنَ الْقُرْءَانُ هُدُى لِلنّكاسِ وَمَيْنَتِ مِنَ الْهُدَى وَالْهُرْمَانُ » [البقرة: ١٨٥].

أفادت هذه الآيات أن شهر رمضان هو الشهر الذي وضعت فيه اللبنات الأولى في بناء الدستور الإلهي الذي أراد الله به أن يرحم أهل الأرض، وأن يخرجهم مما كانوا فيه من ظلام الجهل والظلم إلى نور الحق والعدل، كما ابتدأ فيه تخطيط الملامح الأولى للأمة الإسلامية التي هي خير أمة أخرجت للناس؛ فرمضان هو شهر الابتداء والتأسيس كما كان ذو الححة شهر التمام والكمال.

ولقد جعل الله هذه الليلة خيراً من الف شهر، وسماها ليلة القدر؛ وذلك لأنها الليلة التي ابتدا فيها اتصال السماء بالأرض بعد زمان طويل من انقطاع الوحي؛ فكانت أعم الليالي بركة وأعظمها فائدة، ولهذا سجلت في القرآن، وخلدت على مر

السنين ففي كل عام يحتفل بها أهل السماء وأهل الأرض من المؤمنين.

٧- ومن أجل أن رمضان كان ظرفاً لهذه النعمة الكبرى بإنزال القرآن، وكان ذلك يقتضي من العباد أن يقوموا لله بواجب الشكر والعرفان؛ فقد اختار الله رمضان ليكون موسماً لعبادة من أحب العبادات إليه، وهي عبادة الصيام التي أضافها إلى نفسه، وجعل جزاءها موكلا إليه، كما جاء في الحديث القدسي الصحيح: (كل عمل ابن آدم له إلا الصوم، فإنه لي وأنا أجزي به، يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي) صحيح: البخاري وشعاري ومسلم [١٩٥١].

فالصوم هو التعبير العملي عن فريضة الشكر لله على أعظم نعمة أنعم بها على عباده، وهي إنزال القرآن كما أنه أنسب العبادات كلها لتلك النعمة؛

> فإن الغرض من إنزال القرآن هو أن يكشف للإنسان عن جوهره، وسرز له خصائصه الإنسانية التي أهملها ونسيها، ويحدد مركزه في هذا الوجود، ﴿ وبعرفه بالغاية من وجوده على الأرض، ويرسم له الطريق الذي يوصله إلى تلك الغاية، ويرتفع به عن غمار المهددة السافلة، وسنای به عن سیطرة الغرائز والشهوات الدنيا، ويؤهله للقيام

بواجب الخلافة عن الله في أرضه.

بواجب الحارف عن الله القيداف التي واجب الحارف الذي ولا شك ان هذه الأهداف هي بعينها الأهداف التي تثمرها عبادة الصيام، فإنه عبادة روحية إنسانية الإنساني الذي ميزه الله به عن سائر الحيوانات التي تعيش معه على الأرض، وهو أنه كائن التي تعيش معه على الأرض، وهو أنه كائن ممتاز له إرادة حرة وعقل مفكر؛ فلا ينبغي أن ينساق وراء شهواته ورغباته، بل يختار أعماله حسبما توجبه الشريعة العادلة ويقتضيه العقل والحكمة.

فإذا كان القرآن هو كتاب الإنسان الذي يصحح له وجوده الإنساني وينفى عنه كل ما ران على هذا الوجود من عوج وانحراف بسبب غلبة الشهوات وسوء الطبع وجمود الفكر وسيطرة الوهم وحجب التقليد، فإن الصوم كذلك هو عبادة الإنسان الذي يكشف له عن وجوده الأسمى وهو روحه التي صار بها إنسانا، ويخرجه من مذلة الاستخذاء أمام الشهوات إلى عزة الانتصار عليها، ومن ضعف النفس حيال حاجات الجسد ومطالبه إلى قوة الاستعلاء عليها، ولهذا ربط ومطالبه إلى قوة الاستعلاء عليها، ولهذا ربط فحسب، بل هو أيضا شهر تلاوته ومدارسته؛ فقد روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين ينزل

عليه جبريل -عليه السلام-يعارض النبي صلى الله عليه وسلم بالقرآن كل عام في شهر رمضان مرة؛ فلما كانت السنة التي توفي فيها عارضه به مرتين). صحيح البخاري [٦]؛ [٣٦٢٣]؛ ومسلم: [٢٣٠٨]؛

۳ - ومن خصائص هذا الشهر أن الرسول صلى الله عليه وسلم سن لأمته قيام لياليه وإحياءها بالصلاة وتلاوة القرآن، ورغب في ذلك وجعله كفارة لما تقدم من الذنوب، وقد

روى البخاري في صحيحه عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: (من صام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام رمضان إيمانا واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه). صحيح الدخاري [٣٨]؛ ومسلم [٧٥٩].

وقيام رمضان بجماعة في المسجد سنة سنها رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنه لم يواظب عليها خشية أن تفرض على الناس، فعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى في المسجد ذات ليلة، فصلى بصلاته

امتازرمضان على سائر الشهور بعدة خصائص جعلت له يخ نفوس المسلمين أعظم مكانة، ولهذا يضرحون بمقدمه، ويستقبلونه كل عام بمزيد من البشر والغبطة والحفاوة والتقدير.

أناس، ثم صلى الليلة القابلة فكثر الناس، ثم المجتمعوا من الليلة الثالثة أو الرابعة فلم يخرج إليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما أصبح قال: (قد رأيت الذي صنعتم ولم يمنعني من الخروج إليكم؛ إلا أنى خشيت أن تفرض عليكم، وذلك في رمضان). صحيح البخاري [١١٢٩]؛ ومسلم [٧٦١].

فدل هذا الحديث على أنه صلى الله عليه وسلم لم يمنعهم من الصلاة خلفه إلا لخشيته أن تفرض عليهم هذه الصلاة جماعة في المسجد فيشق ذلك على كثير منهم، وبقى الأمر على ذلك مدة حياته صلى الله عليه وسلم وزمان خلافة أبى بكر رضي الله عنه وصدراً من خلافة عمر

يقوم الناس رمضان في بيوتهم أو في المساجد فرادى متفرقين.

ثم إن عمر خرج في رمضان إلى المسجد ذات ليلة فوجد الناس أوزعاً متفرقين، يصلي الرجل لنفسه، ويصلي الرجل فيصلي بصلاته الرهط؛ فقال عمر: والله إني على قارئ واحد لكان على قارئ واحد لكان أمثل؛ فجمعهم على أبي بن كعب، فلما خرج ليلة آخرى إلى المسجد ووجد الناس يصلون بصلاة

قارئهم، قال: نعمت البدعة هذه! والتي تنامون عنها أفضل من التي تقومون - يعنى آخر الليل - وكان الناس يقومون أوله.

وهذا التعبير (نعمت البدعة هذه) من عمر يقصد به بدعة لغوية ؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم صلاها بالناس جماعة، ولكنه خشي أن تفرض على الناس، كما في حديث عائشة السابق، فلم عداوم عليها جماعة.

ولا تجوز الزيادة في قيام رمضان على ما واظب عليه رسول الله عليه وسلم دائماً في قيامه الليل، وهو ثمان ركعات، ثم يوتر بثلاث؛ فقد صح عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: (ما كان يزيد

رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلى أربعاً فلا تسال عن حسنهن وطولهن، ثم صلى أربعاً فلا تسال عن حسنهن ولا طولهن، ثم يصلى ثلاثاً). صحيح البخاري [١١٤٧]؛ ومسلم [٧٣٨].

وأما ما روى عنها وعن ابن عباس من أنه كان يصلى من الليل ثلاث عشرة ركعة، يصلى عشراً ثم يوتر بثلاث، فقد أجاب عنها بعض المحدثين بأن الحديث الأول إخبار عن صلاته الغالبة المعتادة، والثاني إخبار عن زيادة وقعت في بعض الأوقات أو أنها ضمت فيه ما كان يفتتح به صلاته من الليل من ركعتين خفيفتين قبل الإحدى عشرة، ولم يرو أحد عنه صلى الله عليه وسلم أنه زاد على

وعلى هذا فما يعمله الناس اليوم من صلاتهم التراويح عشرين ركعة أو أكثر هو مجاوزة لما حده الرسول صلى الله عليه وسلم، ومعلوم أن خير الهدى هديه.

ذلك في قيام الليل.

ويحلو لبعض الناس أن يكذب على عمر رضي الله عنه، فينسب إليه أنه هو الذي أمر بصلاة التراويح عشرين ركعة وحاشا لعمر الفاروق أن يخالف هدي نبيه بل قد روى مالك في الموطأ

عن محمد بن يوسف عن السائب بن يريد أنه قال: أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة، قال: وقد كان القارئ يقرأ بالمئين حتى كنا نعتمد على العصي من طول القيام، وما كنا ننصرف إلا قرب بزوغ الفجر.

وأما ما رواه مالك عن يزيد بن رومان من أن الناس كانوا يقومون رمضان في زمان عمر بثلاث وعشرين ركعة. فهذا إن صبح غلط من الناس لا يسال عنه عمر، ويكون مخالفاً لأمره السابق لهم بالاقتصار على إحدى عشر ركعة.

٤ - ومن خصائص رمضان أيضا أنه شهر

الصوم هو التعبير العملي عن فريضة الشكر لله على أعظم نعمة أنعم بها على عباده، وهي إنسزال القرآن الكريم كلام رب العالمين.

النصر، فأكثر المعارك الفاصلة في حياة الدعوة الإسلامية إنما وقعت في هذا الشهر، فكانت غزوة بدر التي سماها الله فرقاناً، وجعلها آية على تأييده لنبيه وللمؤمنين في السابع عشر من شهر رمضان، وقد نزلت فيها الملائكة من السماء تثبت قلوب المؤمنين وتبشرهم بالنصر، وقيل: أنها قاتلت معهم بناء على أن قوله تعالى من سورة الأنفال: منافيها مراه المنافية والمنافية المنافية المنافي

يال الأنفال 17] خطاب للملائكة وللمؤمنين. وأيًا ما كان، فقد كانت غزوة بدر أول غزوة وأعظم غزوة خضد -أي: كسر- فيها شوك الشرك وقلمت أظافره، وعلت فيها كلمة الإسلام وتجلت أنواره، ولهذا غفر الله لكل من شهدها من الصحابة

وقال لهم في الحديث الصحيح: (اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم). صحيح البخاري [٣٠٠٧]؛ مسلم [٢٤٩٤].

ولما أراد عمر أن يقتل حاطب بن أبى بلتعة حين كتب كتاباً إلى قريش يخبرهم فيه بمسير رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال له النبي: إنه شهد بدراً، وما يدريك لعل الله اطلع على أهل بدر، فقال اعملوا ما شئتم فقد

غفرت لكم.

وكان فتح مكة في اليوم الرابع والعشرين من الوتر من العشر الأرمضان، وهو ذلك اليوم الأغر المحجل الذي النبه صحيح البد القياد بعد طول تمرد وعناد، ودخل رسول الله وقال أيضاً: (من ما الله عليه وسلم مكة دخولا لم يدخله أحد وصححه الألباني. وقد طأطأ رأسه تواضعاً لربه حتى كادت وصححه الألباني. وقد طأطأ رأسه تواضعاً لربه حتى كادت وهكذا يستقبل المودة أبروه إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام فحطم وسماعيل عليهما السلام فحطم واسماعيل عليهما السلام فحطم والمعنها بقضيب في يده فتخر صريعة ورحمة، وأن يوفقه وأخذ يطعنها بقضيب في يده فتخر صريعة على وجهها يتلو قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ عَهُ ٱلْحَقْ الله الموقيق، وهم نعم وهم نعم وهم نعم

ولا غرو فشهر رمضان هو شهر الانتصار المادي والمعنوي، فهو انتصار على الأعداء من الكفرة والمجرمين، وهو انتصار للروح على الجسد وللعقل على الهوى، وللإرادة الحرة على شهوات النفس ونزعات الشياطين.

 وكذلك اختص هذا الشهر بأن فيه ليلة هي خير من ألف شهر وهي ليلة القدر التي تنزل فيها الملائكة والروح بإذن ربهم من كل أمر، سلام هي حتى مطلع الفجر.

وهذه الليلة إنما حارّت هذا الشرف لنزول القرآن فيها، فهي ظرف لأعظم حادث هز كيان الإنسانية كلها فأيقظها من سباتها وبعثها من جمودها وفتح أعينها على نور الحق وهداها صراطها

المستقيم؛ فحق لها أن تفخر على الليالي حميعا يما اشتملت عليه من خير وبركة، وأن تكون هي الليلة التى يشمر المسلمون عن ساعد الجد في التماسها رغبة فيما أعده الله لمن صادفها من الأجر العظيم والغفران الكبير. ومن أجلها كان الرسول صلى الله عليه وسلم يعتكف العشير الأواخر من رمضان إلى أن فارق الدنيا وأمرنا يتحريها والتماسها في

الوتر من العشر الأواخر، وقال عنها: (من يقم ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه) صحيح البخاري [٣٥]؛ ومسلم [٧٦٠]. وقال أيضاً: (من حرم خيرها فقد حرم). سنن ابن ماجه [٦٦٤٤]؛ ومصنف عبد الرزاق [٧٣٨٣]؛ وصححه الألباني.

وهكذا يستقبل المؤمنون الصادقون رمضان وهم يحملون له في قلوبهم كل هذه الذكريات العظيمة، راجين من الله أن يخرجوا بمغفرة ورحمة، وأن يوفقهم الله لحسن صيامه وقيامه حتى يكون حجة لهم يوم القيامة، والله ولي التوفيق، وهم نعم المولى ونعم النصير.

يستقبل المؤمنون الصادقون

رمضان وهم يحملون له في قلوبهم

كل هذه الذكريات العظيمة،

راجين من الله أن يخرجوا يمغفرة

ورحمة، وأن دوفقهم الله تحسن

صيامه وقيامه حتى تكون حجة

لهم يوم القيامة.



# الطاعات في رمضان بين إلف العادة وللذة العبادة

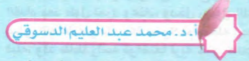
الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فمن المتصور أن يحول المسلم عاداته من نوم ويقظة ومشي ودخول وخروج وقضاء شهوة ونفقة وطعام وشراب، إلى عبادات، بأن يقصد فيما ذكرنا: التقوِّي على طاعة الله وإخلاص النية وابتغاء الاجر، وبُلزم نفسه بالأداب الشرعية والادعية والانكار الواردة فيما يعرف بأعمال اليوم والليلة،

فينال على كل ذلك من الله المثوية..

أما غير المتصور: فهو أن يقع منه العكس، وأشنع من ذلك أن يحول عباداته إلى مجرد عادات، فيحرم نفسه بدلك ما أعده الله لعباده الصالحين مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

والناس في هذا الشهر الفضيل على أحد هذين النوعين، وهم فيما بينهما على درجات متفاوتة، وبقدر الاقتراب من أحدهما تكون درجاتهم من القبول للعمل أو الحرمان من الأجر عليه.. وما



ذلك إلا لأن قبول العمل متوقف دائماً وأبداً على قدر الإخلاص ودرجة المتابعة لما كان عليه النبي الكريم صلى الله عليه وسلم.

ومعلوم بالضرورة أن الأعمال تشرف بشرف الزمان، ولك أن تستشعر في هذه الأيام الفاضلة ما ذكرته لك أنفأ وأنت ناو به وجه الله، وأن

تسمع وتعمل قدر جهدك لنحو ما في جاء في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم: (عمرة في رمضان تعدل حجة) [متفق عليه]، وفي رواية لمسلم: (حجة معي)، وما جاء فيهما من قوله: (من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ننبه) [أخرجه البخاري (٣٧) واللفظ له، ومسلم (٧٥٩)]، ومن قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه عن ربه: (كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به) [أخرجه البخاري حديث: ١٩٠٤،

ومسلم حديث: ١١٥١].. وأن تفعل ذلك لمجرد أن وجدت نفسك مسلما، أو لكونه يجيء منك على ما اعتدته طوال ما مضى من حياتك.. لتعلم وتدرك الفرق الشاسع بين المتعبد والمتعود.

فكم من الناس من يجهد نفسه سعيًا للعمرة في هذا الشهر الكريم وينفق في سبيلها وعلى مدار سنواته، الغالي والنفيس من الوقت والجهد والنفقة، وهو مُدرَج عند الله فيمن تحولت عباداتهم واكثر

منهم من إذا حضر رمضان بالغ في إجهاد نفسه وقتاً وجهداً ونفقة، وتراه وقد رضي لنفسه ان يصوم كما يصوم الناس وقنع بان يقوم كما يقومون، فما يشعرها بحلاوة طاعة ولا بلاة عبادة.. ونحواً ممن ذكرنا من تراه يبالغ في الإنفاق وربما يتباهي بصنع ما يعرف بـ (موائد الرحمن) وهو في كل ذلك لا يبالي أكان من حلال أم من حرام، ويخرج من رمضان وما أحس بقيمة ما أنفقه وأتعب نفسه فيه، وربما سبقه في تحصيل الأجر رجل تصدق بتمرة

صفحات وأسطر من نور:

وعلى العكس من ذلك فلقد سجل الصحابة وتابعوهم بإحسان، صفحات كُتبت بمداد من

ذهب وأحرف من نور، تنم عن سعادة بالغة كانت تنتابهم في ظل طاعتهم لله عز وجل.. فكانوا في قيام الليل نماذج تحتذى في إعمال قول الله تعالى: ﴿ نَيَجَافَى جُنُونَهُمْ عَنِ ٱلْمَصَاحِعِ يَدَعُونَ رَبَّهُمْ عَنِ ٱلْمَصَاحِعِ يَدَعُونَ رَبَّهُمْ خَوْا وَطَمَعًا وَمِمًا وَرَفَنَهُمْ يَعِنُونَ ﴾ (السجدة/١٦)، فهذا عمر بن الخطاب يزداد قلبه رقة في رمضان، فيقرأ ويصلي من الليل ما شاء الله، حتى إذا انتصف ليله أيقظ أهله وتلا عليهم قول الله تعالى: ﴿ وَأَمْ أَمَلَكَ بِالصَّالَةِ وَاصْعَلِمْ عَلَمًا لاَنْتَنَاكُ رِنْقًا

نَحُنُ زُرُفُكُ وَٱلْمَامِيةُ لِلنَّقُويُ » (طـه/١٣٢)، وهذا ابن عمر يحيى ليله ويمتع نفسه بقول ذي الجلال: « أَمَّنَّ هُوَ فَنَيْتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَلِعِدًا وَقِلَامِمًا يَعَذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَمَرْجُوا رَحْمَةً رَبِهِ عَلَى هَلَ يَسْتَوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَنَذَّكُرُ أُولُوا آلألت » (السزمسر/٩)، وذاك عثمان ريما قرأ القرآن في ركعة واحدة، وهذا ابن مسعود يغبط نفسه على سويعات ىنامها ويقول: (إني احتسبت نومتي كما احتسبت قومتی)، ويحكى السائب بن ىزىد عنهم ذلك فيقول: (كان القارئ يقرأ بالمئين

حتى كنا نعتمد على العصبي من طول القيام، وما كانوا ينصرفون إلا عند الفجر).

وعن تشنيف آذائهم وترطيب آلسنتهم وتطمين قلوبهم بأي الذكر الحكيم في رمضان خاصة، حدث ولا حرج، فهذا عثمان نو النورين يختم القرآن في كل يوم مرة، وذا قتادة يختمه في كل سبع مرة، فإذا جاء رمضان ختمه كل ثلاث، فإذا كانت العشر الأواخر منه ختمه كل ليلة، وكان مجاهد يختم القرآن فيما بين المغرب والعشاء، وكانوا يؤخرون العشاء في رمضان إلى أن يمضي ربع الليل، كما كان للشافعي في كل يوم ختمة، وعن أبي حنيفة مثله، وكان سفيان الثوري وكذا مالك إذا دخل رمضان تركا قراءة

الحديث ومجالس العلم وأقبلا على القرآن ينهلان منه، وهكذا كان الزهري يفعل ويقول: (إذا دخل رمضان فإنما هو قراءة القرآن وإطعام الطعام).. وقد يسأل المرء منا، هل ثمة متسع من الوقت لفعل هذا؟، والجواب: أن نعم لمن أخلص لذلك وتفرغ له بصدق، وترك الملهيات التي تستغرق الوقت والجهد، وما أكثرها!.

والقول بان ما ذُكر يقلل من تدبره، يَرد عليه: وقوعه ممن كان قبلنا مع تحريك قلوبهم به وبكاؤهم عند تلاوته، فقد أخرج البيهقي عن أبي هريرة أنه لما

نزلت: ﴿ أَفِنْ هَٰذَا لَلْتَدِيثِ تَعَجَّنُونَ ﴿ اللَّهُ وَتَضْعَكُونَ وَلا تكون، (النجم/٥٩، ٢٠)، يكي أهل الصفة حتى اخضلت من الدموع لحاهم، فلما سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم صوت بكائهم بكى معهم، ويكي ابن عمر وهو يقرأ قول الله تعالى: ﴿ يُومُ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ العالمين، (المطففين/٦)، حتى امتنع عن قراءة ما بعدها، ويكي سفيان الشورى عندما كان يقرأ: «إياك نعيد وإياك نستعين..» (الفاتحة/٥)، حتى انقطعت قراءته، وقرأ الفضعل: « وَلَنْبُلُونْكُمْ

حَنَّى مَلْتُ الْمُحْمِيعَ يَكُمُ وَالْمُعْمِعِةُ وَيَلُوا أَخْبَارَكُم، (محمد/٣١)، فطفق يردد: (ونبلوا أخباركم) ويبكي ويقول: (إن بلوت أخبارنا فضحتنا وهتكت استارنا، وعذبتنا)..

وعن أحوالهم عند قرب انقضاء الشهر حيث العشر الأواضر، حدث ولا حرج، فقد كانوا يغتسلون ويتطيبون فيها تحرياً لليلة القدر، ولهم في ذلك أحوال يضيق المقام عن ذكرها.

كل ذلك مع إخفائهم لأعمالهم خوفاً على ضياعها بشائبة رياء أو ذرة عجب، ويحكي في ذلك عن محمد بن واسع قوله: (لقد أدركت رجالاً يكون رأس أحدهم مع رأس أمرأته على وسادة و احدة، وقد بلاً ما تحت خده من دموعه وما درت به أمرأته،

ويقوم أحدهم في الصف فتسيل دموعه على خده ولا يشعر به من بجواره)، كما يحكى عن أيوب السختياني أنه كان يقوم الليل كله، فإذا كان الصباح لم يُبد من ذلك شيئا ورفع صوته كانه قام تلك الساعة.. وهكذا كان الصحابة والتابعين لهم بإحسان في جملتهم.

ويبلغ الأمر منتهاه حين تلحظ استشعارهم لذة العبادة فيما للمرء مندوحة في تركها لعذر شرعي، وحين يدخل المتعبد حيز الغياب التام إبان ملابستها.. ففي حديث مسلم من طريق أبي

سعيد الخدري قال: كنا نغزو مع رسول الله في رمضان، فمنا الصائم ومنا المفطر، فلا يجد الصائم على المفطر ولا المغطر على الصائم) [صحيح مسلم

وهذا يزيد الرقاشي يُسأل عن بكائه عند موته، فيقول: (أبكي على ما فاتني من قيام الليل وصيام النهار)، على كثرة ما وقع منه ذلك. كما يحكي ابن رجب في لطائف المعارف ما يكون من صيام بعض السلف في الهجير، فيقول: بلغنا أنه يوضع للصوام مائدة يأكلون عليها والناس في الحساب يقولون: (يا رب،

نحن نحاسب وهم يأكلون؟!)، فيُقال: (إنهم صاموا وأفطرتم، وقاموا ونمتم)، وهنا يقول ابن رجب معلقاً: (وما بكى العُبَّاد على شيء عند موتهم إلا على ما يفوتهم من ظما الهواجر).

وما تفتا كتب التراجم - ومنها وفيات الأعيان وسير الذهبي والبداية والنهاية وغيرها - تذكر قصة عروة بن الزبير ابن أخت عائشة رضي الله عن الجميع، فقد رُوي أنه خرج إلى الوليد بن عبد الملك، حتى إذا كان بوادي القرى، فوجد في رجله شيئاً، فظهرت به قرحة الإكلة وهي ما تعرف في زماننا به (الغرغرينا)، ثم ترقى به الوجع، وقدم على الوليد وهو في محمل، فقيل: الا ندعوا لك طبيباً، قال: إن شئتم، فبعث إليه الوليد بالأطباء فأجمعوا



على إن لم ينشروها قتلته، فقال: شانكم، فقالوا: اشرب المرقد – نوع من مذهبات العقل جعل لذلك – فقال: امضوا لشانكم، ما كنت أظن أن خلقاً يشرب ما يزيل عقله حتى لا يعرف ربه، ولكن إن كنتم لا بد فاعلين فافعلوا ذلك وأنا في الصلاة فإني لا أحس بذلك ولا أشعر به، فنشروا رجله من فوق الآكلة من المكان الحي احتياطاً أنه لا يبقى منها شيء وهو قائم يصلي، وهو فوق ذلك كبير السن وإنه لصائم، فما تضور ولا اختلج، ولما رأى رجله وقدمه في أيديهم، دعا بها فتناولها فقلبها في يده، ثم قال:

(أما والذي حملني عليك، إنه ليعلم أني ما مشيت بك إلى حرام، ثم أمر بها فعُسلت ولفت بقطيفة ثم أرسل بها إلى المقابر..

أرسل بها إلى المقابر..
وعاش عروة بعد ذاك
ثماني سنوات، لم يدع
ورده من القرآن والقيام،
ولا حتى في هذه الليلة
ولده.. ويا سبحان الله.
هكذا كانت لهم مع الله
أحوال، وكلها كانت
تصدر عنهم منبئة
تصدر عنهم منبئة
بحب المعبود وعشق
محبوباته، وما كانت تقع
منهم تصنعاً وتكلفاً على
نحو ما يقع من كثير منا،

واحداً يكمن في أن تكون أعمالهم مقبولة ومحل رضا الله تعالى، وقد ترجم هذا عبد العزير ابن أبي داود في قوله: (أدركتهم يجتهدون في العمل الصالح، فإذا فعلوه وقع عليه مالهم: أيقبل منهم أم لا)، وفضالة بن عبيد في قوله: (لأن أكون أعلم أن الله تقبل مني مثقال حبة من خردل، أحب إلي من الدنيا وما فيها؛ لأن الله عز وجل يقول: (إنّما يَعَمَلُ الله عَنْ وجل يقول).

# رمضان وحالنا غير المرضي:

على أنا لا نسوق ما نسوق لنيئس أنفسنا من أن ندرك ولو معشار ما فعلوه، وإنما فقط لنضيق الفجوة فيما بيننا وبينهم، ونبين أنه كان يصدر من بشر اعتراهم مثل ما يعترينا من مشاغل الدنيا

وشظف العيش، فعلَّ بعضنا يقع منه تشبهًا بهم فيكون كما قال شهاب الدين السهروردي: فتشبهوا إن تكونوا مثلهم

## إن التشبيه بالكرام فلاح

إننا في أمس الحاجة لأن نقيم أيامنا وليالينا في رمضان وهن معدودات: على هدي النبي وصحابته والتابعين لهم من سلف هذه الأمة، لنتدبر الحكمة من وراء ما شرع الله، ولنعتد ما فعلناه فيهن فيما بعد.. فلا معنى لأن نستقبل شهر الإمساك عن الطعام بالإسراف فيه جمعاً وتناولاً وإنفاقاً،

فنقع فيما حذر الله منه في قوله: « وَكُلُوا وَالْمَرْبُوا وَلا تَسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ، (الأعــراف/٣١)، وحذر نىيە منه فى قولە كما في صحيح سنن النسائي للألباني: (كلوا واشربوا والدسوا وتصدقوا من غير إسراف ولا مُحْيِلةً).. ولا معنى لأن تشغلنا أطايب الطعام والشراب عن إدراك صلاة المغرب في المسجد وفي جماعة، فنترك بذلك ما كان يفعله النبى ومن تبعه عند الافطار من فعل وقول وهدى. ولا معنى لأن تتعلق قلوينا بمشاهدة

الأفلام وما إلى ذلك،

فنكسب الإثم ونضيع الأوقات في غير تلاوة أو ذكر او تراويح أو تهجد أو تنفل.. ولا معنى لأن نشغل عن إدراك الحكمة في صلاتنا وصيامنا، فتشكونا إلى الله نقرها وإهمالها وخدشها وضياعها.. ولا معنى لكثرة القيل والقال فيما لا طائل من ورائه، فنترك ما أحله الله لنا ونقع فيما حرم الله من غيبة ونميمة وكذب وقول زور إلى غير ذلك مما ألفناه ويقدح في الصوم إن لم يكن في ذلك إضاعته.. كما لا معنى لأن يصدر عنا من العبادات التي ألفناها ما يصدر، ثم نرجع لنتجرع مرارة المعصية بعد ذلك. نسأل الله أن يجعلنا من الفاهمين عنه والمتقبلين عنده والفائزين برضوانه.. إنه ولى ذلك والقادر

إننا في أمس الحاجة لأن نقيم أيامنا وليالينا في رمضان وهن معدودات: على هذي النبي وصحابته والتابعين لهم من سلف هذه الأمة، لنتدبر الحكمة من وراء ما شرع الله، ولنعتد ما فعلناه فيهن فيما بعد . . فلا معنى بالإسراف فيه جمعاً وتناولاً وإنفاقاً، فنقع فيما حذر الله منه.



# الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

## وبعد:

فإن للصوم مفسدات بجب على الصائم أن بتجنبها حال صيامه، ويحذر منها؛ ذلك لأنها تُفطر الصائم، ويفسد بها صومه، وهذه المفسدات منها ما اتفق العلماء عليه، ومنها المختلف فيه، ومنها ما يوجب الكفارة ومنها ما لا يوجبها؛ ولأن الصيام فرض عين على كل مسلم بالغ عاقل قادر، كان واجبًا عليه معرفة أحكامه وأدابه ومفسداته، فصحة الصيام وقبوله عند رب العالمين هي غابة كل مؤمن تقي.

الصائم في عبادة ما لم يغتب

مسلمًا أو يؤذه ، وما صام من ظل

يأكل لحوم الناس ؛ فعلى الصائم

أن يتقى الله ويخافه ويستشعر

عظمة ربه فيحافظ على صيامه

من المفسدات.

## وهده المفسدات مختصرة هي:

الجماع: فمتى جامع الصائم بطل صيامه، والجماع يتحقق بالإيلاج كما هو معلوم؛ فإذا تحقق الجماع، وأنزل الرجل أو لم يُنزل؛ فسد صومه، ولزمه القضاء والكفارة المغلظة،

وهي عتق رقبة، فإن لم يجد الرقبة أو قيمتها؛ فعليه صيام شهرين متتابعين دون فصل بينهما، فإن لم يستطع الصيام، فعليه إطعام ستين مسكينًا، لكل مسكين نصف صاع من غالب

الكل مسكين نصف الكل مسكين نصف الكل مسكين نصف الله قوت بلده، ودليل الله حديث أبي هريرة وضي الله عنه في الرجل الذي جاء للنبي صلى الله عليه وسلم يضرب صدره بعد أن واقع امراته في بعد أن واقع امراته في نهار رمضان قامره النبي

صلى الله عليه وسلم بقضاء ذلك اليوم مع الكفارة على الترتيب الذي ذكرناه. [راجع الملخص الفقهي للفوران ص٣٨٢].

إنزال المني بسبب تقبيل أو لمس أو استمناء أو تكرار نظر؛ فإذا ما تحقق ذلك فسد صومه وعليه القضاء دون الكفارة؛ ذلك لأن الكفارة

تختص بالجماع فقط. [المرجع السابق ص٣٨٧].

ويلاحظ أن إنزال المني حال النوم (الاحتلام) لا يُفسد به الصوم، بل الصيام صحيح؛ لأنه وقع دون إرادة من الصائم.

الأكل والشرب عمدًا: يقول تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَالْمُرَوّا وَالْمُرَوّا وَالْمُرَوّا وَالْمُرَوّا وَالْمُرَوّا وَالْمُرَوّرُ مُنّا الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيْمُ الْمُغَيِّمُ الْمُغَيِّمُ الْمُغَيِّمُ الْمُغَيِّمُ الْمُغَيِّمُ السيا المعالمة صحيح من أكل أو شيء عليه؛ وصيامة صلحة وسلم: «من لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من الله عليه وسقاه». متفق شرب فليتم صومه؛ فإنما أطعمة الله وسقاه». متفق عليه، وفي قضائه لليوم الذي أفطره عمدًا بطعام أو

شراب خلاف بين أهل العلم. وهذه المفسدات ذكرها رب العالمين في قوله

تعالى: ﴿ أَيِلَ لَكُمْ لِيُلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَ إِنَّ نِكَايِّكُمْ مُنَّ لِي الْحَالَكُمُ مُنَّ الْحَالَةُ الْنَكُمُ مُنَّتُمَ الْحَدَّ عَمْنَا وَلَنَّ الْحَدُمُ الْحَدَّ عَمْنَا وَلَا اللَّهُ الْحَدُمُ وَكُمْنَا عَنَكُمْ وَالْفَنَ بَيْنُرُومُنَ وَالْتَمُولُ مَا كَانَ بَيْنُرُومُنَ وَالْتَمُولُ مَا كَانَ بَيْنُرُومُنَ وَالْتَمُولُ مَا كَانَ بَيْنُ لَكُو الْفَيْطُ

### الاَيْمَقُ مِنَ الْمُشْطِدِ الأَسْوَدِ مِنَ الفَعْرِ أَنْ أَيْشُوا السِّيَاعَ إِلَّى الْشِيلُ وَلَا يُتَنِيئُونِهُ مِنَ الْمُشْرِ عَلَيْمُونَ فِي الْمُسْتِحِيثِ يَاتِ خُشُودُ اللَّهِ فَلَا

البقرة: ١٨٧].

ا- الحجامة: وهي إخراج الدم من الصائم، وفي هذا يقول النبي صلى الله عليه وسلم: "أفطر الحاجم والمحجوم». [أخرجه أحمد والترمذي]. لأن الحجامة تؤثر على قوة الصائم فيضعف بها، وهذا اختيار الإمام أحمد رحمه الله تعالى، أما مالك والشافعي وأبو حنيفة فذهبوا إلى أن الحجامة لا تفطر الصائم؛ لما روى البخاري عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم احتجم وهو صائم، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: الصوم مما دخل وليس مما خرج،

وذهب جمهور العلماء الى أن حديث الترمذي وأحمد منسوخ، غير أن دعـوى النسخ تحتاج لحليل، والراجح من القوال أهل العلم أن يتجنب الصائم الحجامة؛ خروجًا مسن الخسلاف، واحتياطًا لصومه، وأن يؤخرها إلى الليل، والله أعلم. [راجع الشرح الصوم].

🥌 القيء عمدًا:

وهو استخراج ما في المعدة من طعام أو شراب عن طريق الفم متعمدًا، أما من غلبه القيء وخرج بدون اختياره؛ فلا يؤثر ذلك في صيامه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ذرعه القيء فليس عليه قضاء، ومن استقاء عمدًا فليقض». [رواه أبو داود].

الإبر (الحقن المغذية) التي تقوم مقام الطعام والشراب يفسد بها الصوم؛ لأنها بديل عن الطعام والشراب، أما الإبر غير المغذية والتي تؤخذ عن طريق الوريد ففيها خلاف بين أهل العلم. والأحوط أن يبتعد عنها الصائم كي لا تؤثر على صيامه. [راجع الملخص الفقهي ص٣٨٣].

 وآخر هذه المفطرات الحسية: خروج دم الحيض والنفاس من المرأة.

فإن كانت هذه هي المفطرات الحسية التي تؤثر في صحة الصيام؛ بيد أن البعض يظن أن الصيام

عن هذه المفطرات فحسب، ويترك لجوارحه الحرية المطلقة في الكذب والغيبة وشهادة الزور واللعن والنميمة، والنظر إلى المحرمات، وفعل الموبقات، وهو لا يدري أن أهون الصيام هو الصيام عن الطعام والشراب، كما قال بعض السلف، ففي الحديث: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن لدع طعامه وشرابه». [رواه البخاري].

وقال أنس رضي الله عنه: «ما صام من ظل ياكل لحوم الناس». [رواه ابن أبي شيبة].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا: «الصائم في عبادة ما لم يغتب مسلمًا أو يؤذه». [رواه ابن أبي شبية].

صومك وفطرك

سواء، فالصوم يحقق التقوى،

ويهذب السلوك، ويحسن الأخلاق،

ويحفظ الجوارح، فاحرص على

اغتنام ساعات الصيام المعدودة

ي طاعة ربك سبحانه، فهي أيام

معدودات، وضيف عابر قد لا

لا تحمل يوم

تلاقبه بعد ذلك .

فعلى الصائم أن يتقي الله ويخافه

ويستشعر عظمة ربه فيحافظ على صيامه من المفسدات، وأن يشتغل بذكر من الله وتلاوة القرآن، والإكثار ويسحنر الظلم والكذب والعدوان والسب والشتم، والسعدوان على الناس في أموالهم وأعراضهم، فكل النعرض صيامه للفساد أو نقصان في أجره وإحباط ثوايه عند رب العالمين.

كوابه عد رب [الملخص الفقهي ص٣٨٧]. وختامًا أخي الصائم:

اللهم تقبل منا الصيام والقيام، وبلغنا رمضان أعوامًا عديدة وأزمنة مديدة، واختم لنا برضاك وعفوك ومغفرتك.

اتوثيو



Upload by: altawhedmag.com



عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسِ وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فَى رَمُضَانَ حِينً بِلْقَاهُ جِبْرِيلَ وَكَانَ جِبْرِيلَ يَلْقَاهُ فَي كُلِّ لَيْلَةً مِنْ رَمَضَانِ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ فَلَرَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ يَلْقَاهُ جِنْرِيلُ أَجْوَدُ بِالْخُيْرِ مِنْ الرَّبِحِ الْمُرْسَلَةِ. (البخاري حديث ١٩٠٤، ومسلم حديث ١٩٠١،

## اعداديد

دعاء رؤية العلال عن طلحة بن عبيد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا رأى الهلال قال: اللهم أهله علينا بالأمن والإيمان، والسلامة والإسلام، ربي وربك الله". [الترمذي ١٥٤٠ وصحمه الألباني].

## رمضانشهر

### الاجتهادفي العبادات

عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في الأواخر ما لا يجتهد في غيره. [ sunta 0111].

رمضان شهر الصيام والقرآن عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم

القيامة، يقول الصيام: أي رب منعته الطعام والشهوة فشفعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فيه، قال: فيشفعان. [مسند أحمد: ٦٦٢٣، وصّحمه الالباني في صحيح الجامع:

٣٨٨٨، وصحيح الترغيب ٩٨٤].

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ليس الصيام من الأكل والشرب، إنما الصيام من اللغو والرفث، فإن سابِّك أحد أو جهل عليك فقل: إنى صائم إنى صائم" [صحيح ابن خزيمة وصححه الالباني في صحيح الجامع: ١٠٨٢].

رمضان ومضاعفة الأجر

عن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من فطر صائما كان له مثل أجره ، غير أنه لا ينقص من اجر الصائم شيء (صحيح الجامع ١٠٧٨)

رمضان ١٤٢٥ هـ

Upload by: altawhedmag.com



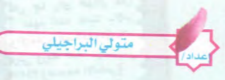
الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

وكاننا نُبَاغَت بقدوم رمضان، ورحيل سنة من سنوات أعمارنا، نقترب فيها خطوة من اقتراب أجلنا ولقاء

يقيناً, اننا قد عُبنًا انفسنا في السنة الفائنة، وخسرنا الكثير من رعوس اموالنا، وصدق نبينا صلى الله عليه وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» وسلم - كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما -: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» والفراغ» والمناس المناس المن

فالواجب علينا أن نتوقف ساعة صدق مع أنفسنا، نستشعر فيها التفريط، ولا نتهاون كالغافلين، وفى حديث ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إن المؤمن يرى ننوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجر يرى ننوبه كذباب مر على أنفه، فقال به هكذا» (صحيح الدخاري).

وإن رمضان لفرصة ذهبية ونفحة ربانية للصدق مع النفس وصفائها ، فلا شهوات، ولا شياطين، إضافة إلى جماعية الطاعة، من صيام وقيام وقراءة قرآن، فهذه وغيرها عوامل محفّزة للمراجعة وتصحيح المسار، فعلينا أن نصدق النية مع خالقنا ومولانا، ثم نأخذ بالأسباب مَلَوَ أَرَادُوا الشَّرِيَّ لَاعْدُوا الْهُعُدُّةُ الْسُرِيْعَ لَاعْدُوا الْهُعُدُّة ، (التوبة: ٤٤).



وفى الحديث عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «... ومن تقرب مني شبرًا تقربت منه ذراعا، ومن تقرب مني ذراعًا تقربت منه باعا، ومن أتاني يمشى أتيته هرولة...» (صحيح مسلم).

وقال موسى عليه السلام: ﴿ وَعَمِكُ إِلَيْكَ رَبِّ لِأَنْكَى ﴾ (طه: ٨٤)، فعلينا أن نتوقف عن الدوران حول ذواتنا، ونكسر رتابة عاداتنا، ونسبر ما مضى من أيامنا، لعل الله أن يهدينا إلى سواء السبيل.

وبالتأمل نجد أننا تنتظم حياتنا أربعة مسارات: مسارنا مع الله، وأول ذلك توحيده وتقواه، ومسارنا مع رسول الله، ودليل ذلك طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم، ومسارنا مع الناس ويظهر ذلك في أخلاقنا ومعاملاتنا

معهم، وأخيرًا مسارنا مع أنفسنا. المسار الأول: مع الله تبارك و تعالى:

أصل الأصول وأوكد الواجبات، هي وظيفة العمر:

« وَأَعُدُدُ رَبِّكُ حَقِّ بِأَلِيكُ ٱلْمِعِثِ (الحجر: ٩٩)، من أجل
تقواه خلق الله السموات والأرض، وجعل الجنة
والنار، والتقوى سبب السعادة في الدارين، بها
ينال العبد محبة ربه ورضاه، وبدونها يشقى العبد
ويبغضه ربه. إن لمن أكبر النعم على العبد أن يوفق
لتقوى الله وطاعته، وأن يثبت عليها، فتلك –والله
– لهى الكرامة.

هي الوصية الجامعة لجميع الأمم من الأولين والأخرين «وَلَقَلَة وَصِّينًا الَّذِينَ أُوفُوا الْكِتَبَ مِن قَلِكُمْ وَالآخرين (النساء: ١٣١).

وهي سبيل النجاة، والمخرج من كل الأزمات، والتفريج لكل هم وغم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن بُنِّي اللّهُ

> يَعْلَ لَهُ حَرَّمًا ﴿ وَمُرْزَقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْنَسِتُ ، (الطلاق: ٢) وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن بَنْق الله يَعْمَل لَهُ مِنْ أَسْمِهِ يُسْرًا » (الطلاق: ٤).

وهي موعظة (المودع) من النبي صلى الله عليه وسلم للأمة، كما في حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم فوعظنا موعظة بليغة وجلت منها

القلوب وذرفت منها العيون، فقيل: يا

رسول الله وعظتنا موعظة مودع، فاعهد إلينا بعهد، فقال: عليكم بتقوى الله.... (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

وكان صلى الله عليه وسلم يقدم الأمر بالتقوى بين يدي كلامه وخُطبه وحاجته، كما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: علمني رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبة الحاجة وفيها: « يَتَايَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا الله عليه وسلم خطبة الحاجة وفيها: « يَتَايَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا الله عليه حَقِّ تَقَالِهُ وَلا مَتُونُ إِلاَ وَأَنَّمُ مُعْلَمُونَ » (آل عمران ١٠٢)، «يَتَايُّهُا النَّيْ النَّاسُ اتَقُوا رَيَّكُمُ اللّهِي خَلَقَكُمْ مِن فَقِينِ وَجَوَ وَخَلَقَ مِنْ الرَّحِمُ إِلَّهُ وَمَلَقَ مِنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ مَنْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَلِسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْلًا عَلَيْكُمْ وَفِقُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا ﴿ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَلِسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْلًا عَلِيمًا » (الأحراب: ٧٠ - وَعَيْره). (المحراب: وغيره). (٧١) (صحيح سنن أبي داود وغيره).

وشهر الصيام هو شهر التقوى، فالله تعالى ذكر في كتابه أن العلة من فرض الصيام هي تحقيق التقوى، ويَأْيُهُمَّ النِّينَ مَامَنُوا كُنِّ عَلَى السَيامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النَّينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَ عَلَى النِّينَامُ كُمْ النِينَامُ كَمَا كُنِّ عَلَى النِّينَامُ كُمْ النِينَامُ كُمْ النِينَامُ كُمْ النِينَامُ كُمْ النِينَامُ النَّامِ النَّامُ الْمُنْ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ الْ

المسار الثاني: مع الرسول صلى الله عليه وسلم أمر الله تعالى بطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم في عشرات المواضع من القرآن، وجعل طاعته صلى الله عليه وسلم من طاعة الله قال تعالى: «مَن يُطِع الله عليه وسلم من طاعة الله قال تعالى: «مَن يُطِع الله عليه وسلم من طاعة الله قال تعالى: «مَن يُطِع الرَّسُولُ فَقَدُ أَمُلَا أَرْسَلْنَاكُ عَلَيْهِم حَفِيظًا» (النساء: ٨٠)، وقال: « وَمَا أَرْسَلْنَاكُ عَلَيْهِم حَفِيظًا» إلا لِعلان النساء: ١٤)، وأقسم بذاته سبحانه وتعالى بنقي الإيمان عمن لم يتحاكم إليه « فَلا وَرَبِكَ لا يُومِسُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكُ فِيما مُحَكِر يَبْنَهُمْ ثُمَّ وَرَبِكَ لا يُعِيمُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكُ فِيما مُحَكِر يَبْنَهُمْ ثُمَّ وَرَبِكَ لا يُعِيمُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكُ فِيما مُحَكِر يَبْنَهُمْ ثُمَّ وَرَبِكَ لا يُعِيمُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكُ فِيما مُحَكِر يَبْنَهُمْ ثُمَّ (النساء: ٦٥)، فهذه النصوص وغيرها تؤكد وجوب (النساء: ٦٥)، فهذه النصوص وغيرها تؤكد وجوب

طاعة النبي صلى الله

عليه وسلم.
وفي قوله تعالى: «وَمَا وَفِي قوله تعالى: «وَمَا الْتَكُمُ الرَّمُولُ فِحَدُوهُ وَمَا الْحَشْرِ:

٧) أصر باتباع كل ما ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم قولاً وعملاً وتقريرًا...
إلى غير ذلك.

إِنْ اتباع النبي صلى الله عليه وسلم من لوازم النطق بالشهادتين، فقولك:

(أشهد أن لا إله إلا الله) اعتراف لله

تعالى بالألوهية وما يستلزمها، ومن ذلك إرسال الرسل وطاعتهم. وقولك: (وأشهد أن محمدًا رسول الله) يستلزم الأخذ بكل ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم، فلا يجوز أن يُعبد الله تعالى إلا بما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم.

ووردت في سنة النبي صلى الله عليه وسلم أدلة كثيرة على وجوب طاعته صلى الله عليه وسلم، من ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله» (متفق عليه).

ومريث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي. قيل: يا رسول الله، ومن يأبي؟ قال: من أطاعني فقد دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي.



(رواه البخاري).

وقد اتفق السلف على أن سنة النبي صلى الله عليه وسلم يجب اتباعها مطلقا، لا فرق في ذلك بين السنة الموافقة أو المبينة للقرآن، وبين السنة الزائدة على القرآن. قال عبد الرحمن بن مهدي – رحمه الله –: الزنادقة والخوارج وضعوا ذلك الحديث، يعني ما روي عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافق كتاب الله فأنا قلته، وإن خالف كتاب الله فلم أقله أنا، وكيف أخالف كتاب الله تعالى، وبه هداني الله)، وهذه الألفاظ لا تصح عنه صلى الله عليه وسلم عند أهل العلم بصحيح النقل من سقيمه.

وقد عارض هذا الحديث قوم من أهل العلم، فقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء، ونعتمد على ذلك، قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله عز وجل وجدناه مخالفًا لكتاب الله، لأنا

لم نجد في كتاب الله ألا نقبل من حديث رسول نقبل من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم بل وجدنا كتاب الله يُطلق التأسي به، والأمر بطاعته، ويحذر المخالفة عن أمره جملة على كل حال. (جامع بيان العلم وفضله ١١٨٩/٢ لابن عبد البرت ٣٤٤هـ).

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بحال جماعة من

الناس يُعرضون عن سنته، ويقولون لا ناخذ إلا بكتاب الله. كما بحديث المقدام بن معدي كرب رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال: ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته، يقول عليكم بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه، ألا إن ما حرم رسول الله كما

حرم الله... (صحيح سنن أبي داود وغيره).
وفي رواية عن أبي رافع رضي الله عنه قال: قال
رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا الفين احدكم
متكنًا على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به
أو نهيت عنه، فيقول: لا أدرى ما وجدنا في كتاب الله
اتبعناه، وإلا فلا. (مسند أحمد وغيره).

فالبدار البدار إلى سنة النبي صلى الله عليه وسلم

علمًا وعملاً، ويا ليتنا نتأسى بالصحابة رضي الله عنهم، ومدى تمسكهم بالسنة، وتعظيمهم لها، والإنكار الشديد على من خالف منها شيئًا. فعن سالم بن عبد الله بن عمر قال: إني لجالس مع ابن عمر رضي الله عنهما في المسجد إذ جاءه رجل من أهل الشام، فساله عن التمتع بالعمرة إلى الحج؟

السام، عمر: حسن جميل. فقال: فإن آباك كان ينهى عن ذلك، فقال ابن عمر: حسن جميل. فقال: فإن آباك كان ينهى عن ذلك، فقال: ويلك، فإن كان أبي قد نهى عن ذلك، وقد فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم! فأخذ أم بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم! قال: بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال: قم عني. (شرح معاني الآثار للطحاوي ح ٣٦٦٥ ت ٣٢١هـ، وذكره الألباني في صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم، وقال: إسناده جيد ٣٣/١).

وذكر الخطيب البغدادي بسنده عن طاووس، قال: رأني ابن عباس وأنا أصلي بعد العصر فنهاني...

فقال: نهى رسول الله مليه وسلم ملى الله عليه وسلم عن الصلاة بعد العصر، وقال الله تعالى: ووما كان وقال الله تعالى: ووما كان ورما كان والم تا والم تا فقه الخطيب والم تا فقه الخطيب والم تا قال الدغدادى ١٩٥١/١ ت ١٩٤٣هـ).

واعلم أنه لن يحبك الله تعالى إلا إن اتبعت نبيه، وإن ادعيت محبته تعالى، فإن اتباع النبي صلى الله عليه وسلم شرط لنيل محبة الله قال الله تعالى: \* قُلْ إِن كُتُنَّهُ تُمُجُّونَ أَلَّهُ فَآتَيْعُونِي يُحَبِيكُمُ أَلَّهُ وَبَعَغِرَ لَكُو دُنُونَكُمُ وَاللهَ عَمُورٌ رَجِيعٌ (أل عمران: ٣١).

المسار الثالث: مسارنا مع الناس:

لقد أثنى الله تعالى على نبيه صلى الله عليه وسلم بحُسن الخلق، فقال: ﴿ وَإِنَّكُ لَعَلَىٰ عُلَقٍ عَظِيمٍ ﴾ (القلم: ٤)، وعن أنس رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن الناس خلقا (متفق عليه)، وإن العبد ليصل بحُسن خلقه إلى الدرجات العلى، فعن عائشة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن المؤمن ليُدرك بحُسن خلقه درجة الصائم القائم (صحيح سنن أبي داود وغيره).

اعلم أثنه لل يحبك الله تعالى الا

عليه وسلم شرط لنبل محمة الله.

وعن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن من أحبكم إليّ وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا. (صحيح سنن التومني).

وعن أبي الدرداء عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (صحيح مسلم). ما من شيء أثقل في الميزان من حسن الخلق (صحيح سن أبي داود والترمذي).

والأحاديث في فضل حُسن الخُلق كثيرة، ولأهمية حسن الخلق فإن النبي صلى الله عليه وسلم جعله الغاية من بعثته الشريفة كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه في المسند عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق (مسند أحمد).

وإذا كان الإنسان يحافظ على جمال صورته الظاهرة التي خلقه الله عليها، ويجاهد أن يظهر في أفضل صورة، فالقليل منا الذي يهتم بصورته الباطنة التي

إن أعمال جوارحنا صورة وانعكاس

لا يستقر في أنفسنا، فالقلوب في

الهيمنة على أعمال الجوارح، فإن

صلح الباطن صلح الظاهر، وكل إناء

هي مبعث حسن الأخلاق أو سيئها، فيحاول إصلاحها وتهذيبها كما يهتم بصورته الظاهرة. واعلم أن سوء الأخلاق يؤدي إلى إحباط الأعمال الصالحة كما في حديث ابن عباس رضي الله السوء يفسد العمل كما يفسد الخل العسل». واخرجه الطبراني في الكبرت ٣٦٠ه، ح ٢٧٧٠

وانظر السلسلة الصحيحة ح ٩٠٦).

وكما بحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال رجل: يا رسول الله، إن فلانة يُذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها. قال: هي في النار. قال يا رسول الله، فإن فلانة يذكر قلة صيامها وصدقتها وصلاتها، وإنها تصدق بالاثوار من الاقط ولا تؤذي جيرانها، قال: هي في الجنة (مسند أحمد وغيره). (اثوار: أنية نحاسية، الاقط: لبن مجفف). ومن ذلك - حتى نعلم خطورة ديوان أذى الناس ومن ذلك - حتى نعلم خطورة ديوان أذى الناس

وعيرة). (الوار: المسلمة وعيرة). ومن ذلك - حتى نعلم خطورة ديوان أذى الناس وسوء الأخلاق معهم- حديث المفلس الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أتدرون ما المفلس؟ قالوا المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال: إن المفلس من أمتي يقم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتي وقد

شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أُخذ من خطاياهم فطرحت عليه، ثم طُرح في النار.

المسار الرابع: مسارنا مع أنفسنا:

إن أعمال جوارحنا صورة وانعكاس لما يستقر في أنفسنا، فالقلوب هي المهيمنة على أعمال الجوارح، فإن صلح الباطن صلح الظاهر، وكل إناء ينضح بما فيه، والقلب هو ملك البدن المتوج كما بحديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي يرويه النعمان بن بشير رضي الله عنه: «... ألا إن في الجسد مضغة إذا ملحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» (متفق عليه)، ويقول الله تعالى: «رَدَرُوا عَلْهِمَ الْإِنْمُ وَبَالِمُنَهُ (الأنعام: ١٢٠).

ومدار الأعمال الصالحة التي شرعها الله تعالى

على النيات، وفي حديث عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَمَا الْأَعْمَالُ النيات... (متفق عليه)، وأدواء أنفسنا كثيرة من كبر وعجب، وحسد وحب الرئاسة، والعلو مقت إخواننا، وقبل عير الله تعالى، فتفقد عير الله تعالى، فتفقد بتزكيتها، قال الله تعالى: ﴿وَمَلَا الله تعالى اله تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى اله تعالى اله تعالى الله تعالى اله تعالى اله تعالى اله تعالى اله تعالى اله تع

مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِيْدٍ. وَنَهَى الْفَسَ عَنِ الْمَوَى الْفَا عَنْ رَكُنْهَا (الشمس: ٩)، وفى الحديث عن زيد بن ارقم رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «... اللهم أت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها أنت وليها ومولاها... فاجعل لنفسك عند إقبالها على أمراضها لومًا، فلقد أقسم الله تعالى بالنفس اللوامة: «لا أَمْيَمُ يَوْمِ الْهِنَاءَ» (القيامة: ١).

وإن مجاهدة النفس أشد ضراوة من مجاهدة أعدائك، فعدوك ظاهر، ونفسك تتخفى لك، وتأتيك خلسة من حيث لا تحتسب، وفي حديث فضالة بن عبيد رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «المجاهد من جاهد نفسه» (صحيح سنن الترمذي وغيره). والله المستعان.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أطبب المرسلين. ثم أمَّا بعدُ:

رمضان شهر التوبة، نسال الله تعالى أن يوفقنا فيه لتوبة، وكيف لا يكون رمضان شهر التوبة؟ وهو الشهر الذي تفتح فيه أبواب الجنة أو تفتح فيه أبواب الرحمة، وتفتح فيه أبواب السماء، وتعلق فيه أبواب النيران

رمضان شهر التوبة ، والسلم فيه

فرض الله عز وجل علينا صيام

نهاره سن لنا النبي صلى الله عليه

صاير، وبالليل طاعم

وسلم قيام ليله .

#### وتسلسل فيه الشياطين.

وكيف لا يكون رمضان شهر التوبة والمسلم فيه مشغول بالليل والنهار بطاعة الله عز وجل؛ فهو في النهار صائم صابر، وبالليل طاعم شاكر، فكما فرض الله عز وجل علينا صيام نهاره سَنُ لنا النبي صلى الله عليه وسلم قيام ليله.

والمسلم في شهر رمضان مشغول بالليل والنهار

بتلاوة القرآن، فهو في جميع أوقات الشهر مشغول بطاعة الله عز وجل.

ولما كان رمضان شهر التوبة عاد كثير من الشباب في رمضان إلى طاعة العزيز

الرحمن. والتوبة هي

والتوبة هي رجوع
العبد الأبق إلى
سيده، وهي سلوك
الصراط المستقيم صراط
الذين انعم الله عز وجل
عليهم من النبيين والصديقين
والشهداء والصالحين.

شروط التوبة:

التوبة الصحيحة لها شروط

الشرط الأول: هو الإخلاص؛ لأن التوبة عبادة، بل هي من أحب العبادات إلى الله عز وجل، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين.

الشرط الثاني: الإقلاع عن الذنوب فتستحيل التوبة مع

الإصرار على مقارفة الذنوب. الشرط الثالث: الندم على فعلها، والندم توبة، والذنب إما أن يحرق صاحبه بنار الندم في الدنيا أو بنار الأخرة، نسال الله العافية.

والشرط الرابع: العزم على عدم العودة إلى الذنوب مرة ثانية.

والشرط الخامس: رد المظالم فَعَنْ أَبِي هُرِيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ عَرْضِهِ أَوْ شَيْءً فَلْيَتْحَلّلُهُ مِنْهُ الْيَوْمَ، مَظْلَمَةٌ فَلْيَتْحَلَّلُهُ مِنْهُ الْيَوْمَ، قَالُ الْيَوْمَ، وَلَا يَكُونَ دِينَارُ قَبْلُ اللَّهُ مِنْهُ الْيَوْمَ، عَلْلُ مَنْهُ الْيَوْمَ، عَلَى مَالُمُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّيْوُمَ، عَلَى مَالُمُ مَنْهُ اللَّيْوَمَ، بَنْ كَانَ لَهُ عَمْلُ صَالِحٌ أَحْدُ مِنْهُ عَمْلُ مَالُحُ الْحَدُ مِنْ لَمُ تَعْمَلُ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْهُ اللَّهُ مَنْهُ مِنْهُ مَنْهُ مُنْهُ مَنْهُ مَا مُنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَا مُنْهُمُ الْمُنْهُ مَا مُنْهُمُ مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مُنْ مُنْهُمُ مَا مُنْهُمُ مُنْهُك

والشرط السادس: أن تقع التوبة في الوقت الذي تُقبل فيه التوبة، أي: قبل غلق باب

التوبة، وهو يُغلق أمام الخلق جميعاً إذا طلعت الشمس من مغربها. ويُغلق باب التوبة كذلك أمام كل عبد إذا وصلت الروح إلى الحلقوم، وغرغر بروحه.

عبد إذا وصلت الروح إلى الخلفوم، وعرعر بروحة. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله عز وجل يقبل توبة العبد ما لم يغرغر» [سنن الترمذي ٣٥٣٧

وحسنه الألباني].

فالبدارَ البدار إلى التوبة، قبل أن تعمل سموم الذنوب بروح الإيمان، فلا ينفع بعد ذلك نصح الناصحين ووعظ الواعظين.

روب التوبة التوبة قبل أن يأتيكم الموت فلا تحصلوا إلا على الخسران والخيبة.

الإِنابةُ الإِنابةِ قِبلِ عَلقِ بابِ الإِجابة.

الإفاقة الإفاقة فقد قرب وقت

فكل واحد منا مبتلى بذنوب وعيوب هو أعلم بها، فمنا من ابتلي بافات اللسان من الغيبة والنميمة، وغير ذلك، ورمضان هو شهر الصيام عن الشراب والطعام، فمن باب أولى أن يصوم المسلم عن أعراض الناس وذكر مثالبهم.

ومنا من هو مبتلى بإطلاق البصر فعليه أن يتوب في هذا الشهر الكريم من إطلاق البصر، كما قال جابر: إذا

صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك، وامنع اندى الجار، وليكن عليك سكينة ووقار، ولا تجعل يوم صومك ويوم فطرك سواء. وكان السلف إذا صاموا جلسوا في المساجد، وقالوا: نحفظ صيامنا ولا نغتاب أحداً.

ومن الناس من هو مبتلى باكل الحرام أو بشهادة الزور، فمن صام عن الطعام والشراب وما أحل الله في غير نهار رمضان، ودوام على المحرم في رمضان وغير

رمضان؛ لم يفهم المقصود من الصيام ولا القيام. الصيام كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه»(البخاري حديث ١٩٠٣).

وجل إلى المساجد، فمن كان يصلي في طاعة الله عز وجل إلى المساجد، فمن كان يصلي في بيته ويهجر المساجد، فرمضان شهر العودة إلى المساجد،

ومن كان هاجرا للقرآن فها هو شهر القرآن، ومن كان مقصرا في إخراج الصدقات الواجبة وغيرها، فرمضان شهر الجود والكرم، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان».[أخرجه البخاري (١٩٠٤)].

رمضان شهر إطعام الطعام، رمضان شهر إخراج زكاة الفطر، رمضان شهر الاعتكاف وقطع العلائق عن الخلائق والتفرغ لطاعة

الله عز وجل وعبادته، رمضان شهر العمرة، وعمرة في رمضان تعدل حجة أو حجة مع النبي صلى الله عليه وسلم، فكيف لا يقال بعد ذلك كله: رمضان شهر التوبة؟!

نسال الله تعالى أن يوفقنا لتوبة في رمضان تغسل ما مضى من الذنوب والآثام، وأن لا ينسلخ الشهر الكريم إلا بننب مغفور وعمل صالح مبرور.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### تهنئة واجبة

فكل واحد منا مبتلى بذنوب وعيوب

هو أعلم بها، فمنا من ابتلي بأفات

اللسان من الغيبة والثميمة، وغير

ذلك، ورمضان هو شهر الصيام عن

الشراب والطعام، فمن باب أولى

أن يصوم المسلم عن أعراض الناس

وذكر مثالبهم.

في يوم الخميس الموافق ٢٠ مارس ٢٠١٤ حصل الباحث محمد محروس السعدوني على درجة الدكتوراه من كلية حقوق الزقازيق، وكان موضوعها: «الدفوع في الدعاوى القضائية»، دراسة فقهية مقارنة بالقانون وكانت تحت إشراف أ. د. حسن سمرة، رئيس قسم الشريعة بكلية دار العلوم.

وجماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بخالص التهنئة لابن من أبنائها، متمنين له دوام التوفيق والتقدم والرقي.

رئيس التعرير

إن الحمد لله تحمده وتستعينه وتستغفره، وتعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، واشهد ان لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى اله وصحبه ومن

تبعهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعدُ: ترك الإنفاق علاك

يقول الله تعالى بعد أيات صيام شهر رمضان من سورة البقرة، وقبل آيات الحج: «رَأَنِعُواْ فِي سَبِلِ آفِي وَلَاثُلُغُواْ بِأَلِيكُوْ إِلَى الْقِلْكُوْ وَأَضِوْاً إِنَّ آفَة يُحِبُّ ٱلْمُضْعِينَ »

[العقرة:١٩٥].

وروى البخاري عن حذيفة رضي الله عنه قال: «رَأَننِفُواْ فِ سَبِيلِ أَمَّهِ وَلَّهُواْ بِأَيْدِيكُو لِلْ الْفَاكِدُّ» [البقرة:١٩٥]، قال:

نزلت في النفقة. [صحيح البخاري: ٤٢٤٤].

وروى الترمذي بسنده عن الحكم بن عمران قال: كنا بالقسطنطينية وعلى أهل مصر عقبة بن عامر، وعلى أهل الشام يزيد بن فضالة بن عبيد، فخرج من المدينة صف عظيم من الروم فصفننا لهم، فحمل رجل من المسلمين على الروم حتى دخل فيهم ثم خرج إلينا فصاح الناس إليه فقالوا: سبحان الله، ألقى بيده إلى التهلكة فقال أبو أيوب: يا أيها الناس، إنكم لتتأولون هذه الآية على غير التأويل، وإنما نزلت فينا معشر الأنصار، إنا لما أعز الله دينه وكثر ناصروه، قلنا فيما بيننا: لو أقبلنا على أموالنا فأصلحناها، فانزل الله هذه الآية يرد على ما قلنا، فكانت التهلكة الإقامة على الأموال وإصلاحها وتركنا الغزو، فما زال أبو أيوب شاخصًا في سبيل الله حتى دُفن بارض الروم، قال أبو عيسى: هذا حديث غريب صحيح.

وقال القرطبي في تفسيره: وقال حذيفة بن اليمان وابن عباس وعكرمة وعطاء ومجاهد وجمهور الناس: المعنى لا تلقوا بايديكم بان تتركوا النفقة في سبيل الله وتخافوا العيلة، فيقول الرجل ليس عندي ما أنفقه، وإلى هذا المعنى ذهب البخاري إذ لم يذكر غيره، والله أعلم.

فَانْظُر يَا أَخِي رُعاكَ الله إلى أهمية الإنفاق في سبيل الله حتى حعل الله تعالى تركه يؤدى إلى الهلاك.

كان صلى الله عليه وسلم أجود ما يكون في رمضان وهذا الإنفاق يكون في العام كله، فإذا جاء شهر رمضان كان الاهتمام به أكثر، والإقبال عليه أوفر؛ تأسيًا برسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد روى البخاري ومسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس



# {}

## مدارسة القرآن تجدد العهد بمزيد من غنى النفس، والغنى سبب الجود ، والجود إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي •



بالخير، وكان أجود ما يكون في شهر رمضان، وإن جبريل عليه السلام كان يلقاه في كل سنة في رمضان حتى ينسلخ فيعرض عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن، فإذا لقيه جبريل كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة. [رواه البخاري برقم: ١٩٠٢، ورواه مسلم برقم ٢٣٠٨].

وقال النووي في شرح مسلم: والريح المرسلة بفتح السين، كذا في جميع النسخ، ونقله القاضي عن عامة الروايات والنسخ، قال: وفي بعضها (كل ليلة) بدل سنة، قال: وهو المحفوظ، لكنه بمعنى الأول؛ لأن قوله: «حتى ينسلخ» بمعنى كل ليلة.

وفي هذا الحديث فوائد منها: بيان عظم جوده صلى الله عليه وسلم، ومنها استحباب إكثار الجود في رمضان، ومنها زيادة الجود والخير عند ملاقاة الصالحين وعقب فراقهم؛ للتأثر بلقائهم، ومنها استحباب مدارسة القرآن.

وقد ذكر البخاري هذا الحديث في أول باب من صحيحه وهو باب بدء الوحي وذكره في كتاب بدء الخلق، وكتاب الإيمان، وكتاب الصوم، وكتاب فضائل القرآن من الصحيح مما يدل على أهميته، عن ابن عباس قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الربح المرسلة»،

وقال أبن حجر في شرح الحديث: ومعنى أجود الناس: أكثر الناس جودًا، والجود الكرم، وهو من الصفات المحمودة، وقد أخرج الترمذي من حديث سعد رفعه: «إن الله جواد يحب الجود.. الحديث وسياتي في الصحيح من وجه آخر عن أنس: كان النبي صلى الله عليه وسلم أشجع الناس، وأجود الناس.. الحديث.

وعند شرحه لكلمة: "فيدارسه القرآن" قال: قيل الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له العهد بمزيد غنى النفس، والغنى سبب الجود، والجود في الشرع إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي، وهو أعم من الصدقة، وأيضًا فرمضان موسم الخيرات؛ لأن نعم الله على عباده فيه زائدة على غيره، فكان النبي صلى الله عليه وسلم يؤثر متابعة سنة الله في عباده، فبمجموع ما

ذكر من الوقت والنزول به والنازل والمذاكرة حصل المزيد في الجود، والعلم عند الله تعالى.

المريد في العبود، والمسلم وقال عن لفظ المرسلة: المرسلة هي المطلقة يعني أنه في الإسراع بالجود أسرع من الريح، وعبر بالمرسلة بحدوده على دوام هبوبها بالرحمة، وإلى عموم النفع بجوده كما تعم الريح المرسلة جميع ما تهب عليه، ووقع عندنا شيء في آخر هذا الحديث: "لا يسأل شيئًا إلا أعطاه، وثبتت هذه الزيادة في الصحيح من حديث جابر: "ما سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا فقال لا". وأشار في نهاية الشرح إلى أن جبريل عليه السلام كان يتعاهده صلى الله عليه وسلم في كل سنة فيعارضه بما نزل عليه من رمضان الي رمضان، فلما كان العام الذي توفي فيه صلى الله عليه وسلم عارضه به مرتين، كما ثبت في الصحيح عن فاطمة رضى الله عنها.

وعندما ذكره البخاري في كتاب الصوم ترجم له باب: أجود ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يكون في رمضان، قال الزين بن المنير: وجه التشابه بين أجوديته صلى الله عليه وسلم بالخير وبين أجودية الربح المرسلة أن يرسلها الله تعالى لإنزال الغيث العام الذي يكون سبب لإصابة الأرض الميتة وغير الميتة، أي فيهم خيره وبره من هو بصفة الفقر والحاجة ومن هو بصفة الغنى والكفاية أكثر مما يعم الغيث الناشئة من الربح المرسلة صلى الله عليه

من أنواع الجود ي رمضان

عَنْ زَيْدِ بِنِ خَالِدِ الْجُهَنِيِّ عَنْ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "مَنْ فَطُرَ صَائِمًا كَتِبَ لُهُ مِثْلُ أَجْرِهِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يَنْقَصُ مِنْ أَجْرِ الصَّائِمِ شَيْءٌ" [أخرجه التَّرمذي (٨٠٧) وصححه الالباني].

وتفطير الصائمين له صور كثيرة أقلها أن يكون على تمرات، أو بعض اللبن، ويمكن أن تكون من خلال الموائد الرمضانية في المساجد وغيرها، ويمكن أن تكون عن طريق وجبات جاهزة تُعطى للصائمين، وهكذا.

نسال الله تعالى أن يوفقنا إلى جمِيع الأعمال الصالحة في هذا الشهر الكريم، وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

- TEYA ME



الحمد لله الذي انزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا، وأرسىل رسوله محمدًا مبشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إليه يإذنه وسراجًا منيرًا، وبعدُ:

حديثنا عن القرآن كلام الله الذي نزل به الروح الأمين جبريل على قلب النبي صلى الله عليه وسلم قال جبريل على قلب النبي صلى الله عليه وسلم قال تعالىي: مَرَّةُ لَنَيْلُ مَنِ الْمَلِينَ ﴿ فَا نَلَهِمِ اللّهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ال

#### أولا: تلاوة النبي صلى الله عليه وسلم للقرآن:

سزغ فجر دعوة الإسلام بنزول قوله تعالى: «اقرأ»، فكانت النبوة ثم استعلنت بريا أيها المدثر،، وظل القرآن يواكب الدعوة معلما وموجها ومفسرا ومثبتا للنبى صلى الله عليه وسلم والصحابة ومشسرعًا إلى أن نزل قوله تعالى: الَّذِم الْحَلْثُ لَكُمْ دِينَكُمْ ، [المائدة:٣]، وقوله تعالى: إِذَا حَاَّةُ نَصْ للهِ والفَيْحَ \* [النصر: ١]، وقوله تعالى: «وَاتَّقُوا يُومُا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى أَلْهِ ، [البقرة: ٢٨١]، وسيظل القرآن هادئا ومرشدا وملهما طالما وجد قلوبا تعقل وأذانا تسمع، وأعينا تبصر، وأنفسًا تخلصت من حبُّ الدنيا وكراهية الموت، وصيارت تواقة لتطبيق شرع الله في الأرض، ذلك إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، هذا هو كتاب الله الخالد الذي أنزله على نبيه الضاتم ورسوله إلى الناس كافة، فلا كتاب صحيح النسبة إلى الله غير القرآن، ولا نبي بعد محمد عليه الصلاة والسلام، فمن رام الفلاح والنحاح والفور في الدارين فلا طريق له غير ذلك.

عبد الرزاق السيد عيد

أولاً: بعض الأغراض المختلفة لتلاوة القرآن التي أمر الله بها المؤمنين:

١- تلاوة التعبد والتبتل:

في محال التعدد والتبتل، قال الله سبحانه لنبيه: وَالْهُ اللهُ سَبِحانهُ لنبيه: وَالْهُ اللهُ مَا لَمُ اللهُ مَا اللهُ سَبِحانهُ لنبيه: وَالْمُولُ اللهُ مَا لَا لَهُ اللهُ وقيام الله من أكبر العون للنبي صلى الله عليه وسلم على تحمل أعباء الدعوة إلى الله في مواجهة المعاندين لها، وهذا واضح في قوله تعالى معدها: وإنا سُلِّهُ عَلَيْكُ قَلْ اللهُ ا

ومثل ذلك ما حاء في ختام سبورة «الإنسان» من قوله تعالى: «إِنَّا عَنُ نُرُلَنَا عَتِكَ الْقُرُانُ تَنْ بِلا ﴿ فَأَسْرُ لِمُثَمِّ رَبِّكَ وَلَا تَعْلَى: ﴿ فَأَمْ رَبِّكُ مُكُونًا ﴿ وَالْمُ مِلَدُ وَلَا تُطُعِ مِنْهُمْ عَائِمًا أَوْ كَفُورًا ﴿ ﴿ وَالْأَكُمُ أَمْمَ رَبِكَ مُكُونًا وَأَصِيلًا ﴿ وَالْمُعَلِدُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ وَسَيَّحَهُ لَيْلًا طَوِيلًا \* [الإنسان: ٣٣- ].

٢- تلاوة الدعوة والتبليغ:

قال الله عز وحل: ﴿ وَأَثَلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبْلِلًا لِكُلُمْ مُنْكُمْ أُوحِي إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبْلِلًا لِكُلِمْمَتِهِ وَلَّنْ يَجْدَينِ دُونِهِ مُلْتَحَمَّا ﴾ [الكهف:٢٧]، وقال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاةَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَآةَ فَلْيَكُمْ . [الكهف:٢٩]، بل أمر الله نبيه أن يصدر على إيلاغهم [الكهف على المراكمة الله نبيه أن يصدر على إيلاغهم

هذا بكل وسيلة، وأن يجاهدهم به، قال الله تعالى:

« فَلَا شَعْطِ الْكَغْيِرَ مَنْ يَجَالِهُمْ بِهِ جِهَانًا كَيْكًا الله تعالى:

[الفرقان: ٢٥] أي: لا تطعهم في الكف عن الدعوة إلى الله وإبلاغهم هذا القرآن، ولا تجعلهم يثنونك عن ذلك، وجاهدهم بإبلاغهم القرآن جهادًا كبيرًا.

٣- تلاوة التزكية والتعليم والبيان: قال تعالى: «لقد مَنْ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا فِي الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا فِي الله عَلَى الله عَلَ

إ- تلاوة التسريع وبيان احكام الحلال والحرام قال الله تعالى: « فَلْ قَمَالُوا أَتَلْ مَا حَرْمٌ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الله تعالى: « فَلْ قَمَالُوا أَتَلْ مَا حَرْمٌ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الله الله الله عير ذَلك مما فصله الله سبحانه وتعالى من وصايا وأحكام في العقيدة والعبادات والأخلاق، وما أمر الله به من شرائع وأحكام، وما نهى عنه من فواحش ما أداد.

والحاصل أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يتلو القرآن حق تلاوت عبادة وأخلاقًا، وكان القدوة لأمته والمثل الأعلى لهم.

ثانيًا: أحوال الناس في تلاوتهم للقرآن:

لا شك أن تلاوة القرآن الكريم تنقسم إلى قراءة لفظية، وقراءة حكمية أو معنوية، والقراءة اللفظية تهتم بالألفاظ وحروفها، والقراءة أو التلاوة الحكمية أو المعنوية تهتم بالحدود والأوامر والنواهي وتطبيقاتها، وهي المقصودة من إنزال القرآن والغاية منه، والقراءة الأولى أو التلاوة اللفظية وسيلة لها، والسعيد من جميع بين التلاوتين، كما قال تعالى: الذي ما تنابع الكتب تتوق من إلاريه أنتيك ومؤرد به ومن به من التلاوتين، كما قال تعالى:

فَنَفَهُمْ مِنْ الْآَيَةُ الْكَرِيمَةُ أَنْ هَنَـاكُ مَجَرِدُ تَلَاوَةً وَهَنَاكُ (حَقَ الْآَيِمَانُ)، وحَق الآيِمانُ)، وحَق الآيِمانُ)، أو (المؤمنون حقًا)، ولقد أثنى الله على أهل القرآن الذين يتلونه ويعملون به فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ النِّيمَ

े भारती पिसी कुर १९४५ में ए स्पिये कि करहे हुआ म्या में शिवाह हों उत्त ब्रियो एम्प्र स्पिर्य क् इस १९६९६ है। दिवाह दिवार स्पिर्य क् इस १९६९६ है। दिवाह दिवार स्पिर्य क्

سَلُوت كِسُ الله وَأَقَامُوا الصَّلُوة وَأَنْغُوا مِمَّا رَزُفْتُهُمْ مِنْ وَمَلاَئِهُ مَرْ وَمَلاَئِهُ مَرْ وَمَلاَئِهُ مَرْ وَمَلاَئِهُ مَرْ وَمَلاَئِهُ مَرْ وَعَلَى السعدي في تفسيره: «أي يتبعونه في أوامره فيمتثلونها، وفي نواهيه فيتركونها، وفي أخباره فيصدقونها ويعتقدونها، ولا يقدمون عليه ما يخالفه من الأقوال، ويتلون القرآن حق تلاوته، فهذا ابن مسعود رضي الله عنه يقول: كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات من القرآن لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن، والعمل بهن،

وقال أبو عبد الرحمن السلمي: «حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يأخذون من رسول الله عشر آيات، فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، قال: فتعلمنا العلم والعمل جميعًا». ولقد صد ف النبي صلى الله عليه وسلم الناس مع تلاوة القرآن تصنيفًا بليغًا وضرب لهم الأمثال فقال: «مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل الأترجة: ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل النمرة: لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مرب ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مرب ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة:

ليس لها ريح وطعمها مرا. [متفق عليه]. وهذا الحديث الكريم يبين لنا أن الذي في القمة المؤمن الـذي يقرأ القرآن ويعمل بـه، فهذا خير الناس كما جـاء في الحديث الصحيح عن عثمان بن عفان رضي

الله عنه: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه". رواه البخاري، فهذا الذي جمع بين التلاوة اللفظية والتلاوة الحكمية المعنوية، ومن الناس من لا يستطيع تلاوة القرآن لأي سبب من الأسباب كأن يكون أعجميًا أو أميًا أو لا يتقن القراءة والتعلم، لكنه يؤمن بالقرآن، ويحل حلاله من يقرأ القرآن لا يجاوز حنجرته (تراقيه) كالمنافقين من يقرأ القرآن لا يجاوز حنجرته (تراقيه) كالمنافقين والخوارج وأهل البدع من الروافض وغيرهم، وهؤلاء في واد والقرآن في واد أخر، وهناك من أكل الحرام بقط الحراء باشكال وأنواع معاصيه من أكل الحرام وفعل الحرام بأشكال وأنواع متاينة ومختلفة، وهؤلاء تأثرهم بالمعاني ضعيف، فالقراءة اللفظية إذن يشترك فيها البار والفاجر والمؤمن والمنافق.

ثالثاء تدبر القرآنء

قَـالِ اللهِ تَعِارِكِ وتَعالَى: ﴿ كُنُّ أَرْكُمُ أَرُّكُمُ أَيْكُ شُرُكُ لِنُبْرُوا مَنِيمٍ وَلَمُ ذُولُوا الْأَلِفِ ، [ص: ٢٩]، قال الإمام الحسن البصري رحمه الله: «نزل القرآن لنتدير ونعمل به، فاتخذوا تلاوته عملا "، أي: اتخذ كثير من الناس تلاوة القرآن هي الشغل الشاغل عنده دون النظر في المعاني وفهمها على الوجه الذي يؤدي إلى العمل بها كما أمر الله. ويقول ابن القيم رحمه الله في مدارج السالكين، وأما التأمل في القرآن: فهو تحديق ناظر القلب إلى معانيه، وجمعُ الفكر على تدبره وتعقله، وهو المقصود من إنزاله لا مجرد تلاوته بلا فهم ولا تدبر، فليس شيء أنفع للعبد في معاشبه ومعاده، وأقرب إلى نحاته من تدبر القرآن، وإطالة التأمل، وجمع الفكر على معانى أياته، فإنها تطلع العبد على معالم الخسر والشسر بحذافيرها، وعلى طرقاتها وأسبابها وغاياتها وثمراتها، ومال أهلها، وتستل (تضعُ) في يده مفاتيح كنوز السعادة والعلوم النافعة، وتثبت قواعد الإيمان في قلبه، وتوطد أركانه، وتريه صورة الدنيا عن الآخرة، وتحضره بين الأمم، وتبصره مواقع العبر إلى أن قال: وبالجملة تعرِّفه الـربِّ المدعو إليه، وطريق الوصول إليه وما له من الكرامة إذا قدم عليه، وتعرُّفه في مقابل ذلك ثلاثــة أخرى: مــا يدعو إليه الشــيطان، والطريق الموصلة السه، وما للمستحيب لدعوته من الإهانة والعذاب بعد الوصول إليه، اهـ. مختصرًا،

ويقول رحمه الله في كتابه الفوائد: «وأنت إذا تدبرت القرآن وأجرته من التحريف، وأن تقضي عليه بأراء المتكلمين وأفكار المتكلفين، وتعطيل المعطلين، أشهدك ملكا قيومًا فوق سماواته مستويًا على عرشه يدبر أمر عباده، يامر وينهى، ويرسل الرسل، وينزل الكتب، ويرضى ويغضب، ويثب ويعاقب، ويُعطي ويمنع، ويذل

ेतीया। कुन्मुन कित्यो किता आति कुन्मुन कुन्मिन्यो किया। कुन्मुन कुन्मुन कुन्मिन्यो क्षाकुन्मुन कुन्यो कुन्मुन कुन्यो कुन्मुन्यो कुन्यो कुन्यो कुन्यो कुन्यो

ويخفض ويرفع، ويرى من فوق سبع، ويسمع ويعلم السر والعلانية فعّال لما يريد، موصوف بكل كمال منزّه عن كل عيب، لا تتحرك نرة فما فوقها إلا بإذنه، ولا تسقط ورقة إلا بعلمه، ولا يشفع عنده إلا بإذنه، ليس لعباده من دونه ولى ولا شفيع.

وهكذا ترى خطاب القرآن يعرفك بالله واسمائه وصفاته، ويعرفك بنعمه وإحسانه وباقواله وافعاله، ويطلعك على شرعه وأمره ونهده؛ فتحده وتعظمه وتعبده.

وإلى هذا المعنى يشير ابن القيم رحمه الله في موضع أخر من كتابه الفوائد فيقول: فإذا شهدت القلوب من القرآن ملكا عظيمًا رحيمًا جوادًا كريمًا جميلاً، هذا شائه، فكيف لا تحبه، وتتنفق أنفاسها في التودد إليه، ويكون أحب إليها من كل سواه، ورضاه أشر عندها من رضا كل ما سواه! وكيف لا تلهج بذكره، ويصير حبه والشوق إليه والأنس به هو غذاؤها وقوتها ودواؤها بحيث إن فقدت ذلك فسيدت وهلكت، ولم تنتفع بحياتها». اهه.

وهكذا فحياة القلوب باتصالها بعلام الغيوب، والقرآن هـو النجاة، وهو الصلـة بين الله وعبـاده، ويكفي العبد الفقير شـرفًا أنه حين يقرآ القـرآن فهو يتصل بالله الذي بذكره تطمئن القلوب.

# وقفات تربوية مع شعائر رمضانية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

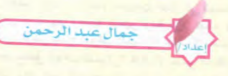
#### اللهم بلغنا رمضان:

فكثير من المسلمين يدعو ربه ان يُبَلِّغُه رمضان، لِعِلْمه على الأقل أنه شهر خير وبركة، وبِرَّ وإحسان. شهر تسخو فيه النفس جودًا وكرما، وسكينةُ وجِلما، وعطفًا وحنانا. وصالح المسلمين يعرف انه ببلوغه رمضان يُرجَى أن يسبق إلى أعالي الجنان في رضا الرحمن.

قال معلى بن الفضل: كانوا يدعون الله تعالى ستة أشهر أن يبلغهم رمضان، ويدعونه ستة أشهر أن يتقبل منهم، وقال يحيى بن أبي كثير: كان من دعائهم: اللهم سلمني إلى رمضان، وسلم لي رمضان، وتسلم لمن متقبلا.

بلوغ شهر رمضان وصيامه نعمة عظيمة على من أقدره الله عليه، ويدل عليه حديثُ طلْحَةَ بْن عُبَيْد اللَّه رضي الله عنه، أَنَّ رَجُلِّينَ مِنْ بَلِيٌّ قَدِمًا عَلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، وَكَانُ إِسَّلامُهُمَا حَمِيعًا، فَكَانَ أَحَدُهُمَا أَشَدُ اجْتَهَادًا مِنَ الْأَحْرِ، فَغَزَا المُحْتَهِدُ مِنْهُمَا فَاسْتَشْهِدَ، ثُمُّ مَكَثُ الْآخُرُ بَعْدَهُ سَنَّةً، ثُمُّ تُوُفِّي، قَالَ طَلْحَةً: فَرَّأَيْتُ فِي الْمُنَامِ: بَيْنَا أَنَا عِنْدَ بَابِ الْجِنَّةِ، إِذَا أَنَا بِهِمَا، فَخَرِّجَ خَارِّجٌ مِنَ الْجِنَّةِ، فَأَذَنَ لِلَّذِي تُوْفَى الْآخُرُ مِنْهُمَا، ثُمَّ خُرَجٍ، فَأَذَنَ لِلَّذِي اسْتَشْبَهِدَ، ثُمُّ رَجِّعَ إِلَيِّ، فَقَالَ: ارْجِعْ، فَإِنَّكَ لَمْ يَأْنَ لَكَ بَعْدُ، فَأَصْبَحَ طَلْحَةً يُحَدِّثُ بِهِ النَّاسُ، فَعَجِبُوا لذَّلك، فَبِلغَ ذَلكَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليهِ وسلم، وَحَدَّثُوهُ الْحَدِيثُ، فَقَالَ: «مَنْ أَيُّ ذَلِكَ تَعْجَبُونَ؟» فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهُ هَذَا كَانَ أَشَدُ الرَّجُلِينِ اجْتَهَادُا، ثُمُّ اسْتَشْبَهِدَ، وَدَخَلَ هَذَا الْآخِرُ الْجِنَّةَ قَبْلَهُ، فَقَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «أَلَيْسَ قَدْ مُكَثُّ هَذَا بَعْدَهُ سَنْةَ ﴾ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: «وَأَدْرَكَ رَمُضَانَ فَصَامَ، وَصَلَّى كَذَا وَكَذَا مِنْ سَجْدَة فِي السُّنَّة؟ ۗ قَالُوا: بَلِّي، قَالَ رُسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «فمَا بَيْنَهُمَا أَبْعَدُ مِمًّا بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ. [سنن ابن ماجة ح ٣٩٢٥]. وانظر لطائف المعارف (ص: ١٥٨).

والفائدة التربوية هنا أنه اجتمعت توجهات المسلمين من غير اتفاق بينهم على دعائهم جميعا «اللهم بلغنا رمضان»؛ ومثل هذا التلاقي نرجو من الله أن يستمر في غير رمضان كما من الله علينا



به في رمضان.

رؤية الهلال:

الناس يهتمون برؤية هلال رمضان أكثر من غيره من الشهور، قال تعالى: «يَعَلَّوْتُكُ عَوْالُوهُ فَلْ عِيْ الشهور، قال تعالى: «يَعَلُونَكُ عَوْالُوهُ فَلْ عِيْ الشهور، قال النبي صلي الله عليه وسلم -: «إذا رأيتموه فصوموا وإذا رأيتموه فأكملوا العدة ثلاثين»، فجعل عليه الصلاة والسلام الصوم لثبوت رؤية هلال شهر رمضان، والإفطار منه لثبوت رؤية هلال شوال.

رؤية الهلال وتوحيد الأمة

عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا: الصوم يوم تصومون، والفطر يوم تفطرون، والأضحى يوم تضحون الدرماني (١٣٥١) وصححه الالباني وقال: وإسناده حسن، رجاله كلهم ثقات معروفون. انظر إرواء الغليل (١٣/٤).

فلا مجال لأحد أن ينسلخ عن هذا الجمع المبارك وينفرد بصوم أو إفطار أو عيد، فلقد توحدت الأمة على هلالها بأمر ربها وتوجيه نبيها حتى حسدها أعداؤها، وتمنوا فرقتها وزوالها، كيف لا وهم يرون أمة تجمعها كلمة، وتصفها: استووا، ويُرفع إلى ربها فوق رأسها في سمائها قول: أمين. فلم لا

عَنْ عَائِشُةً رضي الله عنها عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:» مَا حَسَدَتْكُمْ الْيَهُوَدُ عَلَى شَيْءٍ

مَا حَسَدَتْكُمْ عَلَى السُّلَامِ وَالتَّأْمِينِ». سَنَ ابن ماجه (٩٢/٣). قال الشيخ الالبَاني: (صَحَيح) انظر حديث رقم: ٥٦١٣ في صحيح الجامع.

فَرِحة لا تعدلها فرحة، ووحدة لا تثنيها قوة، فلِمَ لا بحسدونها؟!

التهنئة بالشهر:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " أتاكم شهر رمضان؛ شهر مبارك، فرض الله عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب الجحيم، وتُغل فيه مردة الشياطين، وفيه ليلة هي خير من ألف شهر، من حُرم خيرها فقد حرم». انظر حديث رقم: ٥٥ في صحيح الجامع.

قال بعض العلماء:» هذا الحديث أصل في تهنئة الناس بعضهم بعضًا بشهر رمضان، كيف لا يبشر المؤمن بفتح أبواب الجنان؟! كيف لا يبشر الماق أبواب النيران؟! كيف لا يبشر العاقل بوقت تُغل فيه الشياطين؟! من أين يشبه هذا الزمان زمان؟!». لطائف المعارف (ص: ١٥٨).

الرساق وعان الله المسلمون بعضهم بعضا بوصول الشهر العظيم والضيف الكريم، كما قال سيد البشرية: «شهرٌ مبارك»، وفي قيام المسلمين بالتهنئة، مقدمة وتوطئة، لإزالة الشحناء والمُرْزِئَة، وأمراض القلوب والأوبئة.

تقطير الصائم ومظهر التكافل:

ما أحمل أن يتكافل المسلمون، فيطعم غنيهم فقيرهم، ويرحم قويهم ضعيفهم، ويتفقد أحوالهم، وفي ذلك يحدثنا الإمام الترمذي في كتاب الصوم، باب ما جاء في فضل من فطر صائما ح(٨٠٧): عن زيد بن خالد الجهني، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من فطر صائما، كان له مثل أحره، غير أنه لا ينقص من أحر الصائم شيئاً»، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح. وإن كان الحديث ضعفه بعض العلماء فقد حسنه آخرون ويشهد لمعناه ما رواه الإمام مسلم في صحيحه ح(١٨٩٢) من طريق أبي عمرو الشيداني، عن أبي مسعود البدري -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من دل على خير فله مثل أجر فاعله»، ولا ريب أن تغطير الصائمين من خصال الخير؛ لما يترتب عليه من المصالح العظيمة، وعلى رأسها: زيادة التالف بين المسلمين مع تباعد اقطارهم، وتنائى ديارهم، وهذا لعُمر الله من مقاصد

إذا كان الصوم يوم يصوم المسلمون ، والفطر يوم يضطرون ، فهذا قرار نبوي صارم لا يحل لأحد الانسسلاخ عنه برؤية منفردة صوما أو إفطاراً.

الشريعة العظيمة، كما أنه يُقُوِّي فيهم وازع الرحمة، ويورث التواضع، ويربي فيهم العطف والرعاية. وبصنائع المعروف هذه يقيهم الله تعالى مصارع السوء، وتلين قلوبهم، ويدركون بغضل الله حاجاتهم.

وفوق ذلك ما ينتظر من يفطر الصائمين ويطعم المساكين، عند الله من الأجر العظيم، وسهولة دخول الحنة.

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ سَلَامِ رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّكَرَةَ، وَأَطْعَمُوا الطِّعَامَ، وَصَلُّوا بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلَامِهِ. سَنَنَ ابنِ ماجه نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلَامٍهِ. سَنَنَ ابنِ ماجه (٢٣٠/٤) وصححه الألباني

رمضان والعزيمة على ترك الشهوات

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّي اللَّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّه صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَرْفُثُ وَلا يَرْفُثُ وَلا يَرْفُثُ وَلا يَرْفُثُ وَلا يَرْفُثُ وَلا يَرْفُثُ وَلا يَحْهَلُ، وَإِنْ امْرُو قَاتِلَهُ أَوْ شَاتَمِهُ فَلْيَقُلُ: إِنِي صَائِمُ مَرِّتَيْن، وَالَّذِي نَفْسي بيده لَخُلُوفُ فَم الصَّائِم أَطِيبُ عَنْدَ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ رَبِح الْمِسْك، يَتَرُّكُ طَعَامَهُ وَشَرِيبُ مِنْ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ رَبِح الْمِسْك، يَتَرُّكُ طَعَامَهُ وَشَرِيبُ مِنْ أَجْلِي، الصَّيامُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا». صحيح البخاري (٥٧/٦).

كل ذلك يحدث بفضل الله تعالى مع الصائم؛ فالصيام يربي في النفس قوة العزيمة على مجانبة الشهوات والانصراف عنها ، والمطلوب هو استصحاب هذا الشعور باقى الأيام والشهور. في أحضان رمضان:

وانظر أخى إلى هذه المشاهد الرمضانية التي تحرك القلوب إلى انتظار هذا الشهر الكريم: ١- اصطحاب المصاحف وقراءة الأوراد والختمات فالقلب لين ومُنفتح، والصدر واسع مُنشرح.

٧- خلو الشوارع وقت الإفطار! أين ذهبت الأمة؟ إنها في عمل مجموع له الناس وذلك عمل محمود، إنها تلبى دعوة من اشتهر في هذا الشهر بالكرم والجود، سيد الثقلين النبي الأعظم، محمد صلى الله عليه وسلم، الذي قال: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر». إنها الأمَّة في وحدتها، وهي الأمة في اجتماع توجهها وكلمتهاً. الله أكبر. إنها تربية الأمة على التوحيد والوحدة.

" تبادل العزائم، وإقامة الولائم، فالنفس كريمة، واليد سخية. هل هو شيء عارض بل إنها

 أ. صيام الصّغار، ومنافسة الكبار، مع أنّ الجو حار. لكنها حلاوة الطاعة، وبركة الصيام مع

• شأن التمر: في اجتماع الجميع عليه، هدية وصدقة، وزكاة فطر وبركة، نعمة المنعم، وفاكهة المُوْسِم، طعام الفقير، وحلوي الغني، وزاد المسافر والمُغترب. ولأنه سَخيُّ فضله، شهيُّ أكله، جميل شكله، ف سبت لا تمر فيه جياع أهله، حديث اخرجه مسلم، عن خير هاد ومعلم.

7. أكلة السحور، طعام مبرور، في خير الأوقات، لتنزُّل الرحمات، من السُّنة تأخيرها، ويُكره تفويتها، جمعت الموحدين بالاسحار، كما جُمعوا في الإفطار، وما أكثر ما يوحد الأمة، والمهم علو

٧- الدعاء والتوبة: التوبة عَوْدُ وخشوع، وإقلاع ورجوع، وندم وخضوع، وبكاء ودموع. والدعاء مرفوع، والخير مجموع، والشر مدفوع، والشرك

وَقَدْ رَوِّي الثِّقَاتُ عَنْ خَيْرِ الْمَلَا، بِأَنَّهُ عَزٌّ وَجَلَّ وَعَلَا، فَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الْأَخْيِرِ يُنْزِلُ، يَقُولُ هَلْ مِنْ تَائِب فَيُقْبِلُ، هُلِ مِنْ مُسِيءَ طَالَبِ لِلْمَغْفِرَةِ، يَجِدُ كَرِيمًا قَابِلًا للْمَعْذَرُهُ، يَمُنَّ بِالْخَيْرَاتِ وَالْفَضَائِلَ، وَيَسْتَرُ الْغَيْبَ وَيُغْطَى السَّائِلِّ. قال جَل وعلا: ، فَادْعُوا اللَّهُ

علم الثبي صلى الله عليه وسلم أمته التهنئة بدخول شهر رمضان فقال ، رأتاكم شهر رمضاق ، شهر مبارك ، ، فمن الشَّنَّة أن يهنع السلمون بعضهم بعضاً بالشهر.

مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ» ﴿ وَتُوبُوا إلى الله جَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ.. مالة التراويح ودروسها: عدد المصلين غفير، والرب رحيم غفور، تعرف على إخوانك، واخفض جناحك لجيرانك، لينوا في أيدي إخوانكم، واخشعوا بين يدي ربكم؛ فاقيموها، وأحسنوها، وقوموا مع إمامكم حتى ينصرف، فإن من قام مع الإمام، حتى ينصرف كتب له قيام ليلة تامة، وإن كان نائما على فراشه. وإن على الأئمة أن يتقوا الله عز وجل في هذه التراويح، فيراعوا من خلفهم، ويحسنوا الصلاة لهم، فيقيموها بتأن وطمأنينة، ولا يسرعوا فيها، فيحرموا انفسهم ومن وراءهم الخير، أو ينقروها نقر الغراب؛ لا يطمئنون في ركوعها وسجودها وقعودها، والقيام بعد الركوع فيها على الأئمة أن لا يكون هُمُ الواحد منهم أن يخرج قبل الناس، أو أن يكثر عدد التسليمات دون إحسان الصلاة، فإن الله تعالى: (لِلْلُوكُمْ أَنِكُمْ لْمُنْ عُمَلًا ، [هود: ٧].[الضياء اللامع من الخطب الجوامع لابن عثيمين ٥/٤٦٣]. وهكذا تُمسى تلك محضنًا تربويًا يربي أتباع هذا الدين على الصبر في العبادة، فينفعه الصبر في سائر أحواله، إلى أن يصل به صبره إلى الجنة.

الاعتكاف وليلة القدر: ليال محدودة، في أيام معدودة، هي روضة المشتاق، لينجز السباق، واحتشدت الجموع، وسالت الدموع، يا الله؛ اجعلني إلى رحابك مرفوعًا، ليس عن بابك مدفوعًا، سألناك العفو الذي تحيه، والذنب تمحوه وتجبه، فلعلها ليلة القدر، المفروق فيها كل أمر، إن كنتُ ستعيدها علينا فيارك لنا في الإعادة، وإن كنا لأحلنا قضينا فاختم لنا بالسعادة، ثم الحسني والزيادة.

«إن شهر رمضان قد عزم على الرحيل، ولم يبق منه إلا القليل، فمن منكم أحسن فيه فعليه التمام، ومن فرط فليختمه بالحسنى فالعمل بالختام، فاغتنموا منه ما بقى من الليالي اليسيرة والأيام، واستودعوه عملا صالحا يُشهد لكم به عند الملك العلام، وودعوه عند فراقه بأزكى تحية وسلام». [لطائف المعارف لابن رجب ص: ٢١٦].

• ١- هلال العيد والتكبير (وقفة وداع): قال الخلاق العليم: ﴿ وَلِتُحْمِلُوا الْمِنَّةَ وَلِتُحَبِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلَكُمْ فَشَكُّرُونَ

[البقرة/١٨٥].

يا شهر رمضان ترفق، دموع المحبين تدفق، قلوبهم من الم الفراق تشقق، عسى وقفة للوداع تطفئ من نار الشوق ما أحرق، عسى ساعة توبة وإقلاع ترفو من الصيام ما تخرُّق، عسى منقطعُ عن ركبُ المقبولين يَلحقُ، عسى أسير الأوزار يُطلق، عسى من استوجب النار يعتق.

عسى وعسى من قبل وقت التفرق

لى كل ما نرجو من الخير نلتقي فنُحْسَرُ مكسورٌ ويُقْسَلُ تَانْبُ

ويُعْتَقَ خطاءٌ ويَسعَدُ مَنْ شقى

كيف لا تجرى للمؤمن على فراقه دموع، وهو لا يدري هل يقي له في عمره إليه رجوع.

أين جهد المجتهدين في نهاره؟ أين قلق المستغفرين في أسحاره؟.

اسمع أفين العامدين

إن استطعت له سماعا

شاع الثمرة لا اجتماع الجميع عليه، هدية وصدقة، وزكاة فطر وبركة، نعمة التعم، وفاكهة الوسم، طعام الفقير، وحلوى الغنى، وزاد المسافر والفترب. ولانه شخعٌ فضله، شَهِيَّ أَكُلُهُ، جِمِيلُ شَكَلُهُ، فَرِينَتُ لا تمر فيه جناع أهله،

راح الحبيب فتسعته

لو كُلف الجيل الأصبة

مدامع ذرفت سراعا

فراق إلف ما استطاعا

إذا كان هذا جزع من ربح فيه، فكيف حال من خسر في أيامه ولياليه؟ ماذا ينفع المفرط فيه بكاؤه، وقد عظمت فيه مصيبته وجل عزاؤه، كم نصح المسكين فما قبل النصح، كم دُعى إلى المصالحة فما أجاب إلى الصلح، كم شاهد الواصلين فيه وهو متباعد، كم مرت به زمر السائرين وهو قاعد، حتى إذا ضاق به الوقت، وخاف المقت، ندم على التفريط حين لا ينفع الندم، وطلب الاستدراك في وقت العدم. [لطائف المعارف لابن رجب ص: ٢١٧] بتصرف يسير.

والحمد لله رب العالمين، وتقبل الله منا ومنكم.

#### عزاء واجب

تحتسب جماعة انصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد الشيخ محمد بدر الموافى العزب، الداعية وعضو مجلس إدارة فرع شربين دقهلية، والذي توفى يوم الخميس الموافق ٣٠ رجب ١٤٣٥هـ. رحمه الله تعالى رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جناته.







## قصة دعاء الأعضاء عند الوضوء

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي جاء بها دعاء الإعضاء عند الوضوء وبالتخريج والتحقيق، نكشف الخفاء، ونزيل الإلباس

عن هذا الدعاء الذي اشتهر على السنة الناس.

رُوِيَ عن أنس قال: «دخلت على رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم وبين يديه إناء من ماء، فقال لي: يا أنس، ادن مني أعلمك مقادير الوضوء، قال: فدنوت منه عليه الصلاة والسلام فلما غسل يديه قال:

بسم الله والحمد لله ولا حول ولا قوة إلا بالله. فما استنجى قال: اللهم حصن لي فرجي، ويسر لي

فلما تمضمض واستنشق قال: اللهم لقنّي حجتي، ولا تحرمني رائحة الجنة.

ور سرسي و فلما غسل وجهه قال: اللهم بيَّض وجهي يوم تبيض الوجوه.

فلما غسل ذراعيه قال: اللهم أعطني كتابي بيميني. فلما أن مسح رأسه قال: اللهم تغشنا برحمتك وحنينا عذابك.

فلما أن غسل قدميه قال: اللهم ثبّت قدمي يوم ترل فعه الأقدام.

ثم قال النبي صلى الله عليه وسلم: "والذي بعثني بالحق يا أنس ما من عبد قالها عند وضوئه لم يقطر من خلل أصابعه قطرة إلا خلق الله منها ملكا يسبح الله بسبعين لسانا يكون ثواب ذلك التسبيح له إلى يو م القيامة".

#### ثانيا: التغريع:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ ابن حبان في المجروحين (١٦٤/٢) قال: أخبرنا يعقوب بن إسحاق القاضي، قال: حدثنا أحمد بن هاشم الخوارزني قال: حدثنا عباد بن صهيب عن حميد الطويل عن أنس مرفوعًا.

٢ و أخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية»
 (٣٣٨/١) (ح٥٤٥) باب «حديث ما يقال على الوضوء»
 قال: أنبأنا ابن خيرون عن الجوهري عن الدارقطني

## علي حشيش

عن أبي حاتم بن حبان قال حدثنا يعقوب بن إسحاق القاضي به.

ثالثا: التحقيق

قصة دعاء الأعضاء عند الوضوء قصة واهية، والخبر الذي جاءت به موضوع.

قال الإمام السيوطي في "التدريب" (٢٧٤/١):
«الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر
الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه
في أيّ معنى كان: سواء الأحكام والقصص والترغيب
وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه لحديث مسلم: «من
حدّث عني بحديث يُرى أنه كذب فهو أحد الكاذبية.

قلت: أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه، قال: «ودلت السنة على نفي المنكر من الأخبار، كنحو دلالة القرآن على نفي خبر الفاسق، ثم ذكر هذا الخبر لدلالة

وأخرجه أحمد (١٩/٥) (ح٢٠٣٤)، وابن ماجه في «السنن» (ح٣٩) من حديث سمرة بن جندب مرفوعًا، وأخرجه الترمذي في السنن (ح٢٦٦٧)، وابن ماجه في «المسند» (ع٢٠٢٨)، وأحمد في «المسند» (ع٢٠٢٨)، (ح٢٣٦٦)، بن شعبة مرفوعًا، وقال أبو عيسى الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. وفي الباب عن علي بن أبي طالب وسمرة». إهـ.

قلت: ذكرنا أنفًا أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة موضوع، وبينا حد الحديث الموضوع ورتبته وحكم روايته؛ تبصرة للمبتدي وتذكرة للمنتهي.

وبرهان الحكم على هذا الخبر الذي جاءت به القصة

بانه موضوع ما به من علل:

العلة الأولى: عناد بن صهيب:

١- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين المجروحين عباد بن صهيب من أهل البصرة، كان قدريًا داعيًا إلى القدر، ومع ذلك يروي المناكير عن المشاهير التي إذا سمعها المبتدي في هذه الصناعة شهد لها بالوضع. اه.

٢- وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» اتهمه الدارقطني». اهـ.
 دعباد بن صهيب البصري: متروك الحديث».
 ١- حكم الحافظ الذه

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام الحافظ النسائي له معناه الذي بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٧): «كان مذهب النسائي آلا يترك حديث الرجل حتى بجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٣- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٨٢/٣/٣): «سالت أبي عن عباد بن صهيب فقال: ضعيف الحديث، منكر الحديث، تُرك حديثه».

قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير»
 (٤٣/٢/٣): «عباد بن صهيب تركوه كثير الحديث، مات بعد سنة اثنتين ومائتين أو قريبًا منها».

قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٤٠٣٤)
 (١١٧٩/٢١٢): «عباد بن صهيب أبو بكر الكليب بصري
 قال لنا ابن حماد: متروك الحديث».

ونقل هذه الأقوال عن أنمة الجرح والتعديل الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢/٣٦٧/٢)
 وأقرها ثم قال:

أ- عباد بن صهيب البصري أحد المتروكين، وقال ابن المديني: ذهب حديثه.

ب- وقال الكديمي سمعت عليًا يقول: «تركت من حديثي مائة الف حديث النصف منها عن عباد بن صهيب».

> ج- وقال أبو إسحاق السعدي: «عباد بن صهيب مغالٍ في بدعته مخاصم بأباطيله».

د- ثم ذكر الإمام الذهبي بعض مناكيره وقال: «روى عن حميد عن انس بخبر طويل في الذكر على الوضوع، باطل».

٧- وأقر هذا الحافظ ابن حجر
 في «اللسان» (٢٩١/٣) (٢٩٤٤).
 أ- ثم نقل عن الساجي أنه
 قال: «عداد بن صهدت عُنى بطلب

الحديث، ورحل، وكتب عنه الناس، وكان قدريًا، وكان بحدث عن كل من لقى وكانت كتبه ملأى من

الكذب، اهـ.

ب ثم نقل عن العجلي أنه قال: «كان مشهورًا بالسماع، إلا أنه كان يرى القدر، ويدعو له؛ فترك حديثه». أه..

العلة الأخرى: احمد بن هاشم الخوارزمي.

قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٦٤٦/١٦٢/١): «أحمد بن هاشم الخوارزمي عن عباد بن صهيب اتهمه الدارقطني». اه.

#### رابعا: حكم الأئمة على الخبر الذي جاءت به القصة:

١- حكم الحافظ الذهبي على الخبر الذي جاءت به هذه القصة قصة دعاء الأعضاء عند الوضوء بانه خبر باطل كما بينا أنفا، والإمام الذهبي قال فيه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٧): «هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال».

٢ وحكم الإمام أبن الجوزي بعدم صحة هذا الخبر، فقال في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١٣٨٨) (ح٥٠٤): «هذا الحديث لا يصبح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد اتهم أبو حاتم ابن حبان به عباد بن صهيب، واتهم به الدارقطني أحمد من هاشد:

البخاري والنسائي: متروك، وقال ابن حبان يروي البخاري والنسائي: متروك، وقال ابن حبان يروي المناكير التي يشهد لها بالوضع.

ب- وأما أحمد بن هاشم فيكفيه اتهام الدارقطني». اه.

٣- قال ابن عراق في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» (٧١/٢): «وقد نص الشيخ محيي الدين النووي في كتبه على بطلان هذا الحديث، وقال في «المنهاج»: «وحذفت دعاء الأعضاء اذ لا أصل له». اهـ.

٤- وقال الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير»

:(1 \* \* / ٢)

أ- قال النووي في «الروضة»: «هذا الدعاء لا أصل له ولم يذكره الشافعي و الحمهور». اهـ.

ب- وقال في «شرح المهذب»:

الم يذكره المتقدمون». اهـ.

ج- وقال ابن الصلاح: الم

يصح فيه حديثه.

خامسا: طرق أخرى لقصة دعاء الأعضاء عند الهضوء:

وحتى لا يتوهم متوهم أن الحديث الضعيف إذا جاء من طرق متعددة ضعيفة قوًى بعضها بعضًا، وصار حسنًا.

ولقد بيُّن الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٣) أن هذا ليس على إطلاقه حيث قال: «قال الشيخ أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث

من طرق متعددة أن يكون حسنا؛ لأن الضعيف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين، أهد.

قلت: وهذه قاعدة مهمة يتحتم على المتبحر في هذه الصناعة الحديثية أن يبحث بدقة في درجة الضعف.

ولقد بينا أنفًا أن خبر هذه القصة من حديث أنس باطل؛ لما فيه من

المتروكين الذين كتبهم ملأى بالكذب والمتهمين.

ولقد بين الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير» (١٠٠/١) (ح١١٧) باقي طرق قصة «دعاء الأعضاء عند الوضوء» فقال: «رُوي فيه عن علي من طرق ضعيفة جدًا:

آ- أوردها المستغفري في «الدعوات»، وابن عساكر في «أماليه»، وهو من رواية أحمد بن مصعب المروزي عن حبيب بن أبي حبيب الشيباني عن أبي إسحاق السبيعي عن علي وفي إستاده من لا يعرف.

٢- ورواه صاحب مسند الفردوس من طريق أبي زرعة الرازي عن أحمد بن عبد الله بن داود، حدثنا محمود بن العباس، حدثنا المغيث بن بديل عن خارجة بن مصعب عن يونس بن عبيد عن الحسن عن علي نحه ه.

وروى المستغفري من حديث البراء بن عارب وليس بطوله وإسناده واه.

عرواه ابن حبان في الضعفاء من حديث انس
 نحو هذا، وفيه عباس بن صهيب وهو متروك. اهـ.
 سادسا: تصعیف

ملحوظة مهمة: لقد وقع تصحيف خطير في الراوي الذي هو علة الخبر الذي جاءت به القصة من حديث انس في "تلخيص الحبير" (١٠٠/١) (ح١١٧) ط دار المعرفة بيروت لبنان، وذكر في المقدمة أنها طبعت على النسخة المطبوعة في المطبعة الإنصارية في دهلي وهي كما قال مصححها: صححت على ثلاث نسخ صحيحة عتيقة طلبت وجُمعت من أطراف العالم وأكناف البلدان لتصحيح هذا الكتاب العظيم الشأن.

ورواه ابن حبان في الضعفاء من حديث انس نحو هذا، وفيه عباس بن صهيب وهو متروك. اهـ.

قلت: وهذا تصحيف فقد بينا أنفًا أن الخبر أخرجه ابن حبان وفيه عباد بن صهيب، الذي صُحَف في «تلخيص الحبير» إلى عباس بن صهيب. اهـ.

وإياك والظن بأن التصحيف وقع في مصنف «تلخيص الحبير» للحافظ ابن حجر، حيث استبعد أن يكون هذا التصحيف وقع من الحافظ الجهبذ الإمام شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني. ولكن قد يكون وقع من الذين يقومون بطبع كتاب «تلخيص الحبير» أثناء الطبع.

ويؤكد ما ذهبنا إليه أن الحافظ ابن حجر ذكر خبر هذه القصة في كتابه «لسان الميزان» (٢٩٠/٣) (٢٩٠/٣) حيث أقر قول الحافظ الميزان» (٢٩٠/٣) ديث أقر قول الحافظ الذهبي «عباد بن صهيب البصري، روى عن حميد عن أنس بخبر طويل في الذكر على الوضوء، باطل». أهـ قلت: ولقد أورد الإمام الحافظ سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أبي أحمد الانصاري المعروف بابن الملقن (٧٢٠- ٨٠٨هـ) في كتابه «البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير» تخريج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير» قال: «إنه ورد في الدعاء على أعضاء الوضوء عدة

افرد الخبر من رواية أحمد بن مصعب المروزي عن حبيب بن أبي حبيب الشيباني عن أبي إسحاق السبيعي عن علي بن أبي طالب مرفوعًا نحوه، ثم ذكر أن أبا إسحاق السبيعي عن علي منقطع، وفي إسناده غير واحد يحتاج إلى معرفته والكشف عنه.

قلت: وهذا الطريق بينه الصافظ ابن حجر في الخيص الحبير في تخريج آحاديث الرافعي الكبير، (١٠٠/١) (ح١١٧)، وبين آنه ضعيف جدّا، وفي إسناده مَن لا يُعرف.

#### فائدة

أ- ننبُه طالب هذا العلم إلى أن كتاب «تلخيص الحبير» للحافظ ابن حجر هو تلخيص لكتاب «البدر المنبر» لشيخه الحافظ ابن الملقن.

ب في هذا الخبر من هذا الطريق سقط خفي يتبين ذلك من قول الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٤٩٨٤/٢٦٥/١٤): «عمرو بن عبد الله أبو إسحاق السبيعي روى عن علي بن أبي طالب، وقيل: لم يسمع منه وقد رآه». اه..

وأقره الحافظ ابن حجر في اتهذيب التهذيب

(٥٦/٨) قال: «عمرو بن عبد الله أبو إسحاق السبيعي والمغيرة بن شعبة وقد رآهما، وقيل لم يسمع منهما». وهذا عند علماء هذا الفن يسمى «المرسل الخفي» وهو أن يروي الراوي عمن لقيه أو عاصره ما لم يسمع منه بلفظ «يحتمل السماع».

فالمرسل إرسالا خفيًا لم يسمع من ذلك الشيخ أبدًا. أما المدلس فقد سمع من ذلك الشيخ أحاديث غير التي دلسها، فيروي عمن سمع منه ما لم يسمع منه، كذا ذكره العراقي في "فتح المغيث بشرح ألفية الحديث" (ص٨٠).

ج- في هذا الطريق أحمد بن مصعب المروزي قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢٢١/١٥٦/١): «أحمد بن مصعب المروزي عن عمرو بن هارون البلخي بحديث باطل لا يحتمل عمر مع ضعفه».

قلت: ومع هذا الضعف والإرسال الخفي الإسناد مظلم، وكفى به ظلمة أن يقول الحافظ ابن حجر:

«وفي إسناده من لا يُعرف».

٢- ثم أورد الخبر من طريق آخر أخرجه أبو العباس الحافظ جعفر بن محمد المستغفري في كتاب الدعوات من رواية المغيث بن بديل عن خارجة عن يونس عن الحسن البصري عن علي بن أبي طالب مرفوعًا نحوه.

قال ابن الملقن: وهنذا مرسل أيضًا؛ لأن عليًا رضي الله عنه خرج إلى العراق عقب بيعته واقام

الحسن البصري بالمدينة فلم يلقه بعد ذلك قاله أبو زرعة وغيره».

"" ثم أورد الخبر الذي جاءت به قصة دعاء الأعضاء عند الوضوء، الإمام الحافظ ابن الملقن من طريق ثالث عن محمد ابن الحنيفة قال: «دخلت على والدي علي بن أبي طالب وإذ عن يمينه إناء من ماء فسمًى ثم سكب على يمينه ثم استنجى وقال: اللهم حصّن فرجى..» خبر القصة موقوفًا.

قال ابن الملقن: رواه حافظ الشام ومؤرخها أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله الدمشقى المعروف بابن عساكر في «أماليه» من حديث أبي جعفر محمد بن منصور بن يزيد المقرن حدثنا داود بن سليمان عن شيخ من أهل البصرة يكنى أبا الحسن عن أصرم بن حوشب الهمداني عن أبي عمرو بن قرة عن أبي جعفر المرادي عن محمد ابن الحنفية.. فذكره عنه.

ثم قال الحافظ ابن الملقن: وذكره عنه الشيخ تقي الدين في «الإمام» وسكت عليه وذكره أيضًا الحافظ قطب الدين القسطلاني في كتابه «الموسوم بالأدوية الشافية في الأدعية الكافية».

قال الحافظ ابن الملقن بعد هذا التخريج: لكن أصرم بن حوشب المذكور في إسناده هو قاضي همذان وهو هالك، قال يحيى: كذاب خبيث، وقال البخاري: متروك الحديث، وقال النسائي: متروك الحديث، وقال الدارقطني: منكر الحديث، وقال ابن حبان: كان يضع الحديث على الثقات، وقال الفلاس: متروك يرمي بالارجاء.

قلت: وهذا الذي ذكره الحافظ الملقن من أقوال أئمة الجرح والتعديل في أصبرم بن حوشب قد ذكرها الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٠١٧/٣٧٢/١)، وقال: «أصرم بن حوشب أبو هشام قاضي همذان

قلت: وبهذا يتبين أن طرق قصة ادعاء

الأعضاء عند الوضوء لا تزيد القصة إلا وهنا على وهن بما فيها من كذابين ومتروكين، وهذا من علم الحديث التطبيقي للقاعدة التي أوردناها أنفًا عن أئمة الصناعة الحديثية.

تنبيه بمناسبة شهر رمضان:

نذكر القارئ الكريم بالرجوع إلى سلسلة «تحذير الداعية من القصيص الواهية» على سبيل المثال لا الحصير: قصية «صيام

امراتين، رمضان ١٤٢٣هـ، «قصة الراوي الذي صام سنة» رمضان ١٤٢٣. وقصة «رجاء ترخيص السحور حتى مطلع الشمس» رمضان ١٤٢٥، وقصة «الملائكة في شهر رمضان». وقصة «الريح المسماة المثيرة»، وقصة «اللواء الأخضر»، وقصة «ليلة الجائزة»، والتي يذكرها الخطباء والوعاظ في خطبة «عيد الفطر» رمضان ١٤٢٧هـ.

ثم نذكر القارئ بالصحيح من القصص في الصيام والأحاديث:

 ١- أوردناها وخرجناها وحققناها في عدد رمضان ١٤٢٧هـ في «البدائل الصحيحة».

٢- سلسلة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار المتفق عليه من أحاديث الصيام من الحديث (٢٣٧) حتى رقم (٢٦٦) ومن (٥٨٣) حتى (٥٩٢)، وهذه هي «الأربعون الرمضانية».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## فرصة.. انتهزها فربما لا تعود



الحمد لله الكريم المنان، المتفضل بالعفو والغفران، يهدي إلى الخيرات ويعفو عن الزلات ويجيبُ الدعوات، أصلي واسلم على سيدنا محمد أفضل الآنام، وأتقى من تهجد وقام، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه هداة الآنام والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم التناد

#### :اما بعدُ

فكلنا أصحاب ذنوب وخطايا، وليس منا من هو معصوم عن الزلل والخطأ، ولا يخفى على عاقل أن الذنوب والمعاصى شؤم على الأفراد والمجتمعات، تهلك الحرث والنسل وتنزع البركة وتمنع الرزق، وما حل بسالف الأمم من شديد العقوبات إلا بالذنوب وغلبة الأهواء، قال الله تعالى: "وَلُو أَنَّ أَمْلَ الْفَرَى مَامَنُوا وَالْمَعْ مِن الشَكَالِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كُذَبُوا وَالْمَعْ مِن الشَكَالِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كُذَبُوا وَالْعَراف: ٩٦].

فكم أهلكت المعاصبي من أمة! وكم دمرت من مجتمعات! وكم شردت من أفراد؟ قال الله تعالى: "وَكُمْ مَحِتْمُعْنَا مِن قَرْمُعْ كَانَتْ ظَالِمَةٌ وَأَنْشُأَنّا مُدَعًا قَوْمًا وَاخْرِيتَ" " [الأنداء: ١١]

يقول مجاهد رحمه الله: «إنّ البهائم تلعن عصاة بني أدم إذا اشتدت السّنة وأمسك المطر، وتقول: هذا بشؤم معصية بني أدم، يقول النبيّ صلى الله عليه وسلم: «وإنّ العبد الفاجر إذا مات يستريح منه العباد والبلاد والشجر والدواب، [مختصر مسلم 373، وهو في صحيح الجامع: ٥٨٧٢]

وليس من شرور ولا بلاء إلا وسبيه الذنوب والمعاصي، وما ظهرت المعاصي في ديار إلا اقحطتها، ولا تمكنت من قلوب إلا اعمتها، ولا فشت في أمة إلا أذلتها، بالمعاصي يهون العبد على ربه فتُرفع

## عبده أحمد الأقرع

مهابته من قلوب خلقه، ومَن يُن اللهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكُرِهُ [الحج: ١٨]، والذنب بعد الذنب يقطع طرق الطاعة، ويصد عن سبيل الخيرات، وتتحول العافية ويستجلب سخط الله.

بالمعاصي تزول النعم وتحل النقم، بسببها تتوالى المحن وتتداعى الفتن: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَقَّ يُغَيِّمُوا مَا الرعد: ١١].

#### باب التوية مفتوح:

ولما كان: أكل بني أدم خطاء، وخير الخطائين التوابون، [صحيح الجامع: ٥١٥]، جعل الله - بمنه وكرمه باب التوية مفتوحًا لعباده، مهما عظمت سيئاتهم، وكبرت خطيئاتهم، وارتكبوا العظائم والقواصم، من الفواحش والماثم، واختار سيحانه من الأزمان مواسم للطاعات، واصطفى منها أياما وليالي وساعات فضلا منه وإحسانا - تضاعف فيها الحسنات، وتكفرُ فيها السيئات، وتقالُ العثرات، وترفعُ فيها الدرجات، وتجاب فيها الدعوات، ويتوب الله على من تاب، وكان النبيُ صلى الله عليه وسلم

يُوصي باغتنام هذه الفرص والتعرض فيها لنفحات الله عز وجل، قال صلى الله عليه وسلم: «افعلوا الخير دهركم، وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإنَّ لله نفحات من رحمته، يصيب بها من يشاء من عباده، وسلوا الله أن يستر عوراتكم، وأن يُؤمِّن رَوعاتكم». [الصحيحة:

وما من شهر تكثرُ فيه نفحاتُ رحمة الله كشهر رمضان، قال صلى الله عليه وسلم: وإذا كان أول ليلة من شهر رمضانَ صُفَّدتِ الشياطينُ ومردةُ الجن، وغلَّقت أبوابُ النار فلم يُفتح منها باب، وفتحت أبوابُ الجنة فلم يُغلق منها باب، وينادي مناد كُلُ ليلة: يا باغي الضر أقصر، ولله

عَتَقاَّءُ من النار، وذلك كل ليلةً». [صحيح الحامع: ٧٥٩].

وها هو ذا هلال رمضان يلوح في الأفق إيذانا بشهر الخيرات، وإنَّ من نعم الله- أخى أنْ مَدُّ في عمرك لتدرك هذا الشهر العظيم، فكم غين الموت من صاحب، ووارى الثرى من حبيب. قال أحد الصالحين عند موته وقد بكى: «إنما أبكي على أن يصوم الصائمون لله ولستُ فيهم ويُصلي المصلون ولستُ فيهم،

فاقصد- أخي الحبيب- باب التوبة، واطرق جادة العودة، قال رسول الله صلى الله عليه

وسلم: «رَغْمَ انْفُ رِجِلِ دخلُ عليه رمضان، ثم انسلخ قبل أن يُغفُر له». [صحيح الجامع: ٣٥١٠].

فكم من أناس كانوا يتمنُون إدراك رمضان فلم يدركوه، فقد آتاك الله ما لم يؤت كثيرًا من خلقه. فجد أخي - في التوبة وسارع إليها كما أمرك الله: وكارعوا أخي - في التوبة وسارع إليها كما أمرك الله: وكارغوا أمدت يمنيوا إلى معين المنتون والأرش أير والجب دعوة الله: وأنه يتوا إلى المتورع والمنتون والمتورع والمتورع والمتورع والمتورع والمتورع والمتورع والمتورع والمتورع عدد من الكبائر كالشرك، والقتل، والزنى، وإن أحيث وعيل عملا مناطعاً وأركب المتورع والمتورع والمتورك والمتورع والمتور

الله تعالى: «وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيتًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَتَلْكُرُ تُفْلِحُونَ ، [النور:٣١].

وإن أجبت دعوة الله: متّعك متاعًا حسنًا. قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ السَّمْنُوا إِلَيْهِ لِيُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وإن أجبت دعوة الله: أحبك الله. قال الله تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ النَّوْيِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَعَلِّهِ مِنَ \* " " (البقرة: ٢٢٧].

وإن أجبت دعوة الله: دعا
لك حملة العرش قال الله
تعالى: ﴿ اللهِ عَلَيْنَ آلَيْنَ وَقُوْمُونَ
حَوِلَهُ يُسْتِحُونَ عِمَدِ رَجِّمَ وَقُومُونَ
بِهِ. وَسَتَعْفُونَ عِمَدِ رَجِّمَ وَقُومُونَ وَسَعْفُونَ لِللّٰهِ مَامُواً رَبّاً
وَمِعْمًا فَأَعْفِرُ لِللّٰهِ مَامُواً وَأَنْعُواً
وَمِعْمًا فَأَعْفِرُ لِللّٰهِ مَامُواً وَأَنْعُواً
وَمِعْمًا فَأَعْفِرُ لِللّٰهِ فَاللّٰهِ اللّٰهِ وَالنَّعُواُ
اللّٰهِ وَعَلَيْهُمْ وَمَن سَكِلْمَ عَلَيْ اللّٰهِمِ وَمُن سَكِمْ مِنْ اللّٰهِمُ اللّٰهِمُ وَمَن سَكِمْ مِنْ اللّٰهِمُ وَمَن سَكِمْ مِنْ اللّٰهِمُ وَمُن سَكِمْ مِنْ اللّٰهِمُ وَمُن سَكِمْ مِنْ اللّٰهِمُ وَالنَّهِمِ وَالنَّهِمُ وَالنَّهِمُ وَالنَّهِمُ وَالنَّهِمُ وَالنَّهِمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهِمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُ وَالنَّهُمُ وَالْمُولُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ وَالْمُعِلَى اللَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّوْلُولُولُهُمُ وَالْمُعِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُمُ النّهُ وَالْمُعِلَى اللَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ النَّهُمُ اللَّهُ وَالْمُعِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

التَّيِّنَاتِ يَوْمَهِ فَقَدْ رَجْمُتُهُ وَدَالِكَ هُوَ ٱلْفَوَّرُ الْمُعَلِّ الْعَافِرَ ٧- ٩].

وإن أجبت دعوة الله فرح الله بتويتك؛

قال صلى الله عليه وسلم: «للهُ أشدُ فرحًا بتوبة عبده حين يتوبُ إليه من أحدكم كان على راحلته بارض فلاة، فانفلت منه وعليها طعامه وشرابه فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلّها، وقد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدّة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح». [مسلم: ٢٧٤٧].

قال ابنُ القيم رحمه الله: ولم يجيء هذا الفرخُ في شيء من الطاعات سوى التوبة، ومعلومُ أنَّ لهذا الفرح تاثيرًا عظيمًا في حال التائبِ وقلبه، ومزيةٌ لا يُعبر عنها ..

فما أوسع حلم الله على عباده، وما أعظم فضله

من نعم الله- أخي- أن مد

عمرك لتدرك هذا الشهر

العظيم، فكم غيب الموت من

صاحب، ووارى الثرى من

وامتنانه، يؤكدُ ذلك قوله تعالى: "وَإِنْ لَنَوَارُ لَنَ تَابُ وَهَامَنَ وَعَلَ صَلِيعًا ثُمُ آهَنَى " [طه: ٨٢]، وقوله تعالى: "وَالَّذِيكِ إِنَّ هَمَانُوا فَلِيثَةٌ أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسُهُمْ ذَكَرُوا لَهُ فَاسْتَغَفُرُوا لِأَنْوَهِمْ وَمَن يَغَفِّ النَّوْبِ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُعِرُّوا عَلَ مَا فَمَكُوا وَهُمْ يَعْلَوكِ " [آل عمران: ١٠٥]، وقوله تعالى: "أَنْذَ يَعَلَوْا أَنْ لَتَهُ هُو يَقْبَلُ النَّوَيَةُ عَنْ عِلَيهِ وَيَاخُذُ الْمَسَدَقَتِ وَأَنْ اللهَ هُو النَّوْاتُ الرَّحِيمُ " [النّوبة: ١٠٤].

فالذنوب مهماً عظمت، فعفوُ الله أعظمُ، ومن ظنَّ أنَّ ذنبًا لا يتسع لعفو الله فقد ظنَّ بربَّه ظن السوءِ.

فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: "يا أبن أدم، إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي، يا ابن آدم لو أنك أتيتني بقراب الأرض خطايا

ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا لاتيتك بقرابها مغفرة.. [صحيح الترمذي: ٣٥٤٠، وصحيح الجامع: ٤٣٣٨].

فالفرصة سانحة، ووسائل الهدى حاضرة، ووسائل الهدى حاضرة، وباب التوبة مفتوحٌ، وليس على بابه من يمنع، ولا يحتاج من يلجُهُ إلى استئذان، وهي فإذا انتهت هذه الحياة فلا كرة ولا رجوع، فهيا وأنتم أولاء في دار العمل، وهي فرصة واحدة، فإذا انتهت لا تعود، فهيا إلى التوبة قبل فوات الأوان، هيًا من

اللوبه عبن هوم لا بيع فيه ولا خلال، هيا فالوقتُ قبل أن ياتي يومُ لا بيع فيه ولا خلال، هيا فالوقتُ غيرُ مضمون، هيا إلى التوبة قبل تغلق الأبواب، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبُ عَلَى أَهَم لِلَّذِيكَ مَمْ مَلْوَدُ الله عَلَيْ مَعْ مَعْ لَمْ فَقَ لِلَّذِيكَ مَمْ مُلُودُ الله عَلِيمًا مَحِمًا ﴿ وَلَيْ مَ اللّهِ مَا اللّهُ عَلِيمًا مَحِمًا ﴿ وَلَيْ مَ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

فيا أيها التاركون لما أوجب الله، المرتكبون ما حرم الله بادروا بالتوبة من الآن، واجعلوا من شهر رمضان نقطة تحول من الشرّ إلى الخير، من الشرك إلى التوحيد، ومن الظلم إلى العدل، ومن الخيانة إلى الأمانة، ومن العقوق إلى البر، ومن القطيعة

إلى الصلة، ومن الإساءة إلى الإحسان، ومن البدعة إلى السنة، ومن الكذب إلى الصدق، ومن مساوئ الأخلاق إلى مكارم الأخلاق، ومن أكل الحرام إلى أكل الحالل، ومن الفُرقة إلى الاعتصام، ومن التهاجر إلى البدء بالسلام، ومن مجالس الغيبة والبهتان إلى مجالس العلم والقرآن.

وانت أنت با أختاه فرّي إلى الله من التبرج والسفور إلى الحشمة والوقار حتى لا تكونين من أهل النار، فقد قال عليه الصلاة والسلام: "صنفان من أهل النار لم أرهما بعد، قوم معهم سياط كاذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات، رؤوسهن كاسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد

من مسيرة كذا وكذا». [مختصر مسلم: ١٣٨٨، وصححه الجامع: ٣٥٥٦].

والقرار القرار في المنزل المدار في المنزل المدارة الجبار، بذلك امر الرحمن: ﴿ وَقَرْنَ فِي مُوْوِنَكُنَّ الرحمن: ﴿ وَقَرْنَ فِي مُؤْوِنَكُنَّ الرحمن: ﴿ وَقَرْنَ فِي مُؤْوِنَكُنَّ الْمُحَالِقَةُ وَالْمِنَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ الْمُحَالِقَةُ الْمُحَالِقِينَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ المُحَالِقِينَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ المُحَالِقِينَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ المُحَالِقِينَ المُسَاوَةَ وَمَا يَبِثَ المُحَالِقِينَ المُعَلِّقِينَ المُحَالِقِينَ الْعِينَ المُحْلِقِينَ المُحَالِقِينَ المُحْلِقِينَ المُحْلِقِينَ المُحْلِقِينَا المُحْلِقِينَ المُحْلِقِينَ المُحْلِقِينَ المُحْلِ

قال ابن كثير رحمه الله: أي الزمن بيوتكن فلا تخرجن لغير حاجة، وانظري- أختاه- أين أنت من قول الله تعالى: "كَانَّا

النَّيُّ قُلْ لِأَزْوَجِكَ وَيَنَائِكَ وَشَاءِ الْمُوْمِيَّةِ عَلَيْهِنَّ مِن جُلِيْسِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَةِ أَنْ يُسْرَفَنَ قَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَاكَ عَلَيْهِنَّ مِن جُلِيْسِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَةِ أَنْ يُسْرَفَنَ قَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَاكَ عَنْهُ وَالْتُصِيَّا } [الأحزاب:٥٩]

إن إدراك رمضان فرصة عظيمة للتزود من الطاعات، والإقلاع عن السيئات، فإنها لو افلتت من اليد كانت حسرة يا لها من حسرة! لأن اسباب الغفران لا منتهى لها ولا حد يحدها، فمن حُرم المغفرة في شهر الغفران، والعتق من النار فهو المحروم حقّا، فليذرف على ما فرط دموع الأسى والحسرة، وهيهات أن تجدي الحسرة أو ينفع البكاء، بعد فوات الفرصة، وانقضاء المدة وانتهاء السباق، جعلني الله وإياكم ممن إذا زل تاب، وأن يرزقنا توبة نصوحًا قبل الممات. إنه هو الرحيم

ياب التوية مفتوح، وليس

على بايه من يمنع، ولا

بنالها الا الموفقون .

إن الحمد لله تحمده وتستعينه وتستغفره، وتعود بالله من شرور انفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد:

فقد امتن الله على عباده المؤمنين بصيام شهر رمضان وقيامه، واختص العشر الأواخر منه بأعمال وفضائل، ولنا مع هذه الأعمال والفضائل الوقفات الآتية:

الوقفة الأولى: أقسم الله تعالى بها لفضلها:
قال تعالى: «رَيَالٍ عَثْرٍ» (الفجر: ٢) أي:
العشر الأخيرة من رمضان، وهو ما رجحه
ابن عثيمين؛ حيث قال- رحمه الله - في
يقسيره قوله تعالى: «رَيَالٍ عَثْرٍ» [الفجر ٢]
قيل: المراد بالليالي العشر: عشر ذي الحجة،
وأطلق على الأيام ليالي؛ لأن اللغة العربية
واسعة...، وقيل: المراد بالليالي العشر،
ليالى العشر الأخيرة من رمضان.

أما على القول الأول الذين يقولون: المراد بالليالي العشر عشر ذي الحجة؛ فلأن عشر ذي الحجة؛ فلأن عشر ذي الحجة أيام فاضلة، قال فيها النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: (ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأمام العشر،...الحديث).

وأما الذين قالوا: إن المراد بالليالي العشر هي ليالي عشر رمضان الأخيرة، فقالوا: إن الأصل في الليالي أنها الليالي وليست الخواد

وقالوا: إن ليالي العشر الأخيرة من رمضان فيها ليلة القدر التي قال الله عنها إنها « مَنْ أَنِّ لَكُنْ أَنْ الله عنها إنها « مَنْ أَنِّ لَكُنْ أَنْ أَنْ أَنْ كُنْ أَنْ أَنْ كُنْ أَنْ لَكُولًا اللّول اللّول الأول الأول الأول الأول الله المناسقين العشر الأواخر من رمضان، وأقسم الله بها يختمون بها شهر رمضان الذي هو وقت فريضة من فرائض وأركان الإسلام، فلذلك فريضة من فرائض وأركان الإسلام، فلذلك أقسم الله بهذه الليالي». أهـ.



Upload by: altawhedmag.com

الوضد الثانية، فيها ليلة القدر، وقد ذكر العلماء فضائل عدة لتلك الليلة منها:

١- إنزال القران فيها: قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَرْكُمُ فِي لِيَّوْ ٱلْفَكَّرِ ﴾ (القدر ١) وقال إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَنْهَ مُنْزَكَّةٍ (الدخان ٣)، فقد أنزل الله القرآن من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنيا جملة واحدة في تلك الليلة، ثم أنزل بعد ذلك منجّمًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم بحسب الوقائع والأحداث خلال ثلاث وعشرين سنة، فعن ابن عباس أنه سأله عطية بن الأسود، فقال: «وقع في قلبي الشك: قول الله تعالى: «شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن»، وقوله: «إنا أنزلناه في ليلة مباركة»، وقوله: «إنا أنزلناه في ليلة القدر»، وقد أنزل في شوال، وفي ذي القعدة، وفي ذي الحجة، وفي المحرم، وصفر، وشهر ربيع؟ فقال ابن عباس: إنه أنزل في رمضان، في ليلة القدر وفي ليلة مباركة حملة واحدة، ثم أنزل على مواقع النجوم ترتيلاً في الشهور والأيام» (أخرجه ابن كثير في عمدة التفسير وصححه العلامة أحمد شباكر).

"- إنها ليلة خير من الف شهر، " (القدر ٣)، والف شهر أكثر من ثلاث وثمانين سنة) وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أتاكم شهر رمضان، شهر مبارك، فرض الله عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب الجحيم، وتغل فيه مردة الشياطين، وقيه ليلة هي خير من الف شهر، من حُرم خيرها فقد حرم» (أخرجه السيوطي في الجامع الصغير وصححه الآلباني).

"- تنزل الملائكة والروح فيها:
قال تعالى " تَرُنُ الْلَكِيّةُ وَالْرُوحُ فِيها اللّهِ تَمْمِ لَنَّ اللّهِ وَقُولُهُ: (تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر، أي: يكثر تنزل الملائكة في هذه الليلة لكثرة بركتها، والملائكة يتنزلون مع تنزل البركة والرحمة، كما يتنزلون عند تلاوة القرآن ويحيطون بحلق الذكر، ويضعون أجنحتهم لطالب العلم بصدق تعظيمًا له. وأما الروح فقيل: المراد به هاهنا جبريل عليه السلام، فيكون من باب عطف الخاص على العام وقيل: هم ضرب من الملائكة. كما تقدم في سورة « النبا « والله أعلم اهد.

٤- يقدر فيها الأجال والأرزاق خلال العام

ي قوله تعالى ، كَثَرُ هِنَ حُقَّ تَطَلِيم الْتَخِي، قال الشوكاني في فتح القدير: , سلام هي أي ما هي إلا سلامة وخير كلها لا شر فيها: وقيل هي ذات سلامة من أن يؤثر فيها شيطان في مؤمن أو مؤمنة.

قال تعالى: « إِنَّ الْرَائِينُ فَي اللهِ مَنْ كُونُ إِنَّا كُنَّ مُعْدِينَ وَالدَّانِ: ٤) قال الماوردي في النكت والعيون: «في تأويل ( في أن حكر ) أربعة أوجه: أحدها: الأجال والأرزاق، والسعادة والشقاء، من السنة إلى السنة، قاله ابن عباس. الثاني: كل ما يُقضى من السنة إلى السنة، إلا الشقاوة والسعادة، فإنه في أم الكتاب لا يغير ولا يبدّل، قاله ابن عمر. الثالث: كل ما يُقضى من السنة إلى السنة إلى السنة إلى السنة من انظلاق الألسن بمدحه وامتلاء القلوب من من انظلاق الألسن بمدحه وامتلاء القلوب من هيئية، قاله بعض أصحاب الخواطر».اه.

م انها سلام حتى مطلع الفجر: (القدر: ٥)، وقال قال تعالى " أن من عن مطلع الفجر: (القدر: ٥)، وقال الشوكاني في فتح القدير: "سلام هي أي ما هي إلا سلامة وخير كلها لا شر فيها، وقيل هي ذات سلامة من أن يؤثر فيها شيطان في مؤمن أو مؤمنة. قال مجاهد: هي ليلة سالمة لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سوءًا ولا أذى. وقال الشعبي: هو تسليم الملائكة على أهل المساجد من حين تغيب الشمس إلى أن يطلع الفجر يمرون على كل مؤمن ويقولون السلام عليك أيها المؤمن». اهـ.

آن الله انزل في فضلها سورة كاملة:
 تُتلى إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وهي سورة القدر ﴿إِنَّ أَيْرَكُمْ مِنْ اللهِ الْقَدْدِ ﴿ وَمَا أَيْرُكُمْ مَا اللهِ الْمُدَدِ ﴿ وَمَا أَيْرُكُمْ مَا اللهِ مَنْهِ ﴿ أَنْ اللّهِ مَنْهُو ﴿ ) لَيْزُلُ الْمُلْتِكُمُ الْمُدَدِ عَيْرٌ مِنْ الْهِ مَنْهُو ﴿ ) لَيْزُلُ الْمُلْتِكُمُ أَلَيْهِ مَنْهُو ﴿ ) لَيْزُلُ الْمُلْتِكُمْ أَلْمُدَا مِنْ الْهِ مَنْهُو ﴿ ) لَيْزُلُ الْمُلْتِكُمْ أَلْمُدِ اللّهِ مَنْهُو ﴿ ) لَيْزُلُ الْمُلْتِكُمُ أَلْمُدَا اللّهِ مَنْهُو ﴿ )

#### وَالْرُوحُ فِيهَا مِاذِنِ رَبِهِم مِن كُلِ أَنْنِ ۞ سَلَقُرُهِمَ حَنَّى مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ \* [سورة القدر].

٧- مغفرة ننوب من قامها:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا، غُفر له ما تقدم من ننبه، ومن صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ننبه، (رواه البخاري ومسلم).

فقد علق الله تعالى نيل المغفرة في ليلة القدر على هذين الشرطين «الإيمان والاحتساب»، ومعنى ذلك: إيماناً: تصديقاً بثواب الله أو أنه حق، أي الإيمان بأنه من أمر الله ومن أمر رسوله صلى الله عليه وسلم، والإيمان بحقيقة هذا الثواب. واحتساباً: لأمر الله به طالباً الأجر من وراء هذا العمل، أو إرادة وجه الله لا لنحو رياء فقد يفعل المكلف الشيء معتقداً أنه صادق لكنه لا يفعله مخلصاً بل لنحو خوف أو رياء.

٨- استجابة الدعاء فيها:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «قلت: يا رسول الله أرأيت إن علمت أي ليلة هي ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: قولي اللهم إنك عفو كريم تحب العفو فاعف عني» (أخرجه الترمذي وصححه الألباني)، فقول عائشة، ورد النبي صلى الله عليه وسلم عليها يدل على أن الدعاء مستجاب فيها عن غيرها من الليالي.

#### الوقفة الثالثة:

العث على اغتام العشر الأخيرة من ريضان:
فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يغتنم العشر
فيجتهد فيها ما لا يجتهد في غيرها، فعن عائشة
رضي الله تعالى عنها قالت: «كان النبي صلى الله
عليه وسلم إذا دخل العشر شد مئزره وأحيا ليله،
وأيقظ أهله» (متفق عليه)، زاد مسلم: (وجد وشد
المئزر). وكانت تقول رضي الله عنها: «كان رسول
الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في رمضان ما لا
يجتهد في غيره» (رواه مسلم)، وفي الصحيحين
عنها قالت: «كان النبي يخلط العشرين بصلاة
ونوم، فإذا كان العشر شمر وشد المئزر». وكان علي
رضي الله عنه يقول: «كان النبي صلى الله عليه
وسلم يوقظ أهله في العشر الأواخر من رمضان»
(رواه الترمذي وصححه الألباني).

ويكمن الاجتهاد في العبادات الآتية: أولا: الاعتكاف:



كان النبي صلى الله عليه وسلم
يغتتم العشر فيجتهد فيها ما لا
يجتهد في غيرها، فعن عائشة
رضى الله تعالى عنها قالت؛
بكان النبي صلى الله عليه
وسلم إذا دخل العشر شد
منزره وأحيا ليله، وأيقظ

فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف في العشر الأواخر ويقول: التمسوها في العشر الأواخر – يعني ليلة القدر» (رواه البخاري ومسلم وأحمد واللفظ له)، وعنها «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده» (رواه البخاري).

قال تعالى: ﴿ وَمِنُ النِّيلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ مَافِلَةٌ لَكُ عَكَىٰ أَن الْعَلَى وَمِنُ النِّيلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ مَافِلَةٌ لَكُ عَكَىٰ أَن السّراءَ ٩٩]، فقد حث سبحانه وتعالى نبيه على التهجد، وما ذاك إلا لفضله، وعن عائشة رضي الله عنها قالت كان رسول الله ينام أول الليل ويحيي آخره، ثم إن كانت له حاجة إلى أهله قضى حاجته ثم نام، فإذا كان عند النداء الأول وثب فافاض عليه الماء، وإن لم يكن له حاجة توضا، (متفق عليه)، ولا شك إن كان هذا حث عام على التهجد فهو يزداد تاكيد في رمضان.

ثالثًا: قراعة القران:
فعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال سمعت
رسول الله يقول: «اقرعوا القرآن فإنه يأتي يوم
القيامة شفيعًا لأصحابه اقرعوا الزهراوين البقرة
وسورة أل عمران فإنهما تأتيان يوم القيامة
كانهما غمامتان أو كانهما غيايتان أو كانهما
فرّقان من طير صواف تُحاجًان عن اصحابهما

اقرعوا سورة البقرة فإن أخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة، (رواه مسلم) وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلي الله عليه وسلم قال: «مَن قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول ألم حرف، ولكن ألف حرف وميم حرف، (رواه الترمذي وصححه الألباني)، ولتعلم أخي الحبيب أن القرآن الكريم أكثر من ثلاثمائة وعشرين ألف حرف، فمن قرأ القرآن كله مرة واحدة، فقد جمع أكثر من ثلاثة ملايين حسنة، فما بالنا نزهد في هذا الفضل العظيم؟!

, ابعا: الصدقة:

فعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: «كان النبيُّ صلِّى اللهُ عليه وسلَّمَ أجودَ الناس بالحَير، وكان أجودَ ما يكونُ في رمضانَ، حينَ يلقاهُ جبريل، وكان جبريلُ عليه السلامُ يلقاهُ كلَّ ليلةَ في رمضانَ حتى ينسَلخَ، يعرضُ عليه النبيُّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ القرآنَ: فإذَا لَقيَهُ جَبريلُ عليه السلامُ، كانَ أجودَ بالخير من الريح المرسلة، (رواه البخاري) ومن أبواب الصدقات، ما يقوم به البعض الآن من تقديم شنطة رمضان للفقراء، وكذا إفطار الصائمين

فعن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ألا أنبَّئُكُم بخير إعمالكُم، وأزكاها عند مليككُم، وأرفعها في درجاتكم وخير لكم من أن لكم من إنفاق الذَّهب والورق، وخيرُ لكم من أن تلقوا عدوكُم فتضربوا أعناقهُم ويضربوا اعناقكُم، قال: نكرُ الله تعالى قال معاذُ بنُ جبل ما شيءُ أنجى من عذاب الله من نكر الله، (روأه الترمذي وصححه الالبائي).

Salamil Hunder

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تسحُروا، فإن في السُّحورِ مركةً» (رواه البخاري ومسلم).

سابعا زكاة الفطر:

فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة» (رواه البخاري ومسلم)، وعنه أيضًا «كانوا يعطون قبل

هل تعلم أخي العبيب أن القرآن الكريم أكثر من ثلاثمائة وعشرين ألف حرف، فمن قرأ القرآن كله مرة واحدة، فقد جمع أكثر من ثلاثة ملابين حسنة، فما بالنا نزهد في هذا الفضل العظيم الإ

الفطر بيوم أو يومين» (رواه البخاري) قال الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله في «الشرح الممتع»: «وقوله (بيوم أو يومين) أو للتخيير، فيجوز أن تخرج قبل العيد بيوم أو يومين، وإن قلنا: للتنويع فالمعنى قبل العيد بيوم إن كان الشهر ناقصا، وقبله بيومين إن كان تاما، وعلى هذا تخرج في الثامن والعشرين، لا في السابع والعشرين، وهذا فعه احتمال» أه...

الوقفة الرابعة: الأعمال بالخواتيم:

فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حدَّثنا رسول الله صلَّى الله عليه وسلم وهو الصادقُ المصدوقُ: (إنَّ أحدَكم يُجمعُ في بطن أمّه أربعين يومًا، ثم يكونُ عَلقَةٌ مثلَ ذلك، ثم يكونُ مُضغَةٌ مثلَ ذلك، ثم يبعث اللهُ إليه ملكًا باربع كلمات، فيكتُبُ عمله، وأجله، ورزقَه، وشقيُّ أم سعيد، ثم يُنفَخُ فيه الرُوخ، فإنَّ الرجلَ ليعملُ بعملِ أهلِ النار، حتى ما يكونُ بينه وبينها إلا ذراع، فيسبقُ عليه الكتابُ فيعملِ بعملِ أهلِ الجنة فيدخلُ الجنة. وإنَّ الرجلَ ليعمل بعملِ أهلِ الجنة، حتى ما يكونُ بينه وبينها إلا ذراع، فيسبقُ عليه الكتابُ، فيعملُ بعملِ أهلِ النار، في الطاعة في العشر الأواخر جاء ليستدرك المسلم ما فاته من العمل، ولعل الله يختم له به.

والله الموفق.



قال اللَّه تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُيْبَ عَلَيْكُمُ الْسَيَامُ كُمَا كُيْبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَلِكُمْ المَلَكُمْ مَنْ فَكُونَ فَنَ كَانِ مِنكُمْ مَرِيشًا وَنَعْقُونَ فَنَ كَانِ مِنكُمْ مَرِيشًا أَوْ عَلَى اللَّذِينَ يُطِيعُونَهُ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيعُونَهُ وَمَنَ عَلَيْ عَبْرًا فَهُو حَبِرً لَهُ وَأَن وَقَلَ الدِينَ يُطِيعُونَهُ وَاللَّهِ عَبْرًا فَهُو حَبِرًا فَهُو حَبِرً لَهُ وَأَن وَلَا عَلَيْ وَمُونَ اللَّهِ مِنْ عَلَيْ وَأَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَن اللَّهُ وَأَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَالِهُ وَاللَّهُ وَلَالَهُ وَاللَّهُ وَلَالَٰ اللَّهُ وَاللَّ

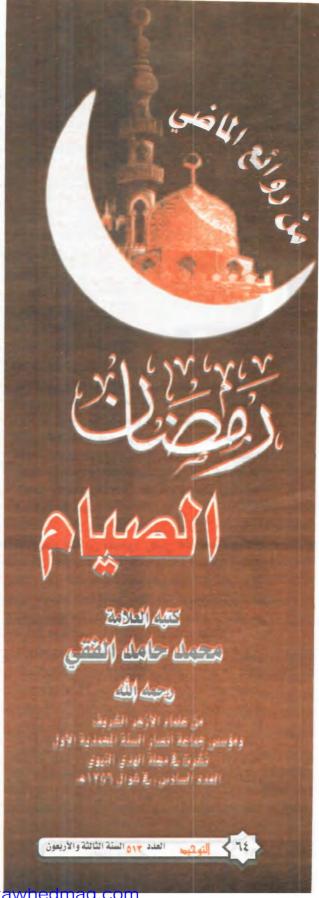
وما أوحى الله تعالى بالشرائع إلى من يصطفيهم من أنبيائه في مختلف العصور، وما أنزل من أحكام وعبادات في تلك الشرائع الإلهية، إلا لإصلاح الإنسان وتزكية نفسه وتطهيرها، مما يحاول الشيطان أن يكدرها به من وساوس ومفاتن؛ وما يزينه لها من فسوق وعصيان، كلما ازدادت منه واستحبته كلما ارتكست في مهاوي السفال الحيواني، وتلطخت في حماة الشيطانية النجسة الرجسة.

وكلما تطهرت منها، وتأصلت فيها كراهيتها، وامتزج بذراتها محبة الله ومحبة طاعته، وقامت له سبحانه على قدم العبودية وأخلصت له ذل الخضوع، وصدقت في رهبة الخشوع، كلما ارتفعت في معارج الكمال؛ وارتقت إلى درجات الحياة الهنيئة والعيش الرغد في الحياة الدنيا؛ ولتحظى يوم القيامة بمقام الأبرار.

كمال العبد بكمال العبودية

وما كمال الإنسان إلا بغلبة روحانيته العاقلة على حيوانيت الجاهلة، وقهر معنويات الحكيمة لماديته السفيهة الطائشة؛ وسيطرة قلبه الصالح، ونفسه المطمئنة على شهواته الجامحة ونفسه الأمارة.

تلك هي الكمالات الإنسانية؛ وما تكون هذه الكمالات ولا شيء منها إلا من غراس النبوة، وما نماؤها وامتداد ظلها، وكثرة ثمارها إلا بسقيها من ماء العلم الإلهي الذي ينزل من السماء صافيًا على أرض القلوب فتهتز وتربو، وتخرج من كل الثمرات الطيبات المباركات، ما به سعادة الإنسانية، وفلاحها في دنياها وأخرتها: في الفرد والأسرة والجماعة والأمة،



Upload by: altawnedmag.com

وفى القرون والأجيال يبقى نورها مشعا للناس يقتبسون منه، ويستمر شذاها عنقا يفوح عسره لكل مستمتع، وصوتها غردًا في أذن كل محب صدق في حبه، إذ عرف أن مكانة القلب

الرفيعة لا يليق أن يتبوأها إلا محبة الله ومحبة ما يحبه الله من قول وعمل وهدي وسمت، وخلق وصفة، وظاهر وباطن: ﴿ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ اللَّلَّ اللَّهِ اللَّالِي اللَّهِ اللَّالَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّل مُنْكَا فِي رَبِهُمْ وَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ، [العقرة: ٥]. العبادة حبل يصل العبد بربه

جعل اللَّه الرحمن الرحيم من تلك العبادات حب الا يصل بها قلب عباده المهتدين إلى حضرة قدسه، ويجذبهم بها إلى رياض قربه؛ ليتمتعوا بما مدلهم من موائد فضله العظيم ولينعموا على بساطرحمته بما وهب لهم من أعطياته الواسعة التي لا تساوي الدنيا وأمثالها معها بجانبها عندهم قلامة ظفر ولا دونها: « ﴿ مَا مُلَّا فَفَسُّ مَّا أَخْفِي لِلْهُمْ مِن فَرَةِ أَقْبِنِ جَزَّلًا بِمَا كَانُوا فِيمَنْلُونَ ، [السجدة: ١٧]، «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب

وإن قومًا فهموا في تلك العبادات التي هي منح إلهية، وصلات رحمانية، ونفحات قدسية: أنها تكاليف وأعمال قهرية ومشعقات تأديبية لمحرومون كل الحرمان من ذوق شرابها العذب، وورود منهلها النمير، وبعيدون كل البعد عن اكتناه رُوحها السامية، وعلى بصائرهم غشاوة أن تشهد إشراق هـ ذه النفحـات علـى الأرواح فتسموا بها إلى عليين.

العبادات تشريف ومنحة وليست تكليف وكلفة لن يعقل ليست العبادات تكليفًا، بل هي تشريف، ليست العبادات مشقات، بل هي نعيم ومسرات، ولكن أكثر الناس لا يعقلون.

لماذا كانت منصة الصلاة للحبيب صلى الله عليه وسلم ليلة عُرج به إلى فوق السماوات، حتى كان قاب قوسين أو أدنى؟ ذلك لأنه أسعده

جعل الله الرحمن الرحيم من في هذه الليلة بلذة القرب، ووصله العبادات حبالا يصل بها قلب عباده المهتدين إلى حضرة قدسه، ويجذبهم بها إلى رياض قربه .

فى ساعة القرب بحديث الحبيب إلى حبيبه، فذاق قلب الرسول صلى الله عليه وسلم من ذلك اللذة الروحية العليا، وأشرقت نفسه الكريمة في ذلك

الوقت بنور صفوة الصفوة، وخيرة الخيرة، وسمو "سُبْحَنَّ ٱلَّذِئ أَشْرَىٰ يَعْبَلِيهِ، [الإسراء: ١].

فكان من الصعب على الحبيب صلى الله عليه وسلم البعد بعد نعيم القرب، وكان الله به أرحم من أن يمنعه تلك النعمة بعد أن عرفها وتمتع بروحها، فمنحه الصالة؛ لتكون الصلة بين الحبيب وحبيبه كلما اشتاق إلى لذة القرب، ومن ثم قال: «وجُعلتْ قرة عيني في الصلاة». وكان يقول: «يا بلال، أرحنا بالصلاة». ويقول عن الله عز وجل: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سال، فإذا قال العبد: «الحمد لله رب العالمين». قال الله تعالى: حمدنى عبدي، وإذا قال العبد: «الرحمن الرحيم». قال اللُّه تعالى: أثنى على عبدي، وإذا قال العبد: «مالك يوم الدين». قال: مجدنى عبدي، فإذا قال: «إياك نعبد وإياك نستعين». قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سال. فإذا قال: «اهدنا الصيراط المستقيم صراط الذيين أنعمت عليهم غيس المغضوب عليهم ولا الضالين». قال: هذا لعبدي، ولعبدي ما سأل.

العبد يقبل على ربه، والله يتكرم بالإقبال على عبده، العبد يستفتح باب ربه، والله يتفضل بفتح باب الوصول لعبده، العبد يكلم ربه بأصدق الحديث وأحب الذكر إلى ربه، واللَّه يسمع لعبده ويجيب عبده كلمة بكلمة، ودعوة باحاية.

وافهم قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن العبد إذا قام يصلى فإنه إنما يناجي ربه، فلينظر أحدكم من يناجي". و المناجاة: هي الكلام الذي لا يدركه إلا المتحدثان مع بعضهما. حضرة القرب والمراقبة لله والعبة الخاصة من طلوع الفجر إلى غروب الشمس.

الصوم جُنة؛ لأنه يدخل في

صاح به: إنى مع ربي، إنى مع سيدي، إنى مع مليكي، إنى في رساض القرب، إنى على موائد الغضل، فاذهب عنى، لا تحرمني من ربى ولا تقطعنى عن ربى، ولا تحل بينى ويسن ربى أرحم الراحمان، الذي يغذي

روحي وقلبي من غذاء رحمته، ويفيض على نفسى من سحائب فضله ويره، وهذا هو سر قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إني أبيت عند ربی يطعمنی ويسقين».

فإذا ما حظيت أيها الصائم بلذة هذا القرب الإلهي، وإذا ما سعدت بنفحة من نفحات «عند ربى ازكتَ نفسُك، واتسع مدى نور قلبك، وغلبت عليك الحكمة في قولك، وعملك، وبرئت من مرض السفه والطيش، والجهل وسوء الأخلاق.

فإذا ما غربت الشيمس تبلغت بيعض ما يقيم صليك إنقاءً على وعاء تلك الروح، وحفظا لسياج القلب، ولم ترتع في الأطعمة والأشربة كالحبوان حتى بنتفخ، ولا يجد للنفس محلا.

فإذا ما جاء الليل ونامت أعين الغافلين، قمت تناجى ربك، وتتحدث إليه بكلامه المجيد، ووجدت من صيامك النهار أكبر عون لقلبك الصافي ونفسك الزكية، على لذة هذه المناجاة وتلاوة أي الذكر الحكيم، ولقيت من ذلك لذة دونها والله كل ملاذ الحياة الدنيا، وشهدت عندئذ سر جعل الله الصعام في شهر رمضان الذي أنزل فعه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان، ورأيت من أبواب الفقه والفهم في أيات القرآن، وقطفت من ثماره الدانية بصفاء نفسك وطهارة قلبك، وإشعاع روحك، ما ترى منه العجب العجاب، وهذا - والله أعلم - سر من أسرار: «كان جبريل يدارسني القرآن في رمضان».

وإن ثمرات القرآن وخيراته الحسان - والله - لا ينالها إلا من غلب صفاء قلوبهم وطهارة نفوسهم على ظلمات حدوانيتهم، وشهوات بطونهم وفروحهم، والحدوان الشهواني المظلم، ما له وللقرآن وهداه ونوره وفرقانه ورحماته اولئك

من أجمل القاب العياد فاسمع إلى مبدأ خطاب الله في الصيام، ودعوته أحيابه إلى هذا الباب من الجود والرحمة، يناديهم بأحب الألقاب وأطيب الأسماء، وأعذبها على قلوبهم: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أمَنوا»، وهو مع عذوبته وجماله خطاب تكرمة وتشريف، كثبانه في خطاب حبيبه صلى الله عليه وسلم: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ» «يَا أَيُّهَا الرُّسُول»، ثم يقول: «لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ»، وأجمع إلى هذا قول النبي صلى الله عليه وسلم: «الصوم جُنــة». فالجنة: هي الوقاية التي يقى المؤمن بها إيمانه من كل ما بخافه عليه، فإنه ليس عند المؤمن أعز ولا أغلى من إيمانه، فهو يخاف عليه أشد من خوفه على بصره وسمعه وعافيته في كل جسمه، فبماذا يقى إيمانه مما يكره؟ وبم يجن إيمانه ويحفظه مما يضاف لا يجد لإيمانه وقاية وصيانة إلا من طريـق العلم النافـع، وليس له علـم نافع إلا من القرآن الذي هو الروح، وهو النور؛ وهو الهدى، وهو الفرقان، وهو الذكر الحكيم؛ فيلبس من درع القرآن، وهدائة القرآن وأدب القرآن ومواعظ القرآن، وشيرائع القرآن ما يحن إيمانه ويقيه كل ما يكدره، أو ينقصيه أو يذهب به من بذاء اللسان وسفه الأحلام، والجهل والفسوق والعصيان، وما إلى ذلك من كل ما يوسوس به أو يزينه شبياطين الإنس والجن، في السبر والعلن، والظاهر والباطن، والقلوب والأعمال.

الله أكبر هذا كله

ىسمى تكلىفا،

ويقال عليه: إنه

ولا قوة إلا بالله.

مشاق تادىسة؟!

سعمان الله، ولا حول

كلها من صيام وغيره.

وهذا وربك شان العبادات

الصوم جنة؛ لأنه يدخل في حضرة القرب والمراقبة للبه والمعية الخاصة من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، ساعات من النهار طويلة بجاهد فيها كل عوامل الشير، من نفس وقرين وشيطان، وفتن محيطة. وكلما دعاه من تلك داع،

العدد ١٢٥ السنة الثالثة والأربعون

عنها مبعدون، قلوبهم في آكنة مما يدعون إليه، وفي آذانهم وقر، وهو عليهم عمى. نعوذ بالله من ذلك ونساله العافية.

وهل لك أيها الصائم أن تلحظ سر من أسرار أي الصيام:

يَادِي عَنِي فَإِنْ ثُنْدِينٌ أَجِبُ دَعْوَةَ اللَّاعِ مَنْ اللَّهِ عَنِي فَإِنْ ثُنْدِينًا أَجِبُ دَعْوَةً اللَّاعِ

[البقرة: ١٨٦] تأملها جيدا، ثم ارجع إلى قراءة الآيات من أولها، وقف عند هذه الآية وتمعن فيها كثيرا، فإنه سينفتح لك منها سر الصيام، وتشهد منها حكمة الصيام، وأنه القرب الحقيقي من الله الذي يقول لك: لا تستصعب الأمر فهو عليك هين ويسر، إذا رشدت وهديت، ولا تعبأ بما يلقى في طريقك من عقبات، فاقتحمها واسرع إلى ربك تلق ربك منك قريب.

ملق ربك شف تريب. أقدم على ربك على متن: "لَعَلَّكُمْ تَتُقُونَ"، وعلى نور: "شَهْرُ رَمِضَانَ الذِيَ أَنزِلَ فيه الْقُرْآنَ هُدى للنَّاسِ وَبَيْنَاتِ مِّنَ الْهُدَى وَ الْفُرُقَانِ وَاطرح تحت قدمك تلك الخزعبلات والسفاسف الحيوانية التي طالما حشي بها المحجوبون راسك، وسودوا بها صفحهم، من أن حكمة الصيام أن تتعذب النفس بالم الجوع والظما لتحس بحاجة الفقير والمسكين.

أفهام شاردة وعقول تانهة

أف لهذا القول، فوالله ما تحس نفس تعرف هذا للصيام إلا إحساس الحيوان الذي يربط في الوتد ويمنع عن الكلأ والمرعى، فما يكاد يفلت من رباطه حتى يرتع ويرتع ويرتع، إلى أن تمتلئ بطنه فيستلقي في غيبوبة من الوخم والبطنة، فلا يعي ولا يعقل، ولا يحس بنفسه ولا بفقير ولا مسكين، وما يزداد بالصيام إلا حيوانية شرسة، وظلمة فوق ظلمة، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وطلمة قوق عصاء ويسول ويسول من المناه والله - هؤلاء مساكين، ما فقهوا من الدين ولا من الطاعة شيئًا، حتى زعموا أن الصلاة وقيام رمضان ما هو إلا حركات رياضية لهضم ما ملئوا به بطونهم من الطعام والشراب، فكان ذلك عندهم نقرًا وإسراعًا وعبثًا بالصلاة، ولعبًا

من حكمة الصيام: القرب الحقيقي من الله الذي يقول لك: لا تستصعب الأمر فهو عليك هين ويسر، إذا رشدت وهديت، ولا تعبا بما يلقى في طريقك

من عقبات.

بدين اللَّه، وإنا للَّه وإنا إليه راجعون. اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون.

وحين استولت على نفوسهم هذه السخافات والجهالات فاكسبتها ظلمات فوق ظلمات، قالوا في الدين بغير علم

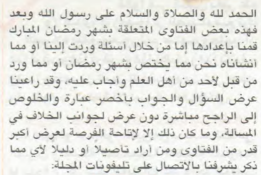
ولا هدى؛ إذ زعموا أنّ الصيام مع ترك الصياة ينفع، وصور لهم عبثُهم وجلُهم: أن هذا فرض وهذا فرض، وهذا تكليف وهذا تكليف. وهذا حظهم من الدين إذ أخذوه من غير أصله، واستقوه من حثالة الأراء، وغسالة الأفكار.

الدين قال الله قال رحوله قال الصحابة ليس في المافي: أما إنهم لو استقوا الدين من منبعه الصافي: القرآن والسنة الصحيحة الطيبة المباركة، لوجدوا أن كل تلك العبادات عقد واحد انتظمت قلب العبد لتوصله إلى ربه، وكلها مرتبطة بالآخر أوثق ارتباط؛ ومتصل به أتم اتصال، ومرجعها إلى الصلاة التي يقول فيها الرسول صلى الله عليه وسلم: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وعلى قدر حظ العبد من الصلاة على قدر حظه من الإسلام، فمن لا حظ له في الصلاة فلا حظ له في الإسلام، وإنها هي أوثق الصلاة، فلا حظ له في الإسلام، وإنها هي أوثق الصلات، من عندها، فمحال أن ينتظم من أي ناحية سواها أي محال، مهما حاول وموه الذين لا يفهمون إلا ظواهر القول وقشور الكلام.

فيا أيها الذين أمنوا وثقوا رباط قلوبكم بالله حق التوثيق، و عنطرا على المكوّر والمسكوّر والمسكوّة الوُسطى وَوُمُوا يِنْ تَنتينَ البقرةِ: ٢٣٨].

واقتحوا أبواب القرب من الله على مصاريعها في شهركم هذا بالصوم، واجنوا فيه قلوبكم وإيمانكم بتلاوة القرآن، والتخلق بخلق القرآن، والتخلق بخلق القرآن، والتادب بأدب الرسول صلى الله عليه وسلم، وما كان أدبه إلا القرآن، ولا تضيعوا على انفسكم هذه الفرص السعيدة، فالمحروم في الدنيا والآخرة من ضيعها. ونسأل الله لنا ولكم الهدائة والتوفيق.

اعداد/اللحنة العلمية بالمجلة



#### الأعذار البيعة للفطر

س- ما هي الإعذار التي تبيح الفطرا ج: الأعذار ثلاثة أنواع:

اه لا نوع ببيح الفطر ولا إطعام على من أفطر:

الجنون: ولكن إذا كان المجنون يفيق أحيانا ويجن أخرى فإنه يجب عليه الصيام حال إفاقته.

الهرم الذي يبلغ يصاحبه حد الهذبان قياسا على الصبى قبل تمييزه. ولكن إذا كان يميز أحيانا ويهذى أحيانًا فإن الصيام بحب عليه حال تمييزه.

- الصغير الذي لم يبلغ.

فانيه نوع ببيح الفطر وعليه الإطعام بدلا عن الصيام: كالمرض الذي لا يرجى برؤه، والكبير الذي لا يستطيع الصيام ومن أفطر يطعم عن كل يوم مسكينا.

> ثالثا: نوع ببيح الفطر ويجب على صاحبها قضاء صيام الأيام التي افطرها عند زوال عذره وهي خمسة: المرض الذي يرجى يرؤه، والمسافر سفرًا بييح الفطر وهو الذي تقصير فيه الصلاة، والحائض والنفساء، والحامل والمرضع، وحاجة دفع ضرورة غيره: فمن احتاج للفطر لدفع ضرورة غيره كإنقاذ غريق أو نحو ذلك ولا يمكنه إنقاده الا بالتقوى على ذلك بالأكل والشرب

جاز له الفطر، والدليل حديث أبى سعيد الخدري رضي الله عنه وفيه قال صلى الله عليه وسلم: (إنكم مصبحو عدوكم والفطر أقوى لكم فأفطروا، وكانت عزيمة فأفطرنا) رواه مسلم، ولأن ما لا يتم الواجب الا يه فهو واحب.

## س: رحل مريض بينظر الشفاء ليصبوم، فمات، فماذا

ج: ليس عليه شيء ؛ لأن الصيام حق لله تبارك وتعالى، وجب بالشرع ومات من يجب عليه قبل إمكان فعله، فسقط إلى غير بدل كالحج.

س: رجل قرر في إحدى الليالي من رمضان أن يسافر غدا في النهار، فهل يجوز له أن يبيت نية الإفطار؟ ج: لا يجوز له ذلك، بل ينوي الصيام، لأنه لا يدري ما يعرض له، فقد لا يستطيع السفر، فإذا سافر أفطر إن شاء كما تقدم.

## س: رجل آراد مواقعة آهله في رمضان، فسافر من

ج: فعله حرام، لأنه قصد التحايل، وهو آثم ولا بحوز له الفطر «تُخادعُونَ الله وهُوَ خادعُهُم».

س: هل بحورُ الإقطار في المطار؟

ج: إن كان المطار داخل البلد أو في حدودها فإنه ينتظر حتى تقلع الطائرة وتبتعد، ثم يفطر، وإن كان المطار خارج البلد، جاز له الفطر في المطار.

س: غربت الشمس في المطار فأفطرنا بعد الصيام، فلما أقلعت الطائرة وارتفعت رابنا الشمس مرة أخرى، فما حكم الصعام؛

ج: الصيام صحيح، لأنه عليه الصلاة والسلام قال: «إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا وغربت الشمس فقد أفطر الصائم» متفق عليه .

س: من صام في بلد، ثم سافر إلى بلد آخر، صام أهله قبله أو بعده، فماذا يفعل

ج: يفطر بإفطار أهل البلد الذين ذهب إليهم، ولو زاد على ثلاثين

العدد مرم السنة الثالثة والأربعون

يوما (بالنسبة له) لقول النبي حملي الله عليه وسلم-: «الصوم يوم تصومون، والفطر يوم تفطرون» [رواه الترمذي وهو حديث صحيح]. لكن إن لم يكمل تسعة وعشرين فعليه إكمال ذلك الشهر (بعد يوم العيد)، لأن الشهر لا ينقص عن تسعة وعشرين يوماً.

## س: صامت لمراة، وقبل الغروب بلحظات خرج منها

ج: إن خرج فعلا، فقد بطل الصوم وهي ماجورة إن شاء الله، وتقضى بدلا منه، أما إن أحسَّت به داخل الجسم ولم يخرج، أو خرج بعد الغروب، فصيامها

#### س: امراة طهرت قبل الفجر في رمضان، ولم تغتسل الا بعد الفجر، وكذلك رجل أصبح جنبا ولم يغتسل الا بعد الفجر، فما حكم صبامهما:

ج: صيام المرأة المذكورة صحيح، وكذلك صيام الجنب، لحديث عائشة رضى الله عنها المتفق عليه: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يدركه الفجر وهو جنب من أهله، ثم يغتسل ويصوم». وكذلك النفساء مثل الحائض في الحكم إذا طهرت قبل الفجر. ولكن يجب التعجيل بالاغتسال لإدراك صلاة الفجر.

## س: هل يجوز للمراة استعمال حبوب لمنع الحيض

ج: يجوز أن تستعمل المرأة أدوية لمنع الحيض في رمضان إذا قرر أهل الخبرة الأمناء من الأطباء ومن في حكمهم أن ذلك لا يضرها. وخير لها أن تكف عن ذلك، وقد جعل الله لها رخصة في الفطر، إذا جاءها الحيض في رمضان، وشرع لها قضاء الأيام التي أفطرتها ورضى لها بذلك دينا.

#### س: شخص لم يدر أن رمضان قد دخل، إلا في صباح البوم التالي، فماذا بعمل؟

ج: يمسك ذلك اليوم، ويقضى يوما بدلا منه، لقوله صلى الله عليه وسلم-: «لا صيام لمن لم يفرضه من الليل، [صحيح الجامع الصغير رقم

#### س: إذا رأى شخص صائماً باكل ناسيا، فهل يجب عليه أن يذكره؟

ج: نعم يجب عليه ذلك لعموم قوله عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح: ،إذا نسيت فذكروني ولأنه بالنسبة للمشاهد يعتبر منكرا يجب تغميره، ولأنه من باب التعاون على البر والتقوى.

#### س- حكم من اكل أو شرب شناكا

- من أكل أو شرب شاكا في طلوع الفجر فلا شيء عليه، وصومه صحيح ما لم يتبين له أنه أكل أو شرب بعد طلوع الفجر؛ لأن الأصل بقاء الليل، والمشروع للمؤمن أن يتناول السحور قبل وقت الشك احتياطا لدينه وحرصاً على كمال صيامه، أما من أكل أو شرب شاكاً في غروب الشمس فقد أخطأ وعليه القضاء؛ لأن الأصل بقاء النهار، ولا يجوز للمسلم أن يفطر إلا بعد التأكد من غروب الشمس، أو غلبه الظن بغروبها) [مجموع فتاوى ابن باز].

#### س: حكم استعمال السواك للصائد

ج: (اختار القول بعدم كراهة تنظيف الاسنان بأية وسيلة، شريطة الا يصل إلى الجوف شيء من المعجون أو الدم ونحوها، ومن الأحوط استعمال ذلك ليلا) [الشيخ عطية صقر]

#### س ما حكم الإبر الطبية؛ - الإبر العلاجية قسمان:

١- ما يقصد بها التغذية والاستغناء عن الأكل والشرب بها فتكون مفطرة [ابن عثيمين].

٢- ما لا يقصد بها التغذية سواء كان ذلك في العضدين أو الفخذين أو رأس الأليتين أو في أي موضع من ظاهر البدن غير مفسد للصوم [محمد بخيت من علماء الأزهر].

#### س حكم بخاخات الربو؟

ج: علاج الربو على نوعين:

النوع الأول: بخاخ غاز ليس فيه إلا هواء يفتح مسام الشرايين حتى يتنفس صاحب الربو بسهولة، فهذا

النوع الثاني: عبارة عن كبسولة فيها دقيق، ولها آلة تضغط ثم تنفجر في نفس الفم، ويختلط هذا الدقيق بالريق، فهذا لا يجوز استعماله ؛ لأنه إذا اختلط بالريق وصل إلى المعدة، وحينئذ يكون مفطراً فلا يجوز إلا لضرورة. [ابن عثيمين].

#### س حكم الأقراص التي توضع تحت

الأقراص التي توضع تحت اللسان لعلاج بعض الأزمات القلبية، وهي تمتص مباشرة بعد وضعها بوقت قصير، ويحملها الدم إلى القلب فتوقف أزماته المفاجئة، ولا يدخل إلى الجوف شيء من هذه الأقراص لا تفطر.

رمضان معدد هـ

[مجلة مجمع الفقه، العدد ١٠، ج٢ ص ٩٦]

#### ن حكم منظار المعدة

ج: منظار المعدة، الصحيح انه لا يفطر إلا أن يكون في هذا المنظار دهن يصل إلي المعدة بواسطة هذا المنظار، فإنه يكون بذلك مفطرا، ولا يجوز استعماله في الصوم الواجب إلا للضرورة.[ابن عثيمين - الشرح الممتع].

#### ر : حكم استعمال الإكسيجين للصبائم

ج: غاز الأكسدين. يذهب معظمة إلى الجهاز التنفسي فلا يعتبر مفطراً. [كتاب المفطرات المعاصرة].

#### س: ما حكم التخيير

ج: التخدير (البنج) وهو على نوعين: تخدير كلي، وتخدير موضعي، وقد يكون عن طريق الشم، وقد يكون عن طريق الشم، وقد يكون عن طريق الشم، وقد جافة إلى مراكز الإحساس تحت الجلد]، وهو في الغالب تخدير موضعي لا يدخل شيء منه إلى البدن، وهذا لا يؤثر على الصيام؛ لأن الشم لا يؤثر، وإدخال الإبرة الجافة كذلك] إلا أن يُغمى عليه ويستغرق النهار كاملاً، فحكمه حكم المُغمى عليه. [مجموع فتاوى ابن باز].

#### و د حكم غسيا ، الكلم

ج: (.. غسيل الكلى عيارة عن إخراج دم المريض إلى آلة (كلية صناعية) تتولى تنقيته ثم إعادته إلى الجسم بعد ذلك، ويتم إضافة بعض المواد الكيماوية والغذائية كالسكريات والأملاح وغيرها إلى الدم. وبعد دراسة اللجنة للاستفتاء والوقوف على حقيقة الغسيل الكلوي بواسطة آهل الخبرة أفتت اللجنة بأن الغسيل المذكور للكلى يفسد الصيام). [فتاوى اللحنة الدائمة \_ فتوى: 492٤].

#### ير : حكم صبيام الحامل إذا ذال منها بما

ج- (الحامل لا يضرها ما نزل منها من دم أو صفرة، لانه ليس بحيض ولا نفاس، إلا إذا كان عند الولادة أو قبلها بيوم أو يومين مع الطلق، فإنه إذا نزل منها دم في هذه الحال صار نفاسا، وكذلك في أوائل الحمل فإن بعض النساء لا تتأثر عادتهن في أول الحمل فتستمر على طبيعتها وعادتها، فهذه يكون دمها دم حيض.)[مجموع فتاوى ابن عثيمين].

س: حكم صبيام أصحاب الأعمال الشاقة والطالب في الامتحانات؛ ج: لا يجوز لذلك الرحل أن

يفطر بل الواجب عليه الصيام، وعليه أن يعمل حسب استطاعته (إلا أن يكون مضطرا لذلك والضرورة تقدر يقدرها» [فتاوى اللجنة الدائمة - فتوى: ١٣٤٨٩] - والامتحان المدرسي ونحوه لا يعتبر عذرا مبيحا للإفطار في نهار رمضان، ولا يجوز طاعة الوالدين في الإفطار للامتحان؛ لأنه لإطاعة لمخلوق في معصدة

للإفطار في نهار رمضان، ولا يجوز طاعة الوالدين في الإفطار للامتحان؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وإنما الطاعة بالمعروف، كما جاء بذلك الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم). [فتاوى اللجنة الدائمة - فتوى: ٩٦٠١].

#### ن: هل يصام نيابة عن الميت إذا كان عليه صوم

ج: إذا كأن عليه صيام، فإن دليله قوله صلى الله عليه وسلم: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» رواه البخاري (١٩٥٢)، ومسلم (١١٤٧) من حديث عائشة رضي الله عنها وهذا عام في صيام الفرض وفي صيام النذر). [ابن جبرين].

### س: حكم من كان عنده مطعم لتناول الطعام في نهار

ج: الذي يملك مطعما يتناول فيه الناس غذاءهم، أو مقهى تتناول فيه المشروبات، فإن كان ذلك التناول في نهار رمضان، وتأكد أن متناوله مفطر لا عذر له في الإفطار كانت مساعدته على ذلك محرمة، وإذا كانت معرفة المعنور وغير المعنور متعسرة في المجتمع الكبير الذي يجمع أخلاطا متنوعة قد تنتحل فيه الإعدار فالإفضل عدم القيام بهذا العمل نهارا، وفي ممارسة نشاطه ليلا متسع له دون حرج.

ذلك أن تيسير تحاول الطعام والشراب في هذه الأماكن في نهار رمضان فيه إغراء بالفطر وفيه تشويه لسمعة المجتمع الإسلامي الذي يجب أن يراعي حرمة هذا الشهر الكريم، والمتقون لربهم يستعدون قبل رمضان بما يغنيهم عن العمل فيه من اجل العيش، ليتقرغوا للعبادة أو لمزاولة عمل أخر، والليل كله مجال واسع للعيش الكريم. إن الأمر يحتاج إلى مراقبة الضمير، وإلى يقظة المسئولين وتعاون الجميع على مقاومة المنكر والتمكين للخير والمعروف، وبخاصة في هذا الشهر المبارك العظيم).[الشيخ عطية صقر].

#### س: كنف أخرج زكاة الفطر؟

ج- ثبت عن آبن عمر - رضي الله عنهما - قال: « فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير، على

٧٠ الموحيد العدد ٥١٣ السنة الثالثة والأربعون

الذكر والأنثى، والصغير والكبير، والحر والعبد من المسلمين، وأمر أن تؤدى قبل خروج الناس للصلاق، متفق على صحته.

وليس لها نصاب، بل يجب على المسلم إخراجها عن نفسه وأهل بيته من أولاده وزوجاته ومماليكه إذا فضلت عن قوته وقوتهم يومه وليلته أما الخادم المستأجر فزكاته على نفسه، أما الخادم المملوك فزكاته على سيده، كما تقدم في الحديث...[مجموع فتاوى ابن باز].

ويستحب إخراجها عن الطفل في بطن أمه لفعل عثمان رضي الله عنه، ولا تجب عليه لانعدام الدليل

على ذلك. [فتاوى اللجنة الدائمة - فتوى: ١٤٧٤]
- وقتها: (روى ابن عباس -رضي الله عنهما- أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « من اداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن اداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات «.. فمن اخرها عن وقتها (صلاة العيد) فقد أثم وعليه أن يتوب من تأخيره، وان يخرجها للفقراء.)[فتاوى اللجنة الدائمة - فتوى:٢٨٩٦].

سر امراة كبيرة في السن لا تستطيع الصوم وعليها إطعام، وابنتها مطلقة فقيرة، فهل تطعمها:

 ج: الأهل مكلفون شرعاً بالإنفاق على الأبناء إذا كانوا متيسرين، فالأم في هذه الحالة تنفق على ابنتها أولاً، فإذا بقي مال أطعمت، فإذا لم يبق فهي متعسرة ولا شيء عليها.

س: هل الأفضل في السفر الصبيام أم الفطر"

ج: الراجح ان افضلهما أيسرهما لقوله تعالى: (بَيهُ أَهُ بِكُمْ الْنُتَى وَلَا بُرِيدُ بِكُمْ الْنُسَرَ ) البقرة: ١٨٥. س ما حكم السائق الذي يسافر طوال الشهر:

إن كان يستطيع أن يستغني عن راتبه هذا الشهر، استحب له أن يجلس هذا الشهر ويتفرغ للعبادة، وإن كان لا يستطيع، فليفطر إذا لم يقو على الصوم ثم يقضي هذه الآيام ولو في آيام العطلات.

س. هل قضاء رمضان على القور أم على

ج: الراجح أن قضاء رمضان على التراخي؛ شريطة أن يقضي هذه الأيام قبل دخول رمضان التالي، فإن أخرها لما بعد رمضان التالي بغير عذر فهو عاص لله بذلك، فيستغفر الله ويقضي تلك الأيام.

#### الأمام فادركه الموتا

ج: عندنا حالتان:

ع. الحالة الأولى: من أخر القضاء لاتصال الأعذار المانعة من الصيام: وفي هذه الحالة فمذهب عامة أهل العلم أنه لا شيء عليه.

الحالة الثانية: من أخر القضاء مع التمكن من قضائها، فالراجح أن أولياءه مخيرون بين أن يصوموا عنه أو يطعموا عن كل يوم مسكيناً، والأولى من باب الأحوط الصعام.

### س: هل يسن دعاء معين أو ذكر معين عند القطر؟

ج: لم يصح في ذلك إلا حديث أخرجه الدارقطني وأبو داود والنسائي عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أفطر قال: « ذهب الظمأ، وابتلت العروق، وثبت الأجر إن شاء الله، قال الدارقطني: إسناده حسن، أما دعاء: اللهم لك صمت وعلى رزقك أفطرت، وبك أمنت... إلخ، فلا يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم، لكن ثبت في الجملة أن دعوة الصائم مستجابة، والله أعلم.

#### س من سمع إذان الفجر، وطعامه وشرايه في يده: ماذا بفعل؛

ج له أن يتم أكلته وشريته ؛ لما أخرج أبو داود عن أبى هريرة قال: قال رسول الله: «إذا سمع أحدكم النداء، والإناء على يده، فلا يضعه حتى يقضي حاجته منه»، وممن عمل بذلك أمير المؤمنين عمر بن الخطاب.

وممن عمل بدلك امير (موسين عسر بن س: من كان عليه فضاء من رمضان، هل يصوم السنة من شوال قبل القضاء؟

 ج: رجحنا سابقاً أن قضاء رمضان على التراخي،
 فيجوز صيام الست قبل قضاء رمضان لاسيما لمن ضاق عليه شوال لو قضى.

س: كيفُ يقطر المساقر الذي يدا الصيام من مصر وساقر إلى السعودية مثلاً؟

ج : يفطر مع السعودية. سن في البلاد التي يطول أ

س: في البلاد التي يطول فيها النهار حـــي قد يصل ل١٨ ساعة أو ٣٠، هل يتحدارن الشقة ويصومون أم يفطرون؟

ج: نحن متعبدون بالإمساك منذ طلوع الشمس حتى غروبها، فمادام الشمس تشرق وتغرب في نفس اليوم، فيجب عليه الإمساك والإفطار معها، حتى لو كانت تغرب ساعة واحدة.

س: هل النبة الجازمة على

#### الغطر أثناء صيام الفريضة تقطرا

ج: إذا كان الإنسان صائما ونوى بقلبه الفطر نية جازمة فإن صيامه يبطل، وعليه الإمساك باقي يومه والقضاء إن كان بدون عذر، وأما إن كان مترددا هل يفطر أم يصوم فإنه لا يبطل صيامه، (ابن عثيمين). س: إذا أقطر الإنسان لعنر ثم زال العنر في منتصف اليوم فهل يمسك باقى يومه؛

ج: لا يلزمه الإمساك بل يتم إفطاره وعليه القضاء.
 (ابن عثيمين).

 أذا احتلم الصائم في نهار الصوم من رمضان فما حكم صومه

 إذا احتلم الصائم في نهار الصوم لم يضره لأنه بغير اختياره. والنائم مرفوع عنه القلم (ابن عثيمن).

#### ش: ما حكم هذه الأمور هل تفطر؟

ج: الكحل/لا يفطر

- قطرة العين والأذن/لا تفطر ولو وجد طعمها في حلقه.
- قطرة الأنف/تفطر إن وجد طعمها في حلقه وهو قاصد لذلك.
  - -العطور/لا تفطر
- -السواك/لا يفطر بل يستحب للصائم ويتحرز من بلع مائه،
  - -البخور/يفطر،
- خروج دم اللثة/لا يفطر وعليه الاحتراز من بلعه.
- -الرعاف (دم الأنف)/لا يفطر وعليه الاحتراز من بلعه.
- -قلع الضرس أثناء الصوم/لا يفطر وعليه الاحتراز من بلع الدم.
  - سحب دم لإجراء تحليل/لا يفطر لأنه دم يسير.
- التبرع بالدم أثناء الصوم/يفطر لأنه دم كثير وعليه القضاء.
  - تذوق الطعام باللسان دون بلعه/لا يفطر، ولكن للحاجة فقط ولا يبلعه بل يخرجه مباشرة.
    - استعمال التحاميل/لا بأس بها.
      - الغرغرة للصائم/لا باس بها.

س: سريان البنج في الجسم هل يقطر: وخروج الدم عند اختلاع الضرس!

ج: كلاهما لا يفطران، ولكن
 لا يبلع الحم الخارج من
 الخسرس [الشيخ ابن
 عثيمين، الفتاوى:١١/١٥].
 س: حكم رجل صائم داعب

#### امراته فخرج الذي قمادًا عليه؛ هل بعيد الصيام أم بكمله أم ماذًا؛

ج: إذا داعب الصائم امرأته في فريضة أو نافلة فنزل منه المذي فإن صومه لا يفسد، لا الفرض ولا النفل. فالصوم صحيح ولا حرج عليه، أما إذا نزل منه المني فإنه يفسد صومه، سواء كان ذلك في فريضة أم نافلة، ولا يحل لإنسان أن يداعب زوجته إذا عرف من نفسه أنه ينزل بهذه المداعبة، لأن بعض الناس يكون سريع الإنزال فبمجرد ما يداعب المرأة، أو يقبلها مثلاً أو ما أشبه ذلك ينزل. فنقول لهذا الرجل: لا يحل لك أن تداعب امرأتك مادمت تخشى أن تنزل.

#### س: ما حكم من جامع امراته في نهار رمضان؟

ج: إن كان ممن يباح له الفطر ولها، كما لو كانا مسافرين فلا بأس في ذلك، أما إذا كانا مما لا يحل لهما الفطر فإنه حرام عليه وهو أثم، وعليه مع القضاء عتق رقبة، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا، وزوجته مثله إن كانت مطاوعة، أما إن كانت مكرهة فلا شيء عليها.

#### س: قتآة آتاها الحيض وهي في الرابعة عشرة من عمرها وتركت الصيام جهلاً منها بأن البلوغ يحصل بذلك فما الحكم

ج: ليس عليها إثم حين تركت الصيام في تلك السنة؛ لأنها جاهلة، والجاهل لا إثم عليه، لكن حين علمت أن الصيام واجب عليها فإنه يجب عليها أن تبادر بقضاء ذلك الشهر، الذي أتاها بعد أن حاضت.

#### س: بعض الاشخاص بأكلون و الأدان الثاني بؤذن في الفجر لشهر رمضان، فما صحة صومهم

ج: إذا كان المؤذن يؤذن على طلوع الفجر يقينا فإنه يجب الإمساك من حين أن يسمع المؤذن فلا ياكل أو يشرب، أما إذا كان يؤذن عند طلوع الفجر ظنا لا يقينا كما هو الواقع في هذه الأزمان فإن له أن ياكل ويشرب إلى أن ينتهى المؤذن من الأذان. [ابن عثيمين]

س: النظر إلى النساء هل يؤثر على الصيام

ج: نعم كل معصية فإنها تؤثر على الصيام،

لأن الله تعالى إنما فرض علينا الصيام

للتقوى: ﴿ وَيَالِيُهَا الَّذِينَ الْمُوا كُنِّ مَا مُوا كُنِّ مَا مُوا كُنِّ مِنْ مَنْ مُلِكُمْ الْمِينَامُ كُنَا كُنِتِ عَلَى الَّذِينَ مِن مَلِكُمْ لَمَلْكُمْ تَنْقُونَ »، وقال الذبي صلى الله عليه وقال الذبي صلى الله عليه

وقال النبي صلى الله عليه وسلم (من لم يدع قول الزور والجهل والعمل به فليس لله حاجة أن يدع طعامه وشرابه)، والحمد لله رب العالمين.

توحيك العدد ١٢٥ السنة الثالثة والأربعون

# مفاجاة سارة



J. IRTY



## موسوعة التوحيد

ببلاش

- 🧓 بشرى سارة الإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية .
- 😭 الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، اثنان وأربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - ﴿ أَكْثُرُ مِنْ ٢٠٠٠ بِحِثْ فِي كُلِّ الْعِلْوِمِ الشَّرِعِيةِ مِنْ مَجِلَدَاتَ مَجِلَةَ التَّوْحِيدَ.
  - استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقدم ؛ فقط ادفع ١٠٠ جنيه بعد الاستلام على ثمانية أشهر .
    - و من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكَّى من الفرع.
  - علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير و صفحة مجلة التوحيد .
  - 🚓 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.

ومفاجاة أخرى المجلد الجديد لعام 1878 هـ المجلد المجلد المحصول عليد بـ 70 جنيبا فقط موجود الأن: سارع بالمحصول عليد بـ 70 جنيبا فقط

23936517

Upload by: altawhedmag.com

| 18 3      |                          | /5           |              |                |              |              | 0          |           |                  |         |
|-----------|--------------------------|--------------|--------------|----------------|--------------|--------------|------------|-----------|------------------|---------|
|           |                          | 3.//         |              |                |              |              | I(         |           |                  |         |
|           | 12                       |              | 1            |                |              | 6            |            |           |                  |         |
|           |                          |              | À            |                |              | V V          | )/ :       | 270       |                  |         |
|           | $\mathcal{X}/\!\!/\!\!=$ |              | 1            | No.            |              |              |            | <b>自然</b> |                  |         |
| 13.       | / 1                      |              | 117          | III            |              | O.C.         |            |           |                  |         |
|           |                          |              | 107          |                |              |              |            | 01        | 240              |         |
|           |                          |              | (大)          |                |              |              |            | المح      | 600              |         |
|           |                          |              |              |                |              | 100          | 100        |           |                  | 4       |
| -         |                          |              |              |                |              | dia.         | CL         |           |                  | 100     |
|           | 4 107                    | 7            | A STATE OF   |                |              |              |            |           |                  | 100     |
| (calle    | 100                      | M            |              | 1              |              | Contract of  | 1          |           | -                | 100     |
| Call of N | 11/2                     | S. Carlo     | 1 1 1        |                | 1            | 23/4         | 1000       | Mere!     | SERVE            | 111-200 |
|           | العثباء                  | المغرب       | العصر        | الظهر          | الشروق       | الفجر        | ميلادي     | رمضان     | اليوم            | Sul I   |
|           | 8:34                     | 7:00         | 3:35         | 11:59          | 4:56         | 3:12         | 29/6       | 1         | الأحد            |         |
|           | 8:34                     | 7:00         | 3:35         | 11:59          | 4:56         | 3:12         | 30/6       | 2         | الاثنين          | V       |
|           | 8:34<br>8:34             | 7:00         | 3:35<br>3:35 | 11:59<br>12:00 | 4:57         | 3:12         | 1/7        | 3         | الثلاثاء         |         |
|           | 8:33                     | 7:00         | 3:35         | 12:00          | 4:57<br>4:58 | 3:13<br>3:14 | 2/7<br>3/7 | 5         | الأربعاء         |         |
| - 3       | 8:33                     | 7:00         | 3:36         | 12:00          | 4:58         | 3:14         | 4/7        | 6         | الخميس الجمعة    |         |
| 5         | 8:33                     | 7:00         | 3:36         | 12:00          | 4:58         | 3:15         | 5/7        | 7         | الجمعة           |         |
|           | 8:33                     | 7:00         | 3:36         | 12:00          | 4:59         | 3:15         | 6/7        | 8         | الأحد            |         |
| 100       | 8:32                     | 7:00         | 3:36         | 12:00          | 4:59         | 3:16         | 7/7        | 9         | الاثنين          |         |
| 1         | 8:32                     | 7:00         | 3:37         | 12:01          | 5:00         | 3:17         | 8/7        | 10        | الثلاثاء         |         |
|           | 8:32                     | 7:00         | 3:37         | 12:01          | 5:00         | 3:17         | 9/7        | 11        | الأربعاء         | 1       |
| 110       | 8:31<br>8:31             | 6:59         | 3:37         | 12:01          | 5:01         | 3:18         | 10/7       | 12        | الخميس           |         |
| 1 1/2     | 8:31                     | 6:59         | 3:37         | 12:01          | 5:01         | 3:19<br>3:20 | 11/7       | 13        | الجمعة           | 100     |
|           | 8:30                     | 6:59         | 3:37         | 12:01          | 5:02         | 3:20         | 13/7       | 15        | الأحد            | 1       |
| A 7       | 8:30                     | 6:58         | 3:38         | 12:01          | 5:03         | 3:21         | 14/7       | 16        | الاثنين          | 100     |
| 60A 3     | 8:29                     | 6:58         | 3:38         | 12:01          | 5:03         | 3:22         | 15/7       | 17        | الثلاثاء         | 100     |
|           | 8:28                     | 6:58         | 3:38         | 12:02          | 5:04         | 3:23         | 16/7       | 18        | الأربعاء         |         |
|           | 8:28                     | 6:57         | 3:38         | 12:02          | 5:04         | 3:24         | 17/7       | 19        | الخميس           | - W     |
|           | 8:27                     | 6:57         | 3:38         | 12:02          | 5:05         | 3:24         | 18/7       | 20        | الجمعة           | 100     |
|           | 8:27<br>8:26             | 6:56<br>6:56 | 3:38<br>3:38 | 12:02<br>12:02 | 5:06<br>5:06 | 3:25<br>3:26 | 19/7       | 21        | السبت            |         |
|           | 8:25                     | 6:55         | 3:39         | 12:02          | 5:07         | 3:27         | 21/7       | 23        | الأحد<br>الاثنين | 100     |
|           | 8:24                     | 6:55         | 3:39         | 12:02          | 5:07         | 3:28         | 22/7       | 24        | الثلاثاء         | -       |
|           | 8:24                     | 6:54         | 3:39         | 12:02          | 5:08         | 3:29         | 23/7       | 25        | الأربعاء         | -       |
| Sec.      | 8:23                     | 6:54         | 3:39         | 12:02          | 5:09         | 3:30         | 24/7       | 26        | الخميس           | -       |
|           | 8:22                     | 6:53         | 3:39         | 12:02          | 5:09         | 3:30         | 25/7       | 27        | الجمعة           | 1       |
|           | 8:21                     | 6:53         | 3:39         | 12:02          | 5:10         | 3:31         | 26/7       | 28        | السبت            |         |
|           | * 8:21                   | 6:53         | 3:39         | 12:02          | 5:10         | 3:31         | 27/7       | 29        | الأحد            |         |
| 19.5      |                          |              | 1111         |                | 1            |              |            |           |                  |         |
| 118       |                          |              |              |                | 1            |              |            |           |                  |         |

Upload by: altawhedmag.com