

# بِنْمُ الْآلُولِ عِنْ الْجِينَا لِمُعْمِدُ الْجَعْمِينَ الْمُعْمِدُ الْجَعْمِينَ الْمُعْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُ

## صاحبة الامتياز

# جماعة أنصار السنة الحمدية

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٦ - ٣٩١٥٤٦

# التوحي



رئيس التحرير **صفوت الشوادف**ى

سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

ال<mark>مشرف</mark> الفني **حسين عطا القراط** 

### الاشتراك السنوي :

١- في الداخل ١٠ جنبهات (بحوالة بريدية داخلية باسم: مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).
٢- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٧٥ ريالا سعوديًّا أو ما يعادلها.
ترسل القيمة بنكية أو شبك ، على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم : مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

# في هذا العدد

| ۲         | الافتتاحية : الرئيس العام : خداع الشيطان                |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| ź         | كلمة التحرير : رئيس التحرير : قضايا معاصرة              |
| •         | ياب التفسير : د . عبد العظيم بدوي :                     |
| ٨         | أهوال يوم القياسة                                       |
| 1.4       | ياب السنة: الرئيس العام: الشفاعة                        |
|           | موضوع العدد : الشيخ / مجدي قاسم :                       |
| ٧.        | أولئك الرجال حقًّا رجال المساجد                         |
|           | دعوة إلى مساعدة مسلمي كوسوقا                            |
| Y£        | سماحة الشيخ / عبد العزيز بن باز                         |
|           | أسئلة القراء عن الأهاديث :                              |
| Y 0       | فضيلة الشَيخ / أبو إسحاق الحويني                        |
| * A       | ياب الفتاوى : لجنة الفتوى                               |
| ** *      | قتاوى الشيخ عبد الرزاق عفيفي (رحمه الله)                |
|           | الحسية الإسلامية في المدينة الفاضلة                     |
| <b>71</b> | يقلم / زيد محمد الروماني                                |
| 77        | قصيدة : الشيخ / معمد عبد الحكيم القاضي                  |
| **        | , كقائد الصوفية : ع . م / محمود العراكبي                |
|           | فالله خيرا حافظا وهو ارحم الرحيم                        |
| £ 17      | الشيخ / أحمد طه نصر                                     |
| ٤٦.       | تصيحة إلى خطباء الأوقاف : الشيخ/ حسان السيد             |
| ź۷        | سيرة عالم عابد فقدته الأمة : د / طارق الخويطر           |
| 11        | ياب السيرة: الشيخ / عبد الرازق السيد عيد                |
| PY        | طريق الخلاص الإخلاص : الشيخ / أسامة سليمان              |
| o t       | القرق اليهود : كمال بن عزب                              |
| P 4       | من روالع الماضي: الشيخ / محمد خليل هراس                 |
| 1.        | لا تَشْد الرحال إلى إلا ثلاثة : عبد الحافظ زين العابدين |
|           | المجتمع الإسلامي وقضايا العصر:                          |
| 11        | كتبه / مصطفى سيد عارف                                   |

> التوزيع الداخلي . مؤسسة الأهسرام وفسروع أنصسار السنة المحمدية .

# مح القصراء

# السواقع والدليسل

قبل سقوط الخلافة الإسلامية كاتت تركيا هي التي تقود العالم الإسلامي باسم الخلافة ، وأما اليوم فإن الحكومة التركية هي أكثر حكومات العالم عداوة للإسلام وحرباً عليه !!

وكاتت مدن العراق (بلد نبي الله إبراهيم التَّهُ ) مصادر إشعاع للعلم والمعرفة .

وأما اليوم فيحكمها حزب البعث الذي يؤمن بالبعث الدنيوي ، ويكفر بالبعث الأخروي !! وكان الأزهر في ماضيه العريق هو الذي يقود مصر ، ولم يكن المصريون يفعلون أو يتركون إلا

بأمر العلماء . وأما اليوم فقد تحول كثير من علماته -باعترافهم - إلى موظف عمومى !!

وأصبح شعب مصر يعيش بلا قيادة دينية حقيقية ، فقادته وسائل الإعلام!!

فهل إلى خروج من سبيل ؟!!

رئيس التحرير

# ثبن السنة :

مصر ٥٧ أوشن ،
السعودية ٦ ريالات ،
الإمارات ٦ در اهسم ،
الكويت ٥٠٠ قلس ،
المغرب دو لار أمريكي ،
الأردن ٥٠٠ فلسس ،
الأردن ٥٠٠ فلسس ،
السودان ٥٠١ جنيسه
مصري ، العراق ٥٧٠ فلس ،
فلس ، قطر ٦ ريالات ،
عمان نصف ريسال



### بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسوله محمد وآله وصحبه وبعد :

فإن الإسلام حرر الإنسان من كل عبودية لتبقى العبودية لله تعالى وحده لا شريك له ، حتى انطلق الإنسان من عقاله لربه عابدًا ، وفي أرضه عاملًا ؛ فحقق العدل وفتح البلاد ، وأثمرت الأرض وأخرجت خيراتها ، وانطلق المسلم يعمل في الأرض لا يخشى إلا الله سبحانه وتعالى .

لكن الشيطان الذي معمى الشجرة المحرمة ((شجرة الخلد )) هو الذي هون على الناس الربا ، فسماه للناس ((فائدة )) ولا فائدة . هذا الشيطان لا يزال يعمل في عقول الناس ويوسوس في صدورهم ويجند لله جندا يبيدون الشهوات ويروجون للشبهات ، فكان من ذلك دعوى ((تحرير المرأة )) التي حررها الإسلام ، أراد الشيطان أن يعيدها لتصبح وسيلة دعاية رخيصة لمكل سلعة تباع وتصبح معروضة منشورة من أجل كسب المال ، فتصبح فريسة للشيطان وأعوانه وللذناب الضارية والوحوش المفترسة .

والعجب أن المرأة في كثير من أحوالها خُدعت ، بل وخدع معها ذووها ممن يهتمون بحياتها وحياتها وسعادتها ، حتى صار المعتدل في ذلك غريبًا ، والملتزم بينهم شاذًا ؛ لأن الذئب اليوم هو الراعي ، والمفترس اليوم هو الناصح ، واسمحوا لي أن أضرب هذا المثال :

وقف الثعلب يوماً أمام قفص الدجاج يتغنى بالحرية وطعمها ومعناها وقيمتها ، وذل الأسر وجريمة الحبس ، وأثر ذلك على السجين ، ثم يقول للدجاج : ظالم ذلك الذي حبسكن في قفص ، مجرم كل من سكت عن ذلك ، فأخذ الدجاج يتهامسن فيما يناقش حججه ويتداول قوله ، حتى وجدت تلك الدعوى لقلوب الدجاج مسلكا ومسارا ، فوجد ذلك الكلام من الدجاج متحمسين ومدافعين ، فخفضت أصوات المصلحين ، وشكك المتحمسون في أقوال المصلحين ونواياهم ، حتى أسكتوا صوت الصواب والحق ، فلما سأل المتحمسون من الدجاج الثعلب المتقمص تثوب الواعظ المصلح عن الحل ، قال : حطموا الأسوار ، وأزيلوا الحجاب ، واكشفوا النقاب ، ولخرجوا من الأقفاص ، فلمتعاتوا بكل ما لديهم من قوة وحيلة فخرجوا من أقفاصهم ، فلم يبق منهم داخل القفص إلا القابل ، فأكلهم الثعلب ثمناً للحرية التي زعم لهم .

كذلك الشيطان يخدع المرأة في طلب الحرية وتحرير المرأة ، فما استجابت امرأة لتلك الدعوى إلا أكلها وافترسها الشيطان بشباكه وشراكه وجنده وأعوانه .

بعد هذا المثال أريد أن أقول: إن الشيطان صور للمرأة ، بل وللرجال كذلك أن شرع الله فيه إهاتة للمرأة أو عدوان على حقها ، فكان أسرع من استجاب هم الكفار الذين ليس لهم من دين يردع ، ولا كتاب يصون ويحفظ ، فسنوا القوانين التي صوروها تحريرًا للمرأة وحفاظًا على حريتها ، فإذا بتلك الحرية تجعل الحياة على الرجل في البيت



غلاً وقيودًا ، فهرب الرجل من البيت كارها الزوجة والولد ، فشقيت المرأة وزادت تعاستها بقوانين جعلت حياة الرجل معها لا تطاق ؛ لذا فإنك لا تجد في المجتمعات المتحضرة في بلاد الكفر مكاناً للرجل في البيت إلا زائراً أو ضيفاً .

تعترف بأنها تعيش معه يرافقها في سفرها وتعترف أنهما ليسا بزوجين! وليس لهما رغبة في إنجاب الأبناء، فلها بنت عمرها ستة وثلاثين عاماً وهو ليس له أولاد، وإن كان له فلا يعرفهم، ولا أين هم. تلك نتاتج الحضارة، الرجل قد فر من البيت لتتحرر المرأة من القيد.

صور الشيطان للمرأة أن تعدد الزوجات جريمة وعدوان ، مع أن تعدد الزوجات هو الذي يجعل المرأة عزيزة غالية ، فنسبة النساء مع الرجال تزيد قليلاً بنسبة منوية ضنيلة هي في الأحاد الأولى من الأرقام ، بحيث لو حدث تعدد للزوجات في نسبة ضنيلة من الرجال لأصبحت كل امرأة لها زوج وبقي الرجال في بحث عن التعدد فلا يجدون ، عندنذ لا تبقى صغيرة ولا كبيرة ، دميمة ولا جميلة ، فقيرة ولا غنية ، إلا وجدت الخطاب ، بحيث ترفض وتختار ، بل ولا تقبل الهوان في بيت ؛ لأنها إذا انتقلت من بيت وجدت أعز منه وأعرف بحقها وأصون لكرامتها وشرفها .

ثم بعد أن حرم الشيطان تعدد الزوجات ، أوحى للناس ، خاصة النساء - وأخص من ذلك الفتيات - أن نسبة الإناث ضعفى أو ثلاث أضعاف عدد الرجال ، عندئذ فتح للمرأة أبواب من المسالك منها :

٧- أن تتجمل وتتزين بصنوف من التغييرات لخلق الله من النمص والتفلج والوشم وتغيير خلق الله .

٣- بقيت فنة من الفتيات يرغبن في حياة طبيعية ، ولكن الكدح للحصول على السلاح يمنعهن ، فاتفقن سراً مع بعض الشباب الجاتع الجامح على الزواج سراً ، وهو الخدن الذي حرمه الله في كتابه ، وسماه لهم جماعة من المغرضين بالزواج العرفي ، وهل العرف إلا ما تعارف عليه الناس واشتهر !! فكيف يكون عرفياً وهو غير معروف ؟ وكيف يكون زواجاً وهو فعل مكتوم تواطأ أصحابه على الكتمان ، والويل كل الويل إذا وقع منه المقصد الأول ؛ فتكون في البطن جنين يتحرك ، ماذا تفعل ؟ أما هو فيمكنه التخلص كالرجل في بلاد الغرب فيهرب ، وأما هي أتمسكه على هون ، أو تدسه في التراب ، فهل هذا عرفي أم خدن وزنا وإجرام ؟!

3- وأكثر الطوائف منهن اعتدالاً تلك التي تواعدت سرًا مع شاب أفصحت له بعبارات الحب والتناء ، وبادلها كلمات الشوق والإغراء ، وتواعدا على الزواج ، هي تظن أنها بذلك قد حجزت زوجاً وفازت بشاب من تلك العملة الذات تا

و أقول : إن كل زواج بني على سابق علاقة من ذلك فهو زواج شقي فاشل ، إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً . فالتوبة تَجُب ما قبلها ، والله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، وييسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل . هذه لمحات وزفرات وكلمات نهمس بها في الآذان ، ولا حل لكل تلك الأزمات الطاحنات إلا الشرع الذي أكمله الله وأتمه ورضيه ، نلزمه ونعمل به .

والله من وراء القصد .

(١) المنانة ﴿ هِي الَّتِي تَكْثُرُ المَنْ عَلَى رَوْحِهَا مَا قَدَمَتُ لَهُ وَمَا تَنارَلْتَ ، وَالْأَنَانَةُ ؛ كثيرةَ الأَنبِنُ والشَّكُوي

# 

# قضایا..

- # اليهود وفاقوس !!
- # الصح .. وصلاح منتصر !!
- # السيارة .. ومصطفى محمود !!

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد : فهناك العديد من القضايا المعاصرة التي تحدثت عنها وسائل الإعلام ، ورغب كثير من القراء في أن تكتب ((التوحيد)) عنها ؛ لبيان وجه الحق فيها ، وإزالة الغموض المتعلق بها ، وهذا بياتها :

# اليهود وفاقوس:

قام اليهود في هولندا بعمل غسيل مخ لرجل أعمال مصري مقيم بينهم ، وعاد الرجل إلى القاهرة ، وقد أصبح يفكر بعقل أعدائه !

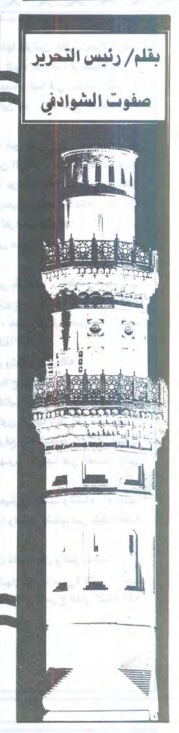
ونشرت صحيفة ((السياسي المصري)) أنه تقدم بطلب تحويل من البنك الأهلي الإقامة مشروع استثماري ضخم في فاقوس بمحافظة الشرقية ، هو (إقامة مولد يهودي يجتمع فيه اليهود من شتى بقاع الأرض على مساحة ماتة فدان احتفالاً بمولد نبي الله ورسوله موسى الطَيْئِةُ ))!!

وقام المستثمر بعمل دراسة جدوى تبين أن مشروع المولد اليهودي من المشروعات العملاقة التي تدر عاتداً كبيرًا على هذا الشيخ المستثمر!!

وتتزاهم التساؤلات: لماذا اليهود ؟ ولماذا فاقوس ؟ وما علاقة هذا بمولد (أبو حصيرة) الولي اليهودي في دمنهور ، الذي يتوافد اليهود إلى مولده في كل عام ؟ ومن المعلوم أن الموالد بدعة صوفية ، فلماذا أصبحت يهودية ؟ وهل هناك علاقة خفية بين اليهودية والصوفية ؟!

وبقيت عشرات الأسئلة التي يمكن أن يقف أمامها القراء، ولا يتسع المقال لذكرها، وتكتفى - هنا - ببعض الإشارات:

فاقوس بواية مصر الشرقية ، ودمنهور موقع مناسب للوصول إلى وادي النظرون ، ومنه إلى البحر المتوسط عبر الطرق الجديدة في وسط الصحراء ، وما يعقلها إلا العالمون ، والصوفية التي ابتدعت الموالد هي المسئولة عن دخول اليهود بأعداد وافرة إلى مصر عن طريق الموالد ، وهذا من شوم البدعة !!



# معاصرة

وخلاصة القول: أن اليهود بالأمس قد اشتروا أرضاً في فلسطين ، ثم ادعوا حقاً تاريخيًا لهم في فلسطين ما زلنا نعاتي من آثاره إلى اليوم ، وخدًا يزعمون أن لهم حقاً تاريخيًا في أرض مصر ، مرورًا بفاقوس ، ووصولاً إلى دمنهور ، والله من وراتهم محيط .

# الحج .. وصلاح منتصر !!

نشر صلاح منتصر في عموده الطويل بالأهرام على لسان غيره الفتراحاً بأن لا ينحصر الحج في أيام المناسك المعلومة من التروية إلى آخر أيام التشريق (٨- ١٣ ذو الحجة) ، وأنه ينبغي التيسير على الناس ، وحل مشكلة الزحام ، خصوصاً أن الحج أشهر وليس أيام ، وكذلك الوقوف بعرفة لا ينحصر فقط - عند صاحب الاقتراح - في يوم عرفة !!

ويزعم القاتل ومن وراثه الناشر أنه لا يوجد دليل في الكتاب والسنة على هذا التحديد والتقييد الذي يفعله الناس!!

وأقول: إن رد هذه الشبهات يأتي من وجوه عديدة ، منها:

١- لا ندري ما هو السر الدفين الذي يدفع بعض رجال الصحافة كصلاح منتصر إلى نشر التشكيك في مسائل من الدين قبل عرضه على علماء الأزهر ؟! وإذا كنتم تزعمون أنكم لا تجدون دليلاً في الكتاب والسنة على تحديد أيام الحج ؛ فإتكم تجدون في القرآن دليلاً واضحاً على وجوب سؤال العلماء وليس استفتاء القراء على صفحات الأهرام ! وأخشى أن تزعم أنك ترسل السؤال إلى لجنة الفتوى بالأزهر بهذه الطريقة الدائرية !!

٧- هذا الكاتب - غفر الله له - لا يعرف كثيرًا من النصوص التي وردت عن الحج، ولذلك سارع إلى القول بعدم وجود نصوص من الكتاب والسنة تبين أيام الحج، وفي السنة الصحيحة نصوص كثيرة، منها على سبيل المثال:

ما رواه البخاري في ((صحيحه)) بسنده إلى عائشة ، رضي الله عنها ، قالت : ((خرجنا مع رسول الله ﷺ في أشهر الحج وليالي الحج وحُرُم الحج .. )) إلخ الحديث .

وموضع الشاهد قولها: ((وليالي الحج))؛ وهذا يدل على أنها علمت وتعلمت أن الحج له ليال معلومة لا يصح في غيرها.

ان حماهــــــــــر السلمان تطالب بإنشاء مكتب إعلامي مسن علمساء الأزهر متفرغ للمتابعة والرد علہ، کیل الشيهات والتساؤلات التي تطرحها وسلاائل الإعلام، حتى لایتاثر بها ضعاف الإيمان وضعاف الثقافية الدينية والعلم الشرعى!!

وأصرح من هذا وأوضح ما رواه البخاري ومسلم في ((صحيحيهما)) أن رسول الله على قال : (( أقيموا حلالاً حتى إذا كان يوم التروية فأهلوا بالحج )) .

ومعنى الحديث : من حل إحرامه بعد العمرة فإنه يقيم حلالاً ؛ يعني بغير إحرام إلى أن يأتي يوم التروية ، وهو يوم الثامن من ذي الحجة بغير خلاف ، فيحرم ويهل ؛ أي يلبي بالحج .

٣ - ذكر الكاتب دليلاً على تحديد أيام الحج في عموده الطويل ، ثم
 أتكره دون أن يشعر !! فقد بين أن حج رسول الله ﷺ كان من ٤ إلى ١٠ ذي الحجة سنة ١٠ هـ .

فلماذا جلس رسول الله و وجميع الصحابة من يوم ؛ ذي الحجة إلى صباح يوم ٨ ذي الحجة في مكة ، ثم انطلقوا إلى منى ؟ لماذا لم يذهبوا إلى منى يوم ٥ أو ٢ أو ٧ ، أليس في هذا دليلاً قاطعًا على تحديد أيام الحج ؟!

\* - يقول الكاتب : إن رسول الله ﷺ قال : (( الحج عرفة )) . ولم يقل : إن عرفة يوم ٩ ذي الحجة !!

وهو كلام يحمل على الضحك والاستخفاف بقاتله .

فماذا تقول في الأحاديث الصحيحة التي جاءت في فضل يوم عرفة إذا لم يكن يومًا معلومًا ؟ وماذا تقول في الأحاديث الصحيحة التي رغبت في صيام يوم عرفة ؟ وأي يوم يختاره الناس للدعاء والصوم ؟!

نهى رسول الله الله المحاتض والنفساء عن الطواف بالبيت ، وقال لعاتشة ، رضي الله عنها : (( افعلي ما يفعله الحاج ، غير أن لا تطوفي بالبيت )) . وهذا معلوم .

فلماذا لم يأمر المرأة أن تنتظر حتى تطهر ، ثم تحرم بالحج ما دامت أيام الحج غير معلومة ؟! بدلاً من تكليف المرأة الحاتض بكل أعمال الحج عدا الطواف !!

أليس ذلك دليلاً آخر على أن أيام الحج ومناسكه معلومة !!

7- وأخيرًا: عدد مرات وسنوات الحج التي وقعت منذ فرضه إلى الآن أكثر من ١٤٠٠ حجة ، وقد حج الصحابة بعد الرسول في ، وحج التابعون والعلماء والأثمة الأربعة والملوك والرؤساء والأمراء والرجال والنساء ، وأجمعت الأمة على أداء الحج في أيامه المعلومة ومناسكه الثابتة ، أفلا يوجد من بين هؤلاء عالم واحد ، أو حتى مفكر عاقل يصل إلى ما وصلت إليه ، حتى تستخف بالصحابة والعلماء وتقول في عمودك : إن المسلمين قد دأبوا على إنجاز الحج في الفترة التي أنجز فيها الرسول في حجته الوحيدة !!

وهب أن ذلك كذلك : ألم يقل الرسول على للأمة في الحديث الصحيح : (( خذوا عني مناسككم ، فلعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا )) ؟ فبعاذا تفسر هذا الأمر النبوى الذي يطابق قوله على : (( صلوا كما رأيتموني أصلى )) .

لاندرى ما هــو الســر الدفين الذي يدفع بعض ر حـــــــال الصحافية كصالاح منتصر إلى التشكيك في مسائل مین الدين قبل عرضه على علمكاء الأزهر الأ

يا أستاذ صلاح منتصر:

أنت بحاجة إلى أن تخصص وقتا ثابتاً للبحث والقراءة في كتب العلوم الشرعية للوقوف على ثوابت الشريعة ، بدلاً من محاولة خرق إجماع الأمة ، وعندها فقط سيسمع الناس قولك ، ويحترمون رأيك ، ولو كان مجرد رأي !!

# السيرة .. ومصطفى محمود :

الدكتور مصطفى محمود ببذل محاولات كثيرة لشد الأنظار إليه واجتماع الناس عليه، ويمضي أكثر أوقاته في الخيال هروبا من الحقيقة! ويعتز بعقله اعتزازًا عظيماً يجعله يرفض عقول الآخرين ...

ويحب الابتكار ، ولو كان في مساتل الدين !!

ويعشق الفلسفة والمنطق ، وله دور رائد في تسلية الجماهير ببرامجه العلمية الباهرة .

وهو لا يعد نفسه من علماء الشريعة ، وإن كان بعض المعجبين به يراه عالمًا في كل شيء .

ولأنه يعشق المنطق ؛ فهو يستعمل كثيرًا من نظرية المقدمات والنتاتج التي تبهره دائمًا ، وإن كاتت باطلة !!

وآخر ما وصل إليه الدكتور مصطفى ؛ هو أن السيرة والسنة مشكوك فيهما !! وقد أنكر الشفاعة بناء على ذلك ، مخالفًا بذلك عقيدة أهل السنة ، وموافقًا عقيدة المعتزلة وغيرها من الفرق الضالة !!

يقول: السيرة - كالبخاري - مشكوك فيها، والدليل عده على ذلك أن الرسول على فيها وأمر بجمع الرسول المحافية بعض الصحابة يكتبون الأحاديث فنهاهم، وأمر بجمع وإحراق ما كتبوه.

ولسنا بحاجة إلى رد مستفيض ، فلذلك كتب متخصصة ، ولكننا نسأل الدكتور مصطفى محمود سؤالاً واحدًا :

س: من أبن علمت أن الرسول ﷺ نهى عن كتابة الأحاديث ، وأمر بجمع وإحراق ما كتب منها ؟

ج: من السنة .

س : ولكنك تقول : السنة مشكوك فيها ، فكيف تستدل بها وأنت تشك فيها ؟ أو كيف تستثني منها بعضا فتقبله وترد بعضا وترفضه ؟

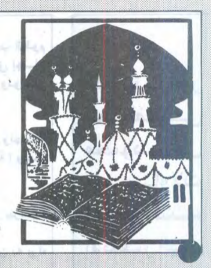
وما هي المعايير العلمية التي تستند إليها في قبول السنة ورفضها ؟

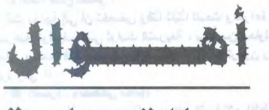
\* شيخ الأزهر .. والمكتب الاستشاري !!

فضيلة الإمام الأكبر .. شيخ الأرهر :

إن جماهير المسلمين تطالب بإنشاء مكتب إعلامي من علماء الأزهر متفرغ للمتابعة والرد على كل الشبهات والتساؤلات التي تطرحها وساتل الإعلام، حتى لا يتأثر بها ضعاف الإيمان وضعاف الثقافة الدينية والعلم الشرعي. والله يقول الحق ... وهو يهدي السبيل.

الدكتـور مصطف محمود يبذل محاولات كثم ة لشد الأنظار إليه واجتماع الناس عليه، ويمضي أكثر أوقاته في الخيال هروبا من الحقيقة! ويعتز بعقله اع بتزارًا عظيم يجعله يرفض مة مد الأخرين!!





بقلم الدكتور: عبد العظيم بدوي

# ﴿ وَنَفِحَ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ ﴾ [ ق : ٢٠ ] .

جعل الله سبحانه وتعالى للساعة أمارات تدل على قريها ، فقال تعالى : ﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تُأْتِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَاء أَشْرَاطُهَا ﴾ [ محمد : ١٨ ] ، ماذا ينتظر الناس ؟ ماذا ينتظر الكفرة الفجرة ؟ ماذا ينتظر العصاة الفسقة ؟ ﴿ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَـ النَّهُم بَغْتَـةً ﴾ ، أي فجاة ، ﴿ فَقَدْ جَاء

أشْرَاطَهَا ﴾ ؛ أي ظهرت علامات قربها ، فهلا يتوبون إلى الله ويستغفرونه ؟!

الساعة يجد أنه لم يبق منها إلا العلامات الكبرى ، التي هي كحبات الخرز ، إذا انفرطت واحدة منها انفرطت كلها ، حتى إذا كاتت آخر علامة ، وهي أن يبعث الله ريحًا طبية باردة تقبض روح كل عبد مؤمن ، حتى لو دخل أحدهم جحر ضب لتبعته هذه الريح حتى تقبضه ، ويبقى في الأرض شرار أهلها وعليهم تقوم الساعة ، كما قال النبي على : (( لا تقوم الساعة إلا على شرار الناس )) . [ أخرجه مسلم ] .

ييقى شرار الخلق ، لا يعرفون معروفا ، ولا ينكرون منكرًا ، فيمتثل لهم الشيطان فيقول : ألا تسمعون ؟ فيقولون : ما تأمرنا ؟ فيأمرهم بعبادة الطواغيت والأصنام فيستجيبون له ، فبينا هم كذلك ، إذ أذن الله لإسرافيل بالنفخ في الصور ، وهو خلق عظيم ، مثل البوق ، وقد جاء ذكره في القرآن مرات ؛ منها هذه

والناظر في النصوص التي تحدثت عن أشراط الآية : ﴿ وَتُفِخُ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ ﴾ ، ومنها : ﴿ قُولُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّور ﴾ [ الأنعام : ٧٣ ] ، ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمُئِذِ وَلا يَتُسَاعِلُونَ ﴾ [ المؤمنون : ١٠١] ، ﴿ وَيَوْمُ يُنْفُخُ فِي الصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأرض إلا من شماء اللَّه ﴾ [ النمل : ٨٧ ] ، ﴿ وَتُفِخُ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأرض إلا من شناء الله تُمُّ نُفخ فِيهِ أَخْرَى فَإِذَا هُم قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [ الزمر : ١٨ ] .

وقد بين النبي علي أن إسرافيل قد استعد للنفخ ، فهو ينتظر الإذن . قال علي : (( كيف أنعم وصاحب القرن قد التقم القرن ، واستمع الإذن ، متى يؤمر بالنفخ فينفخ )) ، فكأن ذلك ثقل على أصحاب رسول الله على ، فقال لهم : (( قولوا : حسينا الله ونعم الوكيل )) .

<sup>[</sup>٨] المتوهب السنة الثامنة والعشرون العد الثاتي

الناظر في النصوص التي تحدثت عن أشراط الساعة يجد أنه لم يبق منها إلا العلامات الكبرى ، التي هي كحبات الخرز ، إذا انفرطت واحدة منها انفرطت كلها ، حتى إذا كانت آخر علامة ، وهي أن يبعث الله ريحًا طيبة باردة تقبض روح كل عبد مؤمن ، حتى لو دخل أحدهم جحر ضب لتبعته هذه الريح حتى تقبضه ، ويبقى في الأرض شرار أهلها وعليهم تقوم الساعة !!

ومعلوم عند الرياضيين وغيرهم أنه ليس بين الاستعداد وبين التنفيذ طويل وقت ، ما إن يقال : استعد ، حتى يصدر الأمر بالعمل ؛ أي أنه : ﴿ أَرْفَتَ الأزفة ﴾ [ النجم: ٥٧ ] ، و﴿ اقْتَرَبَتُ السَّاعَةُ ﴾ [القمر: ١] ، و﴿ أَتَى أَمِرِ اللَّهِ ﴾ [النحل: ١] ، ولذلك قال على: (( كيف أنعم )) ؛ أي كيف يطيب لي عيش وقد اقتربت الساعة ! والنفخ مرتان : نفضة الإماتة ، ونفخة الإحياء . فأما النفخة الأولى فيحدث بها تغير عجيب في المعماوات والأرض ، قال على المنا المنا سره أن يرى القيامة رأي العين ، فليقرأ : ﴿ إِذَا الشَّنْسُ كُورَتُ ﴾ ، و﴿ إِذَا السَّمَاء الفطرتُ ﴾ ، و﴿ إِذَا السَّمَاء الشَّقَتُ ﴾ )) . فإذا نفخ في الصور النفخة الأولى الفطرت السماء ، وتثاثرت النجوم ، وسيرت الجبال ، ونزلت الوحوش من الغابات ، وظهرت الجن ، وماجوا جميعنا بعضهم في بعض ، فقالت الجن للإسس : نحن ناتيكم بالخبر ، فتفرقوا يميناً وشمالا ، فإذا الملاكة على أطراف السماء تدفعهم وتردهم ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا نفخ في الصور نفخة واحدة ، وحملت الأرض والجبال فَذَكُتَا دَكَةً وَاحِدَةً ﴿ فَيُومُنِّذُ وَقَعْتِ الْوَاقِعَةُ ﴿ وَالشَّنْقَتِ السَّمَاء فَهِي يَوْمَيْدُ وَاهِيَّةً ۞ وَالْمَلْكُ عَلَى أَرْجَائِهَا ﴾ [ الحاقة : ١٣ - ١٧ ] ، يدفعون الشارد ويردون الهارب ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ \* وَخَسَفَ القَمرُ ﴿ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمْرُ ﴿ يَقُولُ الإسمانُ يَوْمُدُ أَيْنَ الْمَقْرُ ﴾ [ القيامة : ٧ - ١٠ ] ، أين المفر والإله

الطالب ؟ ﴿ كَلاّ لا وزر ﴾ إلى ربّك يوميد المستقر ﴾ [ القيامة : ١١، ١١ ] ، ﴿ فَكِيفَ تَتَقُونَ إِن كَفْرَمُ يَومُا يَومُا القيامة : يَجْعَلُ الولْدَانَ شَيِيبًا ﴾ [ المزمل : ١٧ ] ، من هوله ، من مخاوفه ، من الأهوال التي تصحبه ، يومنذ : ﴿ تَذَهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةً عَمّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمَلَهًا ﴾ [ الحج : ٢ ] ، أليس من المعلوم أن الحامل إذا روعت وضعت ، فبالله عليكم ماذا تصنع هذه المسكينة حين ترى السماء الفطرت ، والكواكب انتثرت ، والبحار سجرت ؛ أي أوقدت ناراً تأجج ، هل يمسك رحمها حملاً مع هذه الأهوال ؟!

﴿ وَلاَ تَصْبَنُ اللّهَ عَافِلاً عَمّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنّمَا يُوْخُرُهُمْ لِيُومُ تَشْخُصُ فِيهِ الأَبْصَارُ ﴿ مُهْطَعِينَ مُقْتَعِي رَغُوسِهِمْ ﴾ [ إبراهيم: ٢٠، ٣٠ ] ؛ أي رافعي رعوسيهم ينظرون إلى الأعلى : ﴿ لا يردَدُ النّهِمُ طرفَهُمْ ﴾ [ إبراهيم: ٣٠ ] ، لا يغمض أحد عينا ، يخاف إن أغمض عينه لحظه أن ينزل به العذاب : ﴿ وَ أُفْتِدَتَهُمُ هُوَاءَ ﴾ [ إبراهيم: ٣٠ ] ، خلت محال القلوب منها ، فأين ذهبت قلوبهم ؟! ﴿ وَأَنْذِرَهُمْ يَوْمُ الْاَرْفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ ﴾ [ غافر: طُعْ يَوْمُ الْرَفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ ﴾ [ غافر:

ينفخ إسرافيل هذه النفخة وقد بسط الرجلان الثوب بينهما يتبايعاته فلا يتبايعاته ، وقد رفع الرجل الكأس إلى فيه ليشرب فلا ييل الكأس فاه ، وتحدث هذه الأهوال التي أحدثت هذا الانقلاب في نظام الكون ، وتطول هذه النفضة

حتى يخر الناس جميعًا ميتين موتة رجل واحد : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان ﴿ وَيَيْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإكْرَامِ ﴾ [ الرحمان : ٢١، ٢٧ ] ، ﴿ كَانُ شَانَ عَ هَالِكَ إِلاَّ وَجُهُهُ ﴾ [ القصص : ٨٨ ] ، ﴿ وَنَفِحْ فِي الصُّور فصعق من في المتماوات ومن في الأرض إلا من شناء الله ﴾ [ الزمر : ١٨ ] ، قال العلماء : هذا الاستثناء راجع إلى نفر من الملاكة ، منهم جبريل وميكاتيل وإسرافيل ، وملك الموت الذي يسميه العوام عزراتيل ، وليس لهذه التسمية أي أثارة من علم ، لا يموت هؤلاء بالنفخة ، ولكنهم يموتون بعد ذلك : ﴿ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبُّكُ ذُو الْجَلَالُ وَالْإِكْرَام ﴾ ، وينادى الرب سيحاته : ﴿ لَمَن المُلْكُ الْيَوْمَ ﴾ ، وليس هناك أحد يجيب ، فيقول تعالى : ﴿ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ ، يقول النبي عَلَيْ : (( يطوى الله عز وجل السماوات بيمينه ، ثم يقول : أنا الملك ، أين ملوك الأرض ؟ أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ تُم يأخذ الأرض بشماله ، ثم يقول : أنا الملك ، أين ملوك الأرض ؟ أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ )) . [ رواه

ثم يمهل الله عباده أربعين ، لا ندري أربعين سنة ، أم شهرا ، أم يوما ، كما جاء في الحديث عن أبي هريرة ، أن النبي على قال : (( ما بين النفختين أربعون )) . قالوا : يا أبا هريرة ، أربعون سنة ؟ قال : أبيت . قالوا : أربعون شهرا ؟ قال : أبيت . قالوا : أربعون يوما ؟ قال : أبيت ، ثم ينزل من السماء ماء ، فينبتون كما ينبت البقل ، وليس من الإسمان شيء إلا بلي ، إلا عظم واحد ، وهو عجب الذنب ، منه يركب الخلق ، يوم القيامة . [ متفق عليه ] .

إذا مات الإنسان تحلل جسده وصار تراباً ، وتفرقت ذراته ، إلا الأنبياء ، كما قال على : (( إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء )) . [صحيح أبي داود : ((٩٢٥) ] .

ولا يبقى من الإنسان إلا عجب الذنب ، وهو عظم الصلب المستدير ، الذي يكون في أصل العجز ، وأصل الذنب ، منه خلقت يا ابن آدم ، ومنه يركب جسمك يوم القيامة ، فهو كالبذرة ، إذا نزل الماء من المسماء ، أخذت هذه البذور في النمو ، كبذرة القسح والشعير ونحوهما ، فتكبر وتكبر حتى تكون أجسادًا كاملة تحت الأرض كساعة أن دفنت ، قال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ أَنبتُكُم مِن الأرض بَناتًا ﴿ وَاللَّهُ أَنبتُكُم فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاهِا ﴾

[ نوح : ١٧، ١٨ ] ، وسبق في مطلع السورة قوله تعالى : ﴿ وَنَرْلُنَا مِنَ السَّمَاء مَبَارِكَا فَاتْبَتَنَا بِهِ جَنَاتِ وَحَبُ الْحَصِيدِ ﴾ والنَّحُلُ بَاسِقَاتِ لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ ﴾ رزقًا للْعَبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بِلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْحُرُوجُ ﴾ [ ق : ٩ - لَلْعَبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بِلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْحُرُوجُ ﴾ [ ق : ٩ - المَدماء مَاء بِقَدَر فَاتَشْرَانَا بِهِ بِلَدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ تَحْرَجُونَ ﴾ [ الزخرف : بَقَدَر فَاتَشْرَانَا بِهِ بِلَدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ تَحْرَجُونَ ﴾ [ الزخرف :

فإذا تكاملت الأجساد تحت الأرض ، وأراد الله أن تخرج هذه الأجساد من الأرض ، أحيا إسرافيل ، وأصره أن ينفخ النفخة الأتيه ، نفخة الإحياء ، فتطاير الأرواح ، فتدخل كل روح جسدها ، لا تخطئ روح جسدها ، فلا يروعهم إلا انشقاق الأرض عنهم ، فإذا هم على ظهرها بعدما كانوا في بطنها ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا لِارْضُ مُدُت ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴿ وَأَذْنَتُ لِرَبّهَا لِأَرْضُ مُدُت ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴿ وَالْاَبْهَا لَى الْمُرْضُ أَنْقَالُهَا ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِذَا لَا لَارْضُ أَنْقَالُهَا ﴾ وَخَرْرَجَتِ الأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴾ وأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴾ وألزلنه : ١ ، ٢ ] ، قال النبي عَلَيْ : ((أنا أول من تنشق عنه الأرض ) . [ الترمذي ] .

كيف يخرج الناس من قبورهم ؟ صور الله لنا هذا المشهد تصويرا راتعا فقال : ﴿ فَذَرْهُمْ يَحْوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ يُومَ يَخْرُجُونَ مِنْ الأجداث سبراعا كأنهم إلى نصب يُوفِضُون ، خاشيعة أَيْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَاتُوا يُوعَدُونَ ﴾ [ المعارج: ٢١- ١٤ ] ، وقال تعالى : ﴿ وَاسْتُمعُ يُومُ يُنَادِ الْمُثَادِ مِن مُكَانِ قَرِيبٍ ۞ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَٰلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَحْيِي وَنَمِيتُ وَالْبِنَا الْمُصِيرُ ﴿ يَوْمَ تَشْنَقَقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَٰلِكَ حَشْنَرَ عَلَيْنًا يَسِيرٌ ﴾ [ق: ١١- ١٤] ، وقال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَنَى ء نُكُر ﴿ خُشُّتُ عَا أَبْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَتَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشْرِ ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاع يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾ [ القمر : ٦-٨] ، فإذا خرج الناس من قبورهم تلقت الملاكلة الصالحين ومعهم ركاتب من الجنة ، فقدمتها لهم ليركبوها ، وهذا هو قول الله تعالى : ﴿ يَوْمَ نَحْسُرُ الْمُتَقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفُدًا ﴾ [ مريح : ١٥ ] ؛ أي ركبانا ، كما تتلقاهم بالبشرى : ﴿ أَلا تَخَافُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [ فصلت : ٣٠ ] ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا ﴾ - أي عن النار - ﴿ مُبْعَدُونَ ۞ لا

<sup>[</sup>١٠] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الثاتي

يسمعون حسيسها وهم في ما اشتهت أنفسهم خالدون الآ يجزئهم الفرع الأخبر وتتلقاهم الملاككة هذا يومكم الذي كنتم توعدون في إلا يجزئهم الفرع الأخبر وتتلقاهم الملاككة هذا يومكم الذي السعداء حين يخرجون من قبورهم ، نسأل الله أن يجعلنا منهم بفضله وكرمه ، أما الأشقياء فقد قال تعالى : ﴿ وَسَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وَرَدًا ﴾ [ مريم : ١٠٨] ، وقال تعالى : ﴿ وَنَحْسُرُهُمْ يَوْمُ الْقَيَامَةِ عَلَى وَجُوهِهُمْ عَمْيًا وَبُعْمًا وَصَمَّا ﴾ [ الإسراء : ١٠٩] . وجوههم على وجوههم ؟ فقال : ﴿ اليس الذي أمشاهم على أرجلهم في الذنيا بقادر على وجوههم على أن يمشيهم على وجوههم غيل أرجلهم في الآخرة )) . [ متفق عليه ] .

وهكذا يصلون جميعًا إلى أرض المحشر ، ويقفون في صعيد واحد ، حفاة ، عراة ، غرلا ، قالت عاتشة ، رضي الله عنها : يا رسول الله ، الرجال والنساء ينظر بعضهم إلى سوأة بعض ؟ فقال : (( يا عائشة ، الأمر أشد من أن ينظر بعضهم إلى بعض : ﴿ لِكُلُ امْرِي مُنْهُمْ يَوْمَئِذِ شَنْأَنْ يُغْنِيهِ ﴾ )) . [ متفق عليه ، دون الآية ، فهي زيادة للنسائي ] .

احياتا ونحن في الدنيا يلقى الواحد منا أخاه في الطريق فيسلم عليه ، فلا يرد عليه السلام ، فإذا اجتمعا بعد ذلك وعاتبه ، اعتذر بأنه لم يره ، فيقول له : كان وجهي في وجهي في وجهي في عينك ! فيقسم بالله أنه لم يره ، وهو صادق ؛ لأنه كان مشغول الفكر ، كان يمشي وهو يفكر في أمر ما ، فشغله التفكير فيه عن رؤية ما أمامه ، فإذا كان هذا يحدث في الدنيا ، فهرومها لا تساوي جناح بعوضة من هم اليوم الآخر ، فلا بأس أن يكون الرجال والنساء في اليوم الآخر ، عراة ؛ لأنه لن يتمكن أحد أن ينظر ما أمامه ، بل لن يتمكن أن يشعر بمن في جواره ، لما نزل به من الهم يتمكن أن يشعر بمن في جواره ، لما نزل به من الهم الذي ملا كياته : ﴿ لِكُلُ امْرِيْ مَنْهُمْ يَوْمَكِذْ شَأَنٌ يُغنِيهِ ﴾

تقفون يا عباد الله في صعيد واحد ، حفاة ، عراة ، غرلاً ، وتدنو الشمس من رعوسكم ، حتى لا يكون بينها وبينكم إلا ميل ، قال الراوي : لا أدري : ميل المسافة ، أم ميل المكطلة . [ مسلم ] .

ترى كم ستكون درجة الحرارة يومئذ! وليس هذا فحسب ، بل : (( يؤتى يومئذ بجهنم ، لها سبعون ألف

زمام ، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها )) . [ مسلم ] .

فالله المستعان على هذا اليوم ، وعلى أيامنا كلها ، وحام شديد ، حتى علا القدم ألف قدم ، الشمس فوق الرءوس ، جهنم قريبة ، حتى يذهب العرق في الأرض سبعين ذراعا ، حتى يتمنى بعض الناس الخروج من هذا الموقف ولو إلى النار ! يظنون أن النار لن تكون مثل ما هم فيه ، فاللهم سلم سلم ...

يفرج الناس من قبورهم أشد ما يكونون جوعنا وظمأ ، فيفيث الله المؤمنين ، فيطعمهم ويسقيهم وهم في أرض الموقف ، أما الطعام فقد قال على : (( تكون الأرض يوم القيامة خبزة واحدة ، يتكفؤها الجبار بيده ، كما يتكفؤ أحدكم خبزته في السفر ، نزلا لأهل الجنة )) . [ متفق عليه ] .

وأما الشراب فمن حوض النبي الله ، وهو حوض أكرم الله به نبيه غياتًا لأمته ، قال الله : (( حوضي مثل ما بين عدن إلى عمان البلقاء ، ماؤه أشد بياضاً من الثلج ، وأحلى من العسل ، وأكوابه عدد نجوم السماء ، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبدًا )) . [حسن : الترمذي] .

وقال على المنافظ المن

فيا عبد الله إذا أردت أن تشرب من هذا الحوض شربة هنيئة مريئة ، لا تظمأ بعدها أبدًا ، فلا تحدثن في دين الله شيئا ، (( عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين ، عضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل بدعة ضلالة )) . [ صحيح أبي داود :

وكيف يعرف رسول الله على أمته بين الأمم ، قال على : (( لكم سيما ليست لأحد غيركم ، تردون غراً محملين من آثار الوضوء )) . [ مسلم ] .

اللهم إلما نسألك بأسمائك الحسنى ، وصفاتك العلى ، أن نُرد حوض نبينا على ، وأن نشرب منه شربة هنيئة مربئة لا نظماً بعدها أبدًا .



# يقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

قال تعالى : ﴿ أَم اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاء قُلْ أُولُو كَانُوا لا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلا يَعْقِلُونَ ﴿ قُلْ لُلَّهِ ا ، وقال تعالى : ﴿ مَا مِنْ ££ . £ # :

فالشفاعة لمن له ملك السماوات والأرض ، وله يشاء أن يشفع فيمن يشاء ، فصارت الشفاعة في الحقيقة إنما هي له ، والذي يشفع عده إنما بإذنه وأمره سبحاته ، ولا يشد بالشفاعة له ، فهذه هي الشفاعة الحقة الشفاعة الشركية التي أبطلها رب العالمين ، وتعلق بها المشركون : ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمُنَا لَا تَجْزَى نَفْسٌ عَن نَفْس شَنَيْنًا وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَلٌ وَلاَ تَتَفَعُهَا شَفَاعَةً ﴾ البقرة : ١٢٣] ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَفِقُوا مِمَّا رَرَقَتَاكُم مِنْ قَبْلُ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَ بَيْبِعٌ فِيهِ وَلاَ خُلُـةٌ وَلاَ شْفَاعَةٌ ﴾ [ البقرة : ٢٥٤ ] .

[١٢] التوهيد المنة الثامنة والعشرون العد الثاني

فالشفاعة بإذنه ليست شفاعة من دونه : ﴿ مَا لَكُم مِن دُونِهِ مِن وَلِيُّ وَلا شَقِيعٍ ﴾ [ السجدة : ٤ ] . فشفاعة الشريك ، أو المالك ، أو الظهير أبطلها الله سيحانه ، والشفاعة المثبتة شفاعة العيد المأمور المطيع لسيده ، فلا يتقدم بين يدى بشفاعة حتى بأذن له سيده ومولاه ويرضى منه الشفاعة ، ولذا كانت ألفاظ حديث الشفاعة موضحة بقول النبي على: (( فأسجد عند العرش ، فيدعني ما شاء الله أن يدعني ، فيلهمني ربي بمحامد لم يلهمها لأحد من قبلي ، ثم يقول : ارفع محمد ، وقل يسمع ، واشفع تشفع ، وسل تعط ، فأرفع رأسى ، فأثنى على ربى بثناء وتحميد يعلمنيه ، شم اشفع )) -

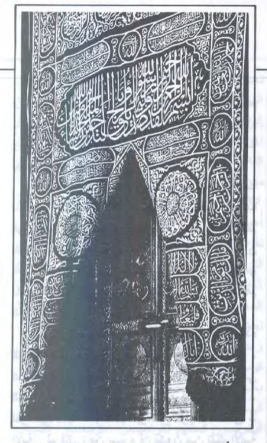
فتدبر ذلك ، واعلم أنه لا يشفع نبى ، أو رسول ، ولا ملك ، أو مؤمن ، أو شهيد ، إلا بعد أن يقال له : اشفع ، وعلى ذلك تحمل جميع النصوص الواردة في الشفاعة ، لكن المشركين يظنون شفاعة الآخرة كشفاعاتهم في الدنيا ، يشفع عده وهو كاره للشفاعة ، فيرضخ لشفاعته ، ولو كارها ؛ لأنه ذو ملك أو سلطان أو صاحب منزلة يخشاها ، وكذلك شفاعة المؤمنين التي وردت في الحديث الطويل من قول النبي على الأصحابه: ((فما أتتم بأشد لي مناشدة في الحق ، قد تبين لكم من المؤمن يومئذ للجبار ، وإذا رأوا أنهم قد نجوا في إخواتهم يقولون: ربنا إخواننا كانوا يصلون معنا ويصومون معنا ويعملون معنا ، فيقول الله تعالى : اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقال دينار من إيمان فأخرجوه ، ويحرم الله صورهم على النار ، فيأتونهم وبعضهم قد غاب في النار إلى قدمه وإلى أنصاف ساقيه ، فيخرجون من عرفوا ، ثم يعودون ، فيقول : اذهبوا ، فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار فأخرجوه ، فيخرجون من عرفوا ، ثم يعودون فيقول : اذهبوا ، فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من إيمان فأخرجوه ، فيخرجون

من عرفوا ، فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون ، فيقول الجبار: بقيت شفاعتى ، فيقبض قبضة من النار فيخرج أقوامًا قد امتحشوا ، فيلقون في نهر بأفواه الجنة يقال له : ماء الحياة ، فينبتون في حافته كما تنبت الحبة في حميل السيل )) .

وفي ذلك يقول الله سبحاته : ﴿ وَلا يَشْفُعُونَ إلا لِمَن ارْتَضَى ﴾ ، ويقول : ﴿ يَوْمَلِدُ لا تَنْفُعُ الشُّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ﴾ ، فالله سبحانه علقها برضاه عن المشفوع له وإذنه للشافع ، فما لم يوجد مجموع الأمرين لم توجد الشفاعة ، وذلك لأن الأمر كله لله ، وأن الرسل والملاكة والمؤمنين عبيد لله لا يسبقونه بالقول ولا بالفعل إلا من بعد إذنه ، فهم مملوكون وهو ربهم ، وفي ذلك اليوم لا تملك نفس لنفس شيئا والأمر بومنذ لله .

أما الشفاعة التي يظنها المشركون في شركاتهم ، حيث جهلوا حق الرب سيحاته وقاسوه على الخلق قياسًا فاسدًا عبدوا به الأصنام ، فظنوا شفاعة شركاتهم عند الله من جنس شفاعة المخلوقين عند بعضهم ، فإن هؤلاء الخلق هم القاتمون بمصالحهم وهم أعوانهم وأتصارهم ، ولولاهم لما ملكوا الناس ولا حكموا فيهم ، فحاجتهم إليهم تجعلهم يقبلون شفاعتهم ولوعلى كره منهم ، وإن لم يأذنوا فيها ولم يرضوا عن الشافع فلا يجدون بدًا من قبول شفاعتهم وإلا تركوا طاعتهم وقدموا غيرهم ، لكن الله غنى عن الشريك والظهير والمعين ، ولو أهلكهم جميعًا ما نقص ملكه ولا عزه ولا سلطاته مثقال ذرة .

وشفاعة الخلق قد تكون شفاعة عند من يكره المشفوع له ، لكن له عند الشافع مصالح لا تقضى إلا أن يرضى ، فهو يرضيه ، وقد يكون عند المشفوع عنده من المعارض ما يجعله يقبل الشفاعة ويكون المعارض قويئًا قوة ترد بها



شأن الله كذلك ، فليس له عند خلقه رغبة ولا رهبة ، بل كل الخلق تحت قبضته وفي ملكه وتصرفه ، فلو شاء جعل الخلق كلهم طائعين ، ولو شاء لم يخلق معصية ، وكذلك فإنه سبحانه إن لم يخلق شفاعة الشافع ولم يأذن له ويحبها منه ويرضى فلا تقع أبدًا ، وشفاعة الشافع وإن كانت علوًا لمنزلته إلا أنه امتثال لأمره وطاعة له ، وكل طاعة من العبد لربه رفعة . فشرف العبد في عبوديته لربه.

لماذا كانت الشفاعة العظمى لنبي هذه الأمة ؟

ينبغى لكل عبد مستقيم أن يؤمن بأن الله هو الحكم العدل ، وأنه لا يظلم أحدًا مثقال ذرة ، وليس عنده من فضل لأحد من خلقه إلا بالتقوى والعمل الصالح ، وأما التفضيل للذات بغير تقوى أو عمل صالح ، فذلك هو الذي انحرفت به بنو إسرائيل فقالوا : ﴿ نَحْنُ أَبْنَاء اللَّهِ وَأُحِبَّاؤُهُ ﴾ [ المائدة : الشفاعة ، أو ضعيفًا فتقبل معه الشفاعة ، وليس ١٨ ] ، ففي سورة (( المائدة )) : ﴿ وَقَالَتِ البَّهُودُ

وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَيْنَاء اللَّهِ وَأَحَبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَنَر مُمَّن خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاء وَيُعَذَّبُ مَن يَشْنَاء وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَالْيُهِ الْمَصِيرُ ﴾ [ المائدة : ١٨ ].

ولذا فَإِن اللَّه ، عز وجل ، لم يفضل أمة لذاتها ، إنما فضل الأمة لعملها ، ولو فاقها غيرها في العمل لكان خيرًا منها ، قال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمّة أُخْرِجَت لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُتَكَرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُ م مَنْهُ مُ الْمُوْمِنُونَ وَأَكُمْ مُنْهُمُ مُ الْمُوْمِنُونَ وَأَكُمْ مُنْهُمُ مُلْهُمُ مُلْهُم م الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمْ مُنْهُم م الْمُوْمِنُونَ وَأَكُمْ مُنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمْ مُنْهُم م الْمُؤْمِنُونَ فَ وَأَكُمْ مُنْهُم م الْمُؤْمِنُونَ فَ وَأَكُمْ مُنْهُم م الْمُؤْمِنُونَ فَ وَأَكُمْ مُنْهُم م الْمُؤْمِنُونَ فَي الْمُؤْمِنُ فَي إِلَيْهِ مِنْهُم م الْمُؤْمِنُ فَي إِلَيْهُم الْمُؤْمِنُ فَي إِلَيْهِ الْمُؤْمِنُ فَي إِلَيْهِ الْمُؤْمِنُ فَي إِلَيْهِ اللّهِ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه المُؤْمِنُ فَي [ آل عمران : ١١٠ ] .

قال ابن كثير : فمن اتصف من هذه الأمة بهذه الصفات دخل معهم في هذا الثناء عليهم والمدح ، كما قال قتادة : بلغنا أن عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، في حجة حجها رأى من الناس سرعة ، فقرأ هذه الآية : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ الآية . ثم قال : من سره أن يكون من تلك الأمة فليؤد شرط الله فيها . رواه ابن جرير .

ومن لم يتصف بذلك أشبه أهل الكتاب الذين ذمهم الله بقوله تعالى : ﴿ كَاتُوا لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُتكر فَعَلُوهُ ﴾ الآية [ المائدة : ٧٩] .

ولهذا لما مدح تعالى هذه الأمة على هذه الصفات ، شرع في ذم أهل الكتاب وتأنيبهم .

وفي (( التفسير الكبير )) : قال بعضهم : لو شاء الله تعالى لقال : (( أنتم )) ، وكان هذا التشريف حاصلاً لكلنا ، ولكن قوله : ﴿ كُنتم ﴾ مخصوص بقوم معينين من أصحاب الرسول ﷺ ، وهم السابقون الأولون ومن صنع مثل ما صنعوا .

( وقال أيضاً ) : ثم ذكر عقيب هذا الحكم هذه الطاعات ، أعني الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والإيمان ، فوجب كون تلك الخيرية معللة بهذه العبادات .

وكذلك هذه الأمة قامت بمهمة الرسل بعد رسولها على ، فكانوا يأمرون بالمعروف وينهون

عن المنكر ويدعون إلى الإيمان بالله تعالى ، وقد كاتت قبلهم الأمم كلما قضى رسولِ بعث الله نبياً ورسولاً ، كما أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال رسول الله شن ( كاتت بنو إسراتيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبي خلفه نبي ، وأنه لا نبي بعدي )) . فقاموا بعمل الأنبياء ، حتى قالت الأمم - كما جاء في حديث الشفاعة الطويل عند أحمد -: (( كادت هذه الأمة أن يكونوا أنبياء كلهم )) .

ولذا قال تعالى: ﴿ وَقَدْ نُزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ
أَنْ إِذَا سَمَعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا
تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا
مَثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَمَ
جَمِيعًا ﴾ [ النساء : ١٤٠ ] ، فكل من اتصف
بالكفر أو النفاق فهو في جهنم .

فهذه الأمة مفضلة لا بذاتها ، بل بأعمالها وصفاتها ، ولزومها أمر ربها ، واقتفاتها أثر نبيها ، ودعوتها للناس ، وبذل حياتهم في ذلك ، فقام علماؤهم مقام أنبياء الأمم السابقة ، لذا وقع التقضيل لهم ، فكذلك الشفاعة العظمى والمقام المحمود للنبي على إنما استحقه تفضلاً من الله ، ومنة لأعمال عملها ، رفعه الله تعالى هذه المكانة لهذه الأعمال .

أولاً: كل نبي كان يُبعث إلى قومه خاصة ، ويعث النبي على الناس كافة ، بل بعث للإسس والجن عامة ، فكذلك له الشفاعة العامة كما كاتت له الرسالة العامة .

ثانيًا: أتباع هذا النبي والداخلين الجنة منهم هم أكثر الأمم ؛ لحديث النبي والداخلين الذي أخرجه الشيخان من رواية ابن عباس ، رضي الله عنهما ، قال : قال رسول الله ولا : (( عرضت على الأمم ، فرأيت النبي ومعه الرهيط ، والنبي ومعه الرجل والرجلان ، والنبي وليس معه أحد ، إذ رفع لي سواد عظيم ، فظننت أنهم أمتي ، فقيل

لي: هذا موسى وقومه ، ولكن انظر إلى الأفق فنظرت فإذا سواد عظيم ، فقيل لي: انظر إلى الأفق الآخر ، فإذا سواد عظيم ، فقيل لي: هذه أمتك )) .

ولما كان الدال على الخير كفاعله ، ومن سن سنة حسنة في الإسلام فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة كان الشاه هذه الأجور المضاعفة ، وكانت له المكانة العالية ((المقام المحمود)) .

ثالثا: أن النبي الله الخر دعوته المستجابة لتكون يوم القيامة شفاعة ، وذلك لما أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة وأنس ، رضي الله عنهما ، أن النبي الله قال : (( لكل نبي دعوة مستجابة واختبات دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة ، وهي نائلة إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئا )) .

قال ابن حجر: المراد بالإجابة في الدعوة المذكورة ؛ القطع بها ، وما عدا ذلك من دعواتهم فهو على رجاء الإجابة . وقيل : أفضل الدعوات ، وقيل : دعوة عامة مستجابة لأمته ، وتدبر أن دعوات النبي كانت على رجاء الإجابة لا على القطع بها ، فلقد دعا على أقوام بالإهلاك فقال له رب العزة سبحانه : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ المحيح : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ الصحيح : ﴿ سَأَلت ربِي ثَلاثنًا فأعطاني اثنين واحدة )) .

فكأنت ساتر الدعوات على رجاء الإجابة ، أما الدعوة المستجابة فادخرها النبي على شفاعة للأمة يوم القيامة .

الشفاعة الحقة وإنكار أهل الضلال:

أخرج مسلم في (( صحيحه )) في كتاب الإيمان ، باب : خروج عصاة المؤمنين من النار ، بسنده عن يزيد الفقير قال : كنت قد شغفني رأي من رأي الخوارج ، فخرجنا في عصابة ذوى عدد نريد أن

نحج ، ثم نخرج(١) على الناس ، قال : فمررنا على المدينة ، فإذا جابر بن عبد الله يحدث القوم جالسًا إلى سارية عن رسول الله على قال : فإذا هو قد ذكر الجهنميين قال : فقلت له : يا صاحب رسول الله ، ما هذا الذي تحدثون ، والله يقول : ﴿ إِنَّكَ مَن تُذخِل النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ ﴾ [ آل عمران : ١٩٢ ] ، وَ﴿ كُلُّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمُّ أُعِيدُوا فِيهَا ﴾ [ الحج : ٢٢ ] ، فما هذا الذي تقولون ؟ قال : فقال : أتقرأ القرآن ؟ قلت : نعم ، قال : فهل سمعت بمقام محمد على يعني الذي يبعث ٥ الله فيه ؟ قلت : نعم ، قال : فإنه مقام محمد ﷺ المحمود الذي يُخرج الله به من يُضرج ، قال : ثم نعت وضع الصراط ومر الناس عليه ، قال : وأخاف ألا أكون أحفظ ذلك ، غير أنه قد زعم أن قومًا يخرجون من النار بعد أن يكونوا فيها ، قال : يعنى فيخرجون كأنهم عيدان السماسم(١) ، قال : فيدخلون نهرًا من أنهار الجنة فيغتسلون فيه ، فيخرجون كأتهم القراطيس ، فرجعنا ، قلنا : ويحكم ، أترون الشيخ يكذب على رسول الله ﷺ ، فرجعنا فلا والله ما خرج منا غير رجل واحد .

قال ابن حجر في (( الفتح )) : إن الخوارج الطائفة المشهورة المبتدعة كانوا ينكرون الشفاعة ، وكان الصحابة ينكرون إنكارهم ويحدثون بما سمعوا من النبي في ذلك .

(ثم ذكر ) حديث البيهقي ، قال : ذكروا عند عمران بن حصين الشفاعة ، فقال رجل : إنكم لتحدثون بأحاديث لا نجد لها في القرآن أصلاً ، فغضب وذكر له ما معناه : إن الحديث يفسر القرآن .

ثم ذكر ابن حجر ، عن أنس قال : من كذب بالشفاعة فلا نصيب له فيها .

 <sup>(</sup>١) أي تخرج على الإمام على بن أبي طالب ؛ لأن الخوارج استطوا دماء المسلمين والخروج عليهم بالسيف .

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر : هو ما ينبت فيه السمسم .

(ثم ذكر ) عن البيهقي عن ابن عباس : خطب عمر فقال : إنه سيكون في هذه الأمة قوم يكذبون بالرجم ، ويكذبون بالدجال ، ويكذبون بعذاب القير ، ويكذبون بالشفاعة ، ويكذبون بقوم يخرجون من النار .

(ثم ذكر) عن أنس قال: يخرج من النار ولا نكذب بها كما يكذب بها أهل حروراء ؛ يغني الخوارج.

قال ابن بطال: أنكرت المعتزلة والخوارج الشفاعة في إخراج من أدخل النار من المذنبين وتمسكوا بقوله تعالى: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَمَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ [ المدثر: ٤٨ ] ، وغير ذلك من الآيات . وأجاب أهل السنة بأنها في الكفار ، وجاءت الأحاديث في إثبات الشفاعة المحمدية متواترة ، ودل عليها قوله تعالى : ﴿ عَسَى أَن يَبِعُنكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ [ الإسراء: ٢٩ ] ، والجمهور على أن المراد به الشفاعة ، وبالغ الواحدي فنقل فيه الإجماع .

أنواع الشفاعة :

الأولى: الشفاعة في إراحة أهل الموقف بالإذن في الفصل والحساب ، ودليلها حديث الشفاعة الطويل المشهور الذي يتنحى فيه عن الشفاعة الأنبياء والمرسلون ، ثم يقول على الله ، أنا لها ، أنا لها ». ثم يشفع فيُشفع .

والثانية : في استفتاح الجنة ، وفيه حديث أبي هريرة الطويل الذي جاء فيه : ((بك أمرنا أن نفتح )) .

والثالثة: شفاعته لقوم استوت حسناتهم وسيئاتهم أن يدخلوا الجنة .

والرابعة: شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار بذنوبهم فيشفع لهم أن لا يدخلوها . الخامسة: شفاعته لقوم من أهل الجنة في زيادة مراتبهم ورفع درجاتهم .

السادسة : شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار بذنوبهم فيخرجهم الله بشفاعته رحمة منه سبحانه ، ثم يدخلهم الجنة .

السابعة : شفاعته في أبي طالب أن يخفف الله عذابه في النار ، فيكون في ضحضاح النار ، بعد أن كان في غمرات النار .

الثامنة: شفاعته لمن قال: لا إله إلا الله ، ولم يعمل خيرًا قط ، وهذه لمن قالها خالصة من قلبه ، وهي التي يقول له رب العزة سبحاته فيها: (( ليس ذلك إليك )) ، ويخرجهم رب العزة برحمته فيدخلهم الجنة .

وشفاعة النبي على الأبي طالب ثابتة بالأحاديث الصحيحة وهي شفاعة لكافر لم تخرجه من النار ، ولذا قال ابن حجر في (( الفتح )) : الشفاعة في الكفار إنما امتنعت لوجود الخبر الصادق في أنه لا يشقع فيهم أحد وهو عام في حق كل كافر فيجوز أن يخص منه من ثبت الخبر بتخصيصه . قال : وحمله بعض أهل النظر على أن جزاء الكفار من العذاب يقع على كفره وعلى معاصيه ، فيجوز أن الله يضع عن بعض الكفار بعض جزاء معاصيه تطبيبًا لقلب الشافع لا ثواباً للكافر ؛ لأن حسناته صارت بموته على الكافر هباءً ، ثم قال : إن المخفف عنه - يعنى أبا طالب - لم يجد أثر التخفيف ، فهو يعتقد أن ليس في النار أشد عذاباً منه ، وذلك أن القليل من عذاب جهنم لا تطيف الجبال ، فالمعذب الشتغاله بما هو فيه يصدق عليه أنه لم يحصل له انتفاع بالتخفيف . (انتهى مختصرًا).

وحب النبي على من أجل القربات إلى الله وسبب لرفع درجات العبد في الجنة بشرط أن يكون مقرونا بالتوحيد ، فإن المشرك لا ينقعه حب النبي على ، ولذا لم يخرج أبو طالب من النار رغم فرط حبه للنبي على ، بل مات كثير من المشركين في مكة وهم يحبون النبي على ويحبون صدقه وأمانته ، ومع ذلك لم ينقعهم ذلك الحب ، ولا تنالهم الشفاعة ، والحديث الصحيح في ذلك واضح : (رأسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال : لا إله إلا الله خالصاً من قلبه )) .

أخرج البخارى ومسلم عن أنس بن مالك أن النبي على قال : (( إذا كان يوم القيامة ماج الناس بعضهم إلى بعض ، فيأتون آدم فيقولون : اشفع لذريتك ، فيقول : است لها ، ولكن عليكم بإبراهيم ، فإنه خليل الله ، فيأتون إبراهيم ، فيقول : لست لها ، ولكن عليكم بموسى ، فإنه كليم الله فيؤتى موسى فيقول : است لها ، ولكن عليكم بعيسى ، فإنه روح الله وكلمته ، فيؤتى عيسى ، فيقول : است لها ، ولكن عليكم بمحمد ، فأوتى فأقول : أنا لها ، ثم أنطلق فأستأذن على ربى ، فيؤذن لى فأقوم بين يديه فأحمده بمحامد لا أقدر عليها إلا أن الله يلهمنيها ، ثم أخر لربنا ساجدًا ، فيقول : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ، أمتى ، أمتى . فيقول : انطلق فمن كان في قلبه مثقال حبة من برة أو شعيرة من إيمان فأخرجه منها ، فأنطلق فأفعل ، ثم أرجع إلى ربى فأحمده بتلك المحامد ، ثم أخر له ساجدًا ، فيقول لي : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ، أمتى ، أمتى . فيقال لى : انطلق ، فمن كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجه منها ، فأنطلق فأفعل ، ثم أعود إلى ربى أحمده بتلك المحامد ، ثم أخر له ساجدًا فيقال لي : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ، أمتى ، أمتى . فيقال لى : انطلق ، فمن كان في قلبه أدنى أدنى أدنى من مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعل )) .

زَاد أبو سعيد ، رضي الله عنه : ((ثم أرجع إلى ربي في الرابعة فأحمده بتك المحامد ، ثم أخر له ساجدًا ، فيقال لي : يا محمد ، ارفع رأسك ، وقل يسمع لك ، وسل تعطه ، واشفع تشفع ، فأقول : يا رب ، الذن لي فيمن قال : لا إله إلا الله ، قال : فيس ذلك لك ، أو قال : ليس ذلك

إليك ، ولكن وعزتي وكبرياتي وعظمتي لأخرجن منها من قال: لا إله إلا الله ).

وفي رواية أخرى: أن كل نبي يذكر خطيئة إلا عيسى ، وأن آدم أحال على نوح . وفي رواية قال : (( ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن - أي وجب عليه الخلود )) . ثم تلا هذه الآية : ﴿ عَسَى أَن يَبْعَنَّكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ . قال : (( وهذا المقام المحمود الذي وعد نبيكم . زاد في رواية قال : (( يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله ، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة )) .

(ثم قال): ((ما يزن برة)). (ثم قال): ((ما يزن برة)). (ثم قال): ((ما يزن برة)). وفي رواية أبي هريرة: ((أن كل نبي يقول: إن ربي غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله )). ((ثم يقول): ((نفسي نفسي نفسي السي )). (وجاء فيها): ((أدخل من أمتك من لاحساب عليهم من الباب الأيمن من أبواب الجنة وهم شركاء الناس فيما سوى ذلك من الأبواب )). ثم قال: ((والذي نفسي بيده إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر))، أو ((كما بين مكة وهجر)).

وأخرج مسلم عن حذيفة وأبي هريرة ، رضي الله عنهما ، قالا : قال رسول الله عنه : ((يجمع الله تبارك وتعالى الناس فيقوم المؤمنون حتى تزلف لهم الجنة فيأتون آدم فيقولون : يا أباتا ، استفتح لنا الجنة ، فيقول : وهل أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم آدم ؟ لست بصاحب ذلك ، اذهبوا الى ابني إبراهيم خليل الله ، قال : فيقول إبراهيم : لست بصاحب ذلك ، أنما كنت خليلاً من وراء وراء ، اعمدوا إلى موسى الذي كلمه الله تكليما ، قال : فيأتون موسى ، فيقول : لست بصاحب ذلك ، أذهبوا إلى عيسى كلمة الله وروحه ، فيقول عيسى : لست بصاحب ذلك ، فيأتون محمدا عيسى : لست بصاحب ذلك ، فيأتون محمدا فيقوم فيؤذن له وترسل الأماتة والرحم فتقومان جنبتي الصراط يمينا وشامالا فيمر أولك

كالبرق )) . قال : قلت : بأبي وأمي ، أي شيء كمر البرق ، قال : (( ألم تروا إلى البرق وكيف يمر ويرجع في طرفة عين ؟ ثم كمر الريح ، ثم كمر الطير ، وشد الرجال تجري بهم أعمالهم ، ونبيكم قائم على الصراط يقول : رب سلم سلم ، حتى تعجز أعمال العباد ، حتى يجيء الرجل فلا يستطيع السير إلا زحفًا ، قال : وفي حافتي الصراط كلاليب مطقة مأمورة ، بأخذ من أمرت به ، فمخدوش ناج ومكدوس في النار )) .

وأخرج البخاري ومسلم عن أنس ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله على : ((يقول الله تعلى لأهون أهل النار عذاباً : لو كاتت لك الدنيا كلها وما فيها أكنت مفتدبًا بها ؟ فيقول : نعم ، فيقول : قد أردت منك أهون من هذا وأنت في صلب آدم ؛ أن لا تُشرك بي ولا أدخلك النار ، وأدخلك الجنة ، فأبيت إلا الشرك )) .

من يستعرض الحديث الطويل الذي روته كتب السنة في الشفاعة يلاحظ أن في الحديث اختصاراً ، ذلك أنه بدأ الحديث بذكر ما أصاب الناس من شدة يوم القيامة ، وأنهم ألهموا أن يطلبوا الشافع الذي يشفع لهم للنظر في الأعمال ، والفصل في القضاء لينصرفوا من الموقف من شدة ما يلقون فيه ، ثم يطلبون من آدم، ثم من نوح ، ثم من إبراهيم ، ثم من موسى ، ثم من عيسى ، عليهم السلام جميعاً ، فيأبى كل واحد منهم ويستحي من ربه ولا يتعرض للشفاعة ويحيل على غيره ، ثم يذهبون إلى محمد للشفاعة ويحيل على غيره ، ثم يذهبون إلى محمد

بعد ذلك السياق يقال له: ((يا محمد ، ارفع رأسك ، واشفع تشفع ، وقل يسمع لك ، وسل تعط ، فيقول : أمتي ، أمتي . فيقال له : أخرج من النار من قال : لا إله إلا الله ، وكان في قلبه مثقال حبة بر من خير )) .

فاتظر كيف كان أول الحديث طلب الشفاعة للإذن في الفصل والحساب ، ثم يقول النبي الشفاعة ((أنا لها ، أنا لها )) . ثم إذا أذن له في الشفاعة

يقول : (( أمتي ، أمتي )) . ويقال له : (( أخرج من النار .. )) . وهذا بدل على أمور :

الأول : أن الشفاعة في القضاء قد تمت ، وأن الله قد حاسب الخلائق ووزن عليهم الأعمال .

ثانيًا: أن أهل الجنة قد دخلوا الجنة ، وأن أهل الثار قد دخلوا النار ، وفي ذلك أيضنا استفتاح الجنة بشفاعة النبي على الله .

ثالثًا: إذا كاتت شفاعة النبي الله تبدأ في عصاة الموحدين بإخراج أصحاب البرة من الخير ، ثم الشعيرة ، ثم الخردلة ، أو الذرة ، فالذي يُفهم من ذلك أن أصحاب الدينار والدرهم ومن فوق البرة قد أخرجوا من النار ، وذلك أنهم يخرجون بشفاعات من المؤمنين والأبياء والملاكة .

فكأن هذه الشقاعات تقع بين الشفاعة للإذن في الفصل في القضاء وبين الشفاعة لإخراج عصاة الموحدين من هذه الأمة من النار .

معنى هذا أن النبي عَلَيْ هو أول الشافعين ، وهو آخر الخلق شفاعة ، فله شاعات متعددة يشقع فيها أولاً للخلائق ، فيأذن رب العزة فيقصل بينهم ، ثم يشفع فتفتح أبواب الجنة ، ثم يشفع فيعفى عن أقوام فيدخلون الجنة بغير سابقة عذاب ، وفيمن استوت حسناتهم وسيئاتهم فيدخلون الجنة ، وفي أقوام سحبوا إلى النار فيعفو عنهم ويدخلهم الله الجنة .

فكاتت المنزلة الرفيعة للنبي الله أن تقدم للشفاعة ، حيث تأخر غيره من الأنبياء ، وكذلك فيمن يخرجه الله سبحاته بشفاعته من النار ممن لم يقدر خروجه بشفاعة غيره ، فإن كاتت شفاعة غيره أخرج الله بها أهل الدينار ونصف الدينار ، فإن شفاعة سيد الشفعاء يخرج الله تعالى بها أهل البرة والشعيرة والخردلة والذرة من الخير .

وفي ذلك نلاحظ أيضًا:

أن الشفاعة إنما هي منازل للشافعين ،
 فيأذن الله سبحاته للشافعين بحسب منازلهم عنده ،
 حتى يعلى الله ذكرهم ويرفع مقامهم أمام الخلائق

يوم القيامة .

٧- أن البقاء في النار لمن دخلوها إنما هو عذاب ، وعذاب النار لا يطاق ، فييقى أصحاب الدينار في النار ما شاء الله لهم أن يبقوا ، ثم يلهم الله سبحاته المؤمنين فيشفعوا فيهم ، ويذكرهم بأصحابهم ممن كاتوا معهم في صالح الأعمال من الصلاة والزكاة والصيام والمساجد والخيرات ، ثم يقبل الله شفاعتهم فيهم ، ويأمرهم : أخرجوا منها من عرفتم ممن وجدتم في قلبه مثقال دينار من إيمان ، وبيقى من هو دون الدينار يعذب في النار ، ثم يشفع المؤمنون عند ربهم في إخوانهم فيأذن الله تعالى أن يخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال نصف دينار من الخير ، ويبقى من هو دون النصف دينار في النار يعذب حتى يأذن للنبي عليا فيشفع عند ربه ، فيأذن له في أصحاب البرة ويبقى من دون البرة في النار ، ثم يشفع ، وكل شفاعة يدع الله سيحاته الشافع ما شاء أن يدعه ، وهؤلاء في النار يعذبون ، ثم يأذن الله عز وجل فيخرج أصحاب الشعيرة ، ويبقى من دون الشعيرة في النار يعذب .. وهكذا حتى يقال له : (( أخرج من كان في قليه أدنى أدنى أدنى مثقال حية خردل من ايمان )) . أو قال : (( من خير )) .

٣- نفهم من هذا أن عذاب النار قد قدره الله على أقوام منهم يعنبون بالقدر الذي قدره ربه العزة عليهم ، ثم يخرجهم في الوقت الذي قدره سبحانه ، ولا ينبغي لعبد أن يستهين بعذاب النار ، بل ولا يستهين بشدة الموقف ، حيث إن الناس يطلبون الفصل لينصرفوا من الموقف من شدة ما هم فيه ، مع أن بعد الموقف جنة أو نار .

٤ - عذاب النار يبلغ إلى من قدره الله سبحاته عليه ، فالشافعون يذهبون فيخرجون من النار من قد امتحشوا فيها ، فيخرجونهم ، ومع ذلك لا يصيب هؤلاء الشافعين من النار ولا لقحها شيئا ؛ لأن المقدر لذلك هو الله .

٥- الشفاعة ليست تغير أمر قد قدره الله

سبحاته ، بل هي وقوع القدر الذي قدره الله سبحاته ، فما بعث الله الخلائق إلا لحسابهم ، ومع ذلك لا يأذن في الحساب إلا بشفاعة النبي وكان الشفاعة إنما هي منزلة للشافع على الخلائق يوم الفصل والحساب .

٣- أن الأنبياء وهم أعرف الخلق بربهم يستحون من أمور يذكرونها ويسمونها معاصي ، مع أن الله سبحاته عصم الأنبياء ، ولو يؤاخذ بقية الخلق بمثل ما استحى منه الأنبياء لما كتب لأحد من الخلق نجاة من النار .

٧- أن أهل التوحيد هم الناجون ، وأهل الشرك
 لا نجاة لهم ، فلا يخرج من النار مشرك ، ولا يخلد
 فيها موحد .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : كثير من العامة يقولون لمن توسل في دعائه بنبي أو غيره : قد تشفع به من غير أن يكون المتشفع به شفع له ولا دعاله ، بل قد يكون غاتباً لم يسمع كلامه ولا شفع له ، وهذا ليس في لغة النبي واصحابه وعماء الأمة ، بل ولا في لغة العرب ؛ فإن الاستشفاع طلب الشفاعة .

والشافع: هو الذي يشفع للسائل فيطلب له ما يطلب من المستول المدعو المشفوع إليه ، وأما الاستشفاع بمن لم يشفع للسائل ولو طلب له حاجة ، بل وقد لا يعلم بسؤاله فليس هذا استشفاعًا لا في اللغة ولا في كلام من يدري ما يقول . نعم هذا سؤال به ودعاؤه ليس هو استشفاعًا به .

ويقول شيخ الإسلام: ومعلوم أنه لو كان طلب دعاته وشفاعته واستغفاره عند قبره مشروعًا لكان الصحابة والتابعون لهم بإحسان أعلم بذلك وأسبق إليه من غيرهم، ولكان أئمة المسلمين يذكرون ذلك، وما أحسن ما قال مالك: (لا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما صلح أولها). قال: ولم يبلغني عن أول هذه الأمة وصدرها أنهم كانوا يفعلون ذلك.

واللُّه من رواء القصد .

# أولئك الرجال حقّاً.. رجسال المساجد

### بقلم الشيخ / مجدي قاسم

﴿ فِي بُيُوتِ أَنْنَ اللّٰهُ أَن تُرفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسْبَحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَالآصنالِ ﴿ رِجَالٌ لاَ تُنْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّٰهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاء الرُّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلّْبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ﴿ لِيَجْزِيهُمُ اللّٰهُ لَحَسْنَ مَا عَمِلُوا وَيَرْيِدُهُم مَن فَصَلِّهِ وَاللّٰهُ يَرَرُقُ مَن يَضَالِهِ وَاللّٰهُ يَرَرُقُ مَن يَشْنَاء بغَيْر حِسَابِ ﴾ [ النور : ٣١ - ٣٨].

لما ذكر الله النور في آية النور ، ذكر المحل الذي يتجلى فيه ، ويتبلور هذا النور لتتصل به القلوب المؤمنة وتقتبس منه ، وهي المساجد التي هي خير بقاع الأرض على الإطلاق ، وأحب البقاع إلى الله ، وهي بيوته التي فيها يُعبد ويُوحَد ، فقد قال النبي فيها يُعبد ويُوحَد ، وشر البقاع الأسواق ))(1).

وقال ﷺ : (( أحبُ البلاد إلى الله تعالى مساجدُها ، وأبغض البلاد إلى الله أسواقُها )) . [ رواه مسلم ] .

وهي أحب البقاع إلى قلوب عباد الله المخلصين ، وهذا من تمام وكمال حبهم لمولاهم ، وإليها يهرع من يريد السكينة والطمأنينة ، ومن أرهقته ماديات الحياة ، وأدراتها ، إلى حيث الطهر والطهارة ، إلى

نبع الإيمان والرحمة والروح والريحان ، حيث يشتاق الملهوفون والمتضرعون والمستغيثون ، حيث يحن الراكعون الساجدون ، يستشعرون أنه فيها طمأتينة وسكينة البيت ، حيث يقول النبي الله : (( المسجد بيت كل مؤمن ))().

وقال على : (( المسجد بيتُ كل تقيّ ، وتكفّل اللّه لمن كان المسجد بيته بالرّوح والرحمة ، والجواز على الصراط إلى رضوان الله ؛ إلى الجنة ))(").

فقد قال عدي بن حاتم ، رضي الله عنه : (ما دخل وقت صلاة حتى أشتاق إليها ) . وقال رضي الله عنه : (ما أقيمت الصلاة منذ أسلمت إلا وأنا على وضوء )(1).

وقال إمام التابعين سعيد بن المسيب : ( ما دخل علي وقت الصلاة إلا وقد أخذت أهبتها ، ولا دخل علي قضاء فرض إلا وأنا إليه مشتاق )(0).

وقد أمر الله بيناتها وعمارتها ورفعها وتطهيرها من الدنس واللغو من الأقوال والأفعال التي لا تليق ،

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم ، وحسّنه الألباني في (( صحيح الجامع )) ( ح
 (٣) ٢٥٧٨ .

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني وغيره ، وحسنه البزار والمسلدي ، وصحصه
 الألباني في (( صحيح الرغيب )) ( ص ١٣١) .

<sup>(</sup>٤) (( سير أعلام النبلاء )) (١٦٤/٣) .

<sup>(</sup>٥) (( الحلية )) (٢/ ٩٥، ٢٩) .

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني والحاكم ، وحسّنه الألساني في (( صحيح الجامع )) ( ح ٣٣٦٦) ، وانظر (( صحيح الترغيب )) ( ح ٣٣٣) .

- نهى النبي عن النخامة والتفل والبصاق في المسجد ، ومن فعل ذلك فعليه إزالته أو دفنه ، وقد نهى عن نشد الضالة في المسجد ، أو البيع والشراء ورفع الصوت .
- السجد بيت كل تقى ، وتكفل الله لن كان السجد بيته بالروح والرحمة ، والجواز على الصراط إلى رضوان الله إلى الجنة .

فقد أذن الله لمن أراد به الخير أن بينيها ، ووعده على ذلك الجنة ، فقد قال رسول الله ﷺ : (( من بنى مسجدًا يبتغي به وجه الله ، بنى الله له بيتا في الجنة )) . وفي رواية : (( بنى الله له مثله في الجنة )).

وقال النبي ﷺ: (( من بني للّه مسجدًا قدرَ مَفْدَصِ قطاةِ - أي مجثمها لتبيض - بني اللّه لـه بيتًا في الجنة ))(٢).

وفي حديث: (( من بنى لله مسجدًا صغيرًا كان أو كبيرًا ... )) . وفي حديث: (( .. بنى الله له بيتًا في الجنة أوسع منه )) . وفي حديث: (( .. أفضل منه )) . وفي حديث: (( من بنى مسجدًا لا يريد به رياء ولا سمعه .. ))(<sup>7)</sup>.

وقال النبي ﷺ : (( إن مما يَلحق المؤمنَ من عمله وحسناته بعد موته ، علماً علمه ونشره ، أو ولدًا صالحاً تركه ، أو مصحفاً ورثه ، أو مسجدًا

بناه ، أو بيتًا لابن السبيل بناه ، أو نهرًا أجراه ، أو صدقة أخرجها من ماله ، في صحته وحياته ، تَلْحَقُه من بعد موته »(1).

وقد أمر النبي ﷺ بيناء المساجد وتنظيفها وتطييبها ، فعن عاتشة ، رضي الله عنها ، قالت :
 ( أمرنا رسول الله ﷺ بيناء المساجد في الدور أي القبائل – وأن تنظف وتطيب )(°).

وعن سنمُرة بن جُندب ، رضي الله عنه ، قال : ( أمرنا رسول الله على أن نتخذ المساجد في ديارنا ، وأمرنا أن ننظفها ) . [ رواه أحمد وغيره ، وصححه الألباني ] .

ولذا نهى النبي على عن النخامة والتقل والبصاق في المعبجد ، ومن فعل ذلك فعليه إزالته أو دفنه ، فقد قال رسول الله على : (( البصاق في المسجد خطيئة ، وكفارتُها دفنُها )) . [رواه السنة، إلا ابن ماجه]. وقد كان عصر يُجمَر مسجد رسول الله على كل

<sup>(1)</sup> رواه البخاري ومسلم ، قال الألباني في (( صحيح التوغيب )) ( ص ١٠٩) عن معنى (( مثله )) : أي في الشرف والفضل والتوقير ؛ لأنه جزاء المسجد ، فيكون مثلاً لمه في صفات الشرف .

 <sup>(</sup>٣) رواه البزار والطبراني وابس حسان ، وصحّحه الألباني في
 (( صحيح الرغيب )) .

<sup>(</sup>٣) وقد حسّن الألباني هذه الأحاديث في (( صحيح العرغيب )) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه وغيره ، وقد حسّنه المنذري والألباني ، كما لي (( صحيح المرغيب )) ( ص ١٩١١) ، وانظر حديث أنس لي (( صحيح الجامع )) ( ح ٣٦٠٢) .

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد وأصحاب السنن ، إلا النساني ، وصححه الألباني في (( صحيح الترغيب )) ( ص١١٣) ، و(( مشكاة المصابيح )) ( ح٧١٧) .

جمعة . [ رواه أبو يعلى ، وحسن إسناده ابن كثير في ((تقسيره )) ] .

وقد نهى النبي عَلَيْ عن نشد الضالة في المسجد ، وأيضاً نهى عن البيع والشراء فيه ، وعن رفع الصوت ، وعن التباهي في المساجد ، وتناشد الأشعار افتخارًا ومباهاة ، أو تضييعاً للأوقات ، وعن اتخاذها قبورًا ، وأن يُدعى مع الله أحد فيها ، وأن لا تتخذ طرقاً لغير ذكر أو صلاة ، كما نهى أن يُستقاد في المسجد ، أو تُقام فيه الحدود .. إلى آخر آداب المساجد ()

وقد قال النبي الله المساجد لما يثيت المساجد لما يثيت له )) . [ رواه مسلم ] ، وقد بين ذلك في حديث الأعرابي الذي بال في المسجد ، فقال له : (( إن المساجد لم تُبِن لهذا ، إنما بتيت لذكر الله والصلاة فيها )) . فلم تجعل المساجد للهو الحديث - كما نرى فيها )) . فلم تجعل المساجد للهو الحديث - كما نرى في زماننا هذا - فقد قال رسول الله الله المساجدهم ، في آخر الزمان قوم يكون حديثهم في مساجدهم ، نيس لله فيهم حاجة )) . [ رواه ابن حبان ، وحسنه ليس لله فيهم حاجة )) . [ رواه ابن حبان ، وحسنه الأباتي في ((صحيح الترغيب )) ( ص ١٩٩٩) ] .

وقال الأمان قدم إلى المران في أخر الزمان قدم يجلسون في المساجد حلقًا حلقًا ، إمامهم الدنيا فلا تجالسوهم ، فإنه ليس لله فيهم حاجة )(").

وقد أذن الله لمن أراد به الخير أن يَعَمُرَ هذه المساجد التي أقيمت لتقوى الله وعبادته ، فقال تعالى : ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَاجِدَ الله شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بَالْكُفْرِ أُولَئِكَ حَبِطُتُ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمن بالله والنوم الآخر وأقام الصلاة وآتي الزكاة ولم يَحْشُ إِلا اللَّهَ فَعَسَى أُولَٰ يُكُ أَن يَكُونُواْ مِنَ الْمُهُتِّدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨، ١٧] ، وقال تعالى: ﴿ وأَقِيمُ وا وُجُو هَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدِ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ الأعراف : ٢٩ ] ، وقد قال النبي على : (( من عُدَا إلى المسجد وراح ، أعد الله له نزلا من الجنة كلما غَدًا أو راح )) . [ أخرجه البخاري ] . وقال الله : (( صلاة الرجل في جماعة تزيد على صلاته في بيته وصلاته في سوقه خمسًا وعشرين درجة ، وذلك أن أحدكم إذا تُوضاً فأحسن الوضوء ، ثم أتى المسجد لا بريد إلا الصلاة ؛ لم يخط خطوة إلا رفعه الله بها

درجة ، وحطّ عنه بها خطيئة ، حتى يدخل المسجد ، فإذا دخل المسجد كان في صلاة ما كانت الصلاة تحبسه ، وتصلي الملاكة عليه ما دام في مجلسه الذي يُصلي فيه ، يقولون : اللهم اغفر له ، اللهم ارحمه ، اللهم تب عليه ، ما لم يُوذ فيه أو يُخدِت فيه )) . [ متفق عليه ] . وقال وقال الرجل ، ثم أتى المسجد يرعى الصلاة ، كتب له كاتباه أو كاتبه بكل خطوة يخطوها إلى المسجد عشر حسنات ، والقاعد يرعى الصلاة كالقائت ()) ، ويُكتب من المصلين ، من حين يُخرجُ من بيته حتى يرجعَ إليه )) (أ).

وقال الله : (( من خرج من بيته متطهرا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم ، ومن خرج الله تسبيح الضحى لا ينصبه إلا إياه ، فأجره كأجر المعتمر ، وصلاة على أثر صلاة ، لا لغو بينهما ، كتاب في عليين )) . [رواه أبو داود ، وحسنه الألباني] .

ويزداد الأجر ويَغظُم الثواب إذا كان السير إلى المسجد في ظلمة الليل ، والجزاء من جنس العمل ، فمن تحمل السير في الظلام إلى المسجد فأجره أن يقال النور يوم القيامة ، يوم يعظم الاحتياج إلى النور ليجتاز الصراط إلى الجنة ، فيقول الرسول عَلَيْنُ : (( يَشَر المشاتين في الظُلم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة ))(6) .

وكلما كاتت الدور أبعد عن المسجد والخطوات أكثر كان الأجر أعظم ، فقد قال رسول الله في : (( الأبعث فالأبعث من المسجد أعظم أجراً )) . [ رواه أحمد وأبو داود وابس ماجه ] . وقال في : (( إن أعظم الناس أجراً في الصلاة أبعدهم إليها ممشئى فأبعدهم ، والذي يتنظر الصلاة حتى يصليها مع الإمام ، أعظم أجراً من الذي يصليها تم ينام )) . وقال في : (( إسباغ الوضوء في المكاره ، وإعمال الأقدام إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، تفسل الخطايا غسلاً )) . وقال في : (( ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات ؟ )) قالوا : بلى ، يا رسول الله ؟ قال :

<sup>(</sup>٣) القنوت له عدة معان : منها السكوت ، والدعاء ، والطاعة ، والتواضع ، وإدامة الحج ، وإدامة الفنو ، والقيام في الصلاة .. قال المنذري : ( وهو المراد في هذا الحديث ) .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد وغيره ، وقمد صححه المملوي والألباني في « صحيح الترغيب » ( ص ١٣١ ، ١٨٣ ) .

 <sup>(</sup>۵) رواه أبو داود والـترمذي ، وصححه في « الـترغيب » ( ص ١٣٦) ،
 وقد رواه جمع من الصحابة ، فانظره هناك ( ص١٣٧) .

<sup>(</sup>٦) رواه أبو يعلى والبزار بإسناد صحيح ، قاله المسلمري كما في (( صحيح البرغيب )) ( - ٣١١) .

 <sup>(</sup>١) راجع الأحداديث في ((صحيح السرّغيب )) (ص ١١٤ – ١٩٩) ،
 و(( مسكاة المصايح )) باب : المساجد ومواضع الصلاة .

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبراني وغيره ، وصححه الألباني في (( الصحيحة )) (ح
 (۱۹۹۳) .

(( إسباغ الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا الي المساجد ، وانتظارُ الصلاة بعد الصلاة ، فذلكم الرياط ، فذلكم الرياط ، فذلكم الرياط )) . [ رواه مسلم وغيره ] .

وقال عليه : (( منتظر الصلاة بعد الصلاة ، كفارس اشتد به فرمنه في سبيل الله على كشحه - أي عدوة المضمر العداوة - وهو في الرباط الأكبر ))(1).

وهذا المجاهد المرابط لا يكون الالمن قلبه مُعلق بالمساجد .. يتردد على المسجد خمس مرات ، وما أشيع منه وطره ، كلما تركه هفا القلب البه اشتباقاً فأسرع اليه ، لا يشعر باللذة إلا بذلك ، بل لا يعرف معتى الحياة الا بذلك ، فالمسجد لله كالماء للسمك لا يحيا بعيدًا عنه ، كما قال رسول الله عليه : (( سبعة يُظلهم الله في ظله ، يوم لا ظلُّ إلا ظله ، أي في ظل عرشه ... )) . وذكر منهم : (( ورجل قلبه مطق بالمساجد )) . [ متفق عليه ] .

جعل المسجد بيته ووطنه ، فيه أنسه وطمأنينته وسكينته ، فلا يجد الراحة إلا في رحابه ، والسرب تبارك وتعالى مقبل على عبده هذا فرح به ، يرضى عنه ويقرّبه منه ويُكرمه . وقد مضى حديث النبي عليه : (( المسجد بيت كل تقى ، وتكفل الله لمن كان المسجد بيته بالروح والرحمة ، والجواز على الصراط

الي رضوان الله ؛ الي الجنة )) .

وهولاء الذين استوطنوا المساجد وجعلوها مجالسهم وبيوتهم وحرصوا على المشى إليها هم في ضمان الله وأمنه ورعايته ورحمته وإكرامه ، فهم ممن قال فيهم رسول الله على: (( ستُ مجالس ؛ المؤمن ضامن على الله تعالى ما كان في شيء منها : في مسجد جماعة ، وعند مريض ، أو في جنازة ، أو في بيته ، أو عند إمام مُقسط يُعزِّرُه ويُوقِره ، أو في مشهد جهاد ))(١) . وقال رسول الله : (( ثلاثة كلهم ضامن على الله : رجل خرج غازيًا في سبيل الله فهو ضامن على الله حتى يتوفاه فيدخله الجنة ، أو يردُّه بما نال من أجر أو غنيمة ، ورجل راح الي المسجد فهو ضامن على الله حتى بتوفاه فيدخله الجنة أو يرده بما نال من أجر أو غنيمة ، ورجل دخل بيت بسلام ، فهو ضامن على

وقال رسول الله على : (( ثلاثة في ضمان الله عز وجل: رجل خرج إلى مسجد من مساجد الله عز وجل ، ورجل خرج غازياً في سبيل الله تعالى ، ورجل خرج حاجاً ال(1).

وهؤلاء الذبن توطنوا المساجد هم أوتادها ولهم جلساء من الملاكة ، كما قال رسول الله على : (( إن للمساجد أوتادًا ، هم أوتادُها ، لهم جلساء من الملائكة ، فإن غابوا سألوا عنهم ، وإن كانوا مرضي عادوهم ، وإن كاتوا في حاجة أعاتوهم ١١٥٠ .

وطالما كان العيد في المسجد بنتظر الصلاة فهو في صلاة ، وتدعو له الملاكة ، كما قال رسول الله : (( لا يزال أحدكم في صلاة ما دامت الصلاة تحسنه ، لا يمنعه أن يتقلب إلى أهله إلا الصلاة )) . [متفق عليه] . وفي رواية للبخاري ولمسلم تحوها : (( إن أحدكم في صلاة ما دامت الصلاة تحبسه ، والملاكة تقول : اللهم اغفر له ، اللهم ارحمه ، ما لم يقم من مصلاه ، أو يُحدث )) . وقد تقدمت أحاديث تدخل في هذا المعنى . وهـ ولاء بياهي الله بهم الملائكة ، فعن عبد الله بن عمر ، رضي الله عنهما ، قال : صلينا مع رسول الله عليه المغرب ، فرجع من رجع ، وعقب من عقب (أي تأخر من تأخر ) ، فجاء رسول الله على مسرعاً قد حفزه النفس ، قد حسر عن ركبتيه ، قال : (( أيشروا ، هذا ريكم قد فتح بابًا من أبواب السماء ، بباهي بكم الملاكة ، يقول : انظروا إلى عبادي ، قد قَضُوا فريضة ، وهم ينتظرون أخرى (١) .

كل هذا الخبر وكل هذا الفضل بتنزل من الله على أهل المساجد ؛ لأنهم زوار الله ، وحبق على المزور أن يُكرم زائره ، فما بالكم بأكرم الأكرمين سبحاته وتعالى ، يقول النبى على: (( من توضأ في بيته فأحسن الوضوء ، شم أتى المسجد فهو زاتر الله ، وحقّ على المزور أن يكرم الزائر ))(٢) . وقال أيضا رسول الله على: (( إن الله لينادي يوم القيامة : أين جيراتي ؟ أين جيراتي ؟ قال : فتقول الملاكة : ربنا ، ومن ينبغي أن يجاورك ؟ فيقول : أين عُمَار المسلجد ؟ ))(^)

عند الحاكم (۲/۹۸/۳)

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم ، وانظر (( الصحيحة )) ( ح ٢٠٠٠) (٥) رواه أحمد (ح ١٤١٤) ، والحاكم ، وصححه الألباني لي (( صحيح الوغيب )) ( ح ٣٢٧) ، وقد ورد موقوقًا عن عبد الله بن سلام

<sup>(</sup>٣) رواه اين ماجه ، وانظر (( صحيح الجامع )) ( ح 0.1.1) . (0.1.1) . (0.1.1) رواه الطبراني ، وحسّته المنظري والألباني في (( صحيح المترغيب ))

<sup>(</sup>A) رواه الحارث في (( مسنده )) ، وصححه الألباني في (( الصحيحة )) (TAYYY)

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والطبراني ، كما في (( صحيح الترغيب )) ( ح ٠٥٠)

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني وغيره ، وقد حسنه الألباني (٣) رواه أبو داود وغيره ، وانظر (( صحيح الجامع )) ( ح ٢٠٤٨ ) .

المنة الثامنة والعشرون العدد الثاني النوهيد [٢٣]

# دعوة إلى مساعدة مسلمي كوسوفا في محنتهم الحالية

سماحة الشيخ / عبد العزيز بن عبد الله بن باز

ملقي عام الملكة العربية السعودية , ورئيس هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإمناء بالملكة العربية السعودية

من عبد العزيز بن عبد الله بن بـاز إلى من يطلع عليه من المسلمين من العلوك والأمراء والأغنياء ، وفقهم الله لكل خير وجعلنا وإياهم ممن يعين على توانب الحق ، آمين .. سلام عليكم ورحمة الله ويركاته . أما بعد :

فمما لا يخفى على الجميع ما أصبب به الشعب الكوسوفي من الظلم والعدوان والفتل والتشريد من الطلم والعدوان والفتل والتشريد من الصرب المعتدين ، ولا شك أن ذلك يوجب على المسلمين عموماً التعاون منع بخواتهم المسلمين في كوسوفا والوقوف في صفهم وإمدادهم بأتواع المساعدة بواسطة هيئة الإخالة الإصلامية العالمية بالمملكة العربية السعودية ، وبواسطة مؤسسة الحرمين الخيرية بالمملكة أيضاً ؛ لأن الجهتين المذكورتين قائمتان بنشاط متواصل في نصر بخواتهم في كوسوفا وإمدادهم بأتواع المساعدة .

وقد قال الله عز وجل : ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ﴾ [ التوبة : ٧ ] ، وقال عز وجل : ﴿ وإن استحاره : ﴿ وتعاولوا على البر والتقوى ﴾ [ المائدة : ٢ ] ، وقال عز وجل : ﴿ وإن استحاروكم في الدين فظيكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق ﴾ [ التوبة : ٧٧ ] ، وقال سبحاته : ﴿ إن تنصروا الله يتصركم وينبت أقدامكم ﴾ [ محمد : [ التوبة : ٧٢ ] ، وقال النبي ﷺ : ﴿ إن المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد يعضه بعضاً ﴾ . وشبك بين أصابعه وقال عليه الصلاة والمعلم : ﴿ مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجمد ، إذا الشتكي منه عضو تداعي له سائر الجمد بالسهر والحمي ﴾ . وقال ﷺ : ﴿ إن من كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ﴾ . والآبات والأحاديث في هذا المعنى عثيرة .

وأسأل الله أن يكذل أعداء الإسلام ، ويجعل كيدهم في تحورهم ، وأن ينصر المسلمين ويجمع كلمتهم على الحق ، ويكفيهم شر أعدائهم ، وأن يعينهم على التمسك بدينهم والثبات عليه ، وأن يكفيهم شر الأعداء ، إنه ولي ذلك والقادر عليه .

والمعلام عليكم ورحمة الله ويركاته .

[٢٤] التوحيث السنة الثامنة والعشرون العدد التاتي

# بسأل القارئ : محمد شاهين بدوى عن درجة هذه الأحاديث : اً - (( إذا نزل الرجل على قوم ، فلا يضم إلاَ بإذنهم )) أُ

⊙ الجواب : حديث منكر . أخرجه أبو نعيم في (( الحلية )) (۱٤١/٣) عن على بن الحسين معضيلا ، وقد ورد موصولاً ، أخرجه الترمذي في (( سننه )) (۲۸۹) ، وفي (( العلل الكبير )) (١/٠٧٠) ، وابن عدى فى (( الكامل )) ( ١/٨٤٣) ، وأبو نعيم في (( أخبار أصبهان )) (١/ ١٩٠ و ٢ / ٢٦٢) ، والقضاعي في (( مسند الشهاب )) (٣٦٥) من طريق بشر بن معاذ العقدى ، ثنا أيوب بن واقد ، عن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة مرفوعًا: (( من نزل على قوم فلا يصومن تطوعا إلا باذنهم )) . ورواه سليمان بن أيوب صاحب البصرى ، عن أيوب بن واقد بسنده سواء . أخرجه ابن حبان في (( المجروحين )) (١٦٩/١) ، ومن طريقه ابن الجوزى في (( الواهيات )) (٨٦٩) . قال الترمذي في (( سننه )) : ( هذا ابكر الداهري تالف . حديث منكر ، لا نعرف أحدًا من الثقات روى هذا الحديث عن هشام بن عروة ، وقد روى موسى بن داود عن أبى بكر المدنى عن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة عن النبي الله نحوًا من هذا ، وهذا حديث ضعيف أيضًا ، وأبو بكر ضعيفً عند أهل الحديث ، وأبو بكر المديني الذي روى عن جابر بن عبد الله ،

اسمه : الفضل بن مبشر ، وهو أوثق من هذا وأقدم ) . اه . وقال الترمذي في (( العلل

الكبير )) : ( سألت محمدًا -يعنى : البخاري - عن هذا الحديث ، فقال : (حديث منكر ) . وقال ابن حبان في ترجمة أيوب بن واقد : (كان يروى المناكير عن المشاهير ، حتى يسبق إلى القلب أنه كان يتعمد الها ، لا يجوز الاحتجاج ا بروایته ) .

وقال ابن عدى : ( وأيوب بن واقد عامة ما يرويه لا يتابع عليه ) .

• قُلْتُ : توبع أيوب بن واقد كما تقدُّم في كلام الترمذي ، تابعه أبو بكر المدنى ، وهو أبو بكر الداهري ، وقد أخرج هذه المتابعة ابنُ ماجه (١٧٦٣) قال : محمد بن يحيى الأردي ، ثنا موسى بن داود. به . وسنده ضعيفٌ جدًّا ، وأبو

وقال ابن الجوزى : ( هذا حديث لا يصح ) . ونقل المناوى في (( الفيض )) (١/٦٤٤) عن البيهقي أته قال : (إستاده مظلم ) ، وقد وقفتُ له على شاهد من حديث أبي هريرة مرفوعاً: (( من ألبسه الله نعمة فليكثر من الحمد لله ، ومن كثرت همومه فليستغفر الله ، ومن أبطأ عنه رزقه ، فليكثر من قول : لا حول



ولا قوة لا بالله ، ومن تزل مع قوم فلا يصومن إلا بإذنهم ، ومن دخل دار قوم فليجلس حيث أمروه ، فإن القوم أعلم بعورة دارهم ، وإن من الذنب المسخوط به على صاحبه : الحقد ، والحسد ، والكسل في العبادة ، والضنك في المعيشة )) .

أخرجه الطيراني في (( الأوسط )) (٥٥٥٦) ، وقي (( الصغير )) (۲/۲) من طريق محمد بن سلمة المرادي ، تا يونس بن تميم ، عن الأوزاعي ، عن يحيى بن أبي كثير ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة .

وأخرجه ابن عساكر في (( تاریخ دمشق )) (ج۱۳ / ق۲۷)

من طريق محمد ين سلمة المرادى ، لكن وقع عنده : ( أيوب ين تميم ) بدل : ( يونس بن تميم ) . والصواب أنه يونس .

وهو خبر باطلٌ كما قال الدهبي في (( الميزان )) (٤٧٨/٤) في ترجمة : ( يونس بن تميم ) .

## ا ٢- (( من أشراط الساعة ، موت الرجل فجاة )، ٢

الجواب : حديث ضعيف . أخرجه أبو عمرو الدائس في (( السنن الواردة في الفتن )) (٣٩٥، ٣٩٩) من طريق حماد بن سلمة عن عاصم بن بهدلة ، عن الشعبي أن رسول الله على قال : (( إن من أشراط الساعة موت الفجأة )) . وهذا سند ضعيف لارساله ، وقد رأيته موصولا . أخرجه الطبراني في (( الصغير )) (٢٩/٢) قال : حدثنا الهيثم بن خالد المصيصى ، حدثنا عبد الكبير بن المعافى بن عمران ، حدثتا شريك، عن العباس بن ذريح ، عن الشعبي ، عن أنس مرفوعاً : (( من اقتراب الساعة أن يُرى الهلاك قبلا ، فيقال : لليلتين ، وأن تُتَخذ

المساجد طرقاً ، وأن يظهر موت الفجأة )) . قال الطبراني : ( لم يروه عن الشعبي إلا العباس بن ذريح ، ولا عنه إلا شريك ، تفرد به : عبد الكبير ) . وأعله الهيثمي في (( المجمع )) (٧/٥٧) بالهيثم بن خالد شيخ الطبراني ، وقال : إنه ضعيف . ومن نظر في نقد الطبراني وقع له أن الهيشم لم يتفرد به ، والصواب إعلاله بشريك بن عبد الله التخعى ، فهو سيء الحفظ . أما الراوي عنه وهو عبد الكبير بن المعافى فقد قال فيه أبو حاتم السرازي - كما فسي (( الجسرح والتعديل )) (٣/١/٣) -: ( كان ثقة

ورأيتُ للحديث طريقاً آخر عن أتس . أخرجه ابن عدى في (( الكامل )) (٢٠٥/٢) ، ومن طريقه ابن الجوزي في (( الواهيات )) (١٤٩١) من طريق الحسن بن عمارة ، عن الموارى بن زياد ، عن أنس مرفوعاً: (( إن من اقتراب الساعة : فشو الفالج ، وموت الفجأة )) -

وس قده ضعيفٌ جداً . والحسن بن عمارة مطروح كذبه ابن معين وغيره ، وتركه آخرون ، وبالجملة : فالحديث لا يصح من كل طرقه . والله أعلم .

# ● ٣- أن رسول الله 幾日 ثلا قوله تعالى ؛ ﴿ مَا غَرْكَ بَرِبِكُ الْكَرِيمِ ﴾ ، قال ، ﴿ غَرْهُ 9 (1 algo

رضاً ، وكان يُعدُ من الأبدال ) .

⊙ الجواب : حديث ضعيف . أخرجه أبو عبيد في (( فضائل القرآن / (١٩٥ - طبع المغرب ) قال : حدثتا كثير بن هشام ، عن جعفر بن برقان ، عن صالح بن

مسمار قال : بلغنا أن رسول الله على تلا هذه الآية : ﴿ يا أيها الإنسان ما غرّك بربك الكريم & ، فقال : (( جهله )) .

وأخرجه الثعلبى في (( تفسيره )) (٧/٠٣٠/٢) ، ومن

طريقه الواحدي في (( الوسيط )) من طريقين آخرين عن كثير بن هشام به . وهذا سند ضعيف لاعضاله.

# ١- (( ان النبي ﷺ قرآ ، إنا انطيناك الكودر )) ؟

جدًّا . أخرجه الحاكم في والدارقطني في (( المؤتلف (( المستدرك )) (۲/۲۰) من والمختلف )) (ص ۲۰٤۱) من عبيد ، عن الحسن البصري ، عن

⊙ الجواب : حديث ضعيف طريق أزهر بن مروان .

طريق عمرو بن مخرم قالا: ثنا عبد الوارث ، عن عمرو بن

[٢٦] التوهيد اسنة الثامنة والعشرون العد الثاني

أمه ، عن أم سلمة فذكرته . ووقع في (( المستدرك )) : (( أعطيناك )) وهو تصحيف ، وقد عزاه الزيلعي في (( تخريج أحاديث الكشاف ))

(٣٠٣/٤) إلى الحاكم بلفظ: (( أنطيناك )) بالنون . وعزاه أيضاً للط براتي في (( معجمه )) ، والثطبي وابسن مردويسه فسي

(( تفسيريهما )) . قال الحاكم : ( صحيح الإسناد ) . فتعقب الذهبي بقوله : ( عمرو بن عبيد · ( ela ) .

# ● ٥- (( ان النبي ﷺ كان يعجبه الصلاة في الحيطان )) ؟

⊙ الجواب : حديث ضعيف . أخرجه الـترمذي ( ٣٣٤ ) ، ومن طريقه ابن الأبار في (( معجم أصحاب أبى على الصفدي )) ( ص ٢٢١) ، وأبو الشيخ في (( ما رواه أبو الزبير عن غير جابر )) ( رقم ٨٤- بتحقيقي ) ، وابنُ عدى في (( الكامل )) (٧١٨/٢) من طريق أبي داود الطيالسى ، ثنا الحسن بن أبى جعفر ، عن أبى الزبير ، عن أبى الطفيل ، عن معاذ فذكره .

وتابعه مسلم بن إبراهيم ، عن الحسن بن أبي جعفر بسنده سواء . أخرجه تمام الرازي في (( القوائد )) (٢٨٣) . قال الترمذي : ( هذا حديث غريب ، لا نعرف إلا من حديث الحسن بن أبي جعفر ، والحسن بن أبي جعفر قد ضعفه يحيى بن سعيد وغيره).

وقد فسر أبو داود الطيالسي الحيطان بـ ( البساتين ) .

وقال ابن عدى : ( وهذا لا يُعرف رواه عن أبى الزبير غير الحسن بن أبي جعفر ) .

والحسن هذا كان من المتعبدين ممن غفل عن صناعة الحديث كما قال ابن حبان ، فأل فيه الأمر إلى منوء الحفظ والغفلة ، حتى قال فيه البخارى : (منكر الحديث ) . وضعفه أحمد وابن المديني والنسائي والفلاس وغيرهم .

# ويسأل القارئ : علاء السيد المندوه - عن درجة حديث : (( لا تصحب الملائكة رفقة فيها جرس )) ؟

 والجواب: أنه حديث صحيح. أخرجه التسائي في (( الكبرى )) (٥/ ١٥١، ٢٥٢) ، والطيراني في (( الكبير )) ( ج٣٢/ رقم ١٩٩٣) ، والخطيب في (( تاريخه )) (۱۱۰/۱۰) مین طریق عبد الله بن وهب ، عن عمرو بن المارث ، عن الزهري ، عن سالم بن عبد الله ، عن سفينة مولى أم سلمة ، عن أم سلمة ، عن النبي الله الماره ، وسنده صحيح ، وتوبع عمرو بن الحارث .

تابعه عقبل بن خالد ، عن الزهرى مثله . أخرجه أبو يعلى في (( المستد )) (٥٤٩٢) ، وفي (( المعجم )) (٨٣) ، والخرائطي في (( المساوئ )) (۸۳۸) ، والطيراتي فی (( الکبیر )) ( ج۳۲/ رقم ٨٩٨ ) ، وتابعه أيضنا محمد بن الوليد الزبيدي عن الزهرى مثله . أخرجه الطيراني (١٩٩٨) ،

وللحديث طرق أخرى عن أم سلمة وشواهد من حديث أبى هريرة وأنس بن مالك ، رضى الله عنهما . أمًا حديث أبي هريرة مرفوعاً : (( لا تصحب الملائكة رفقة فيها كلبّ أو جرس )) . فأخرجه مسلم (۱۰۳/۲۱۱۳) ، وأب و داود (٥٥٥) ، والترمذي (١٧٠٣) ، والدارمي (۲۲۷۹) ، وأحمد (4/757, 777, 117, 777, " ( OTY . 1 11 . 1 11 . YTO) . وابن حبان (۲۰۳) ، والبيهقي (٥/ ٢٥٤) من طرق عن سهيل بن أبي صالح ، عن أبيه ، عن أبي هريرة .

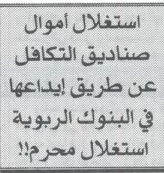
وأما حديث أتس ؛ فأخرجه أبو الشيخ في ( ما رواه أبو الزبير عن غير جابر ) (٢٤، ٢٥) ، والطبراني في (( الأوسط )) (١٩٩١) ، وابن عدى في (( الكامل )) (١٢١١/٣) من طريق محمد بن بكار بن بلال ، عن

سعيد بن بشير ، عن أبي الزبير ، عن أنس مرفوعاً : (( لا تقرب الملاكة عيرًا فيها جرسٌ ، ولا بيتًا فيه جرس )) . وقد خولف محمد بن بكار ، خالفه محمد بن خالد بن عثمة قال : حدثنا سعيد بن بشير ، عن قتادة ، عن زرارة بن أوفى ، عن سعيد بن هشام ، عن عاتشة مرفوعًا: (( لا تصحب الملاكة رفقة فيها كلب أو جرس )) . فجعله من (( مسند عاتشة )) . أخرجه الخرائطي في (( مساوئ الأخلاق )) . (ATO)

وعلة هذا الاضطراب من سعيد بن بشير ، فإنه ضعيف .

وقال ابن عدى : ( لا يعرف عن أبى الزبير إلا من حديث سعيد بن بشير عنه ، ولا أظنُ أنه يُعرف ؛ لأن الزبير عن أنس غيره). والحمد لله رب العالمين.

السنة الثامنة والعشرون العدد الثاني التوهيد [٢٧]



● يسأل القارئ : أحمد جودة أحمد – قويسنا :

أعمل في إحدى الجهات الحكومية ، وقد قررت هذه الجهة الحكومية ، وقد قررت هذه الجهة إنشاء صندوق للتكافل الاجتماعي للهاملين بها ، على أن يدفع كل من راتبه الشهري ، وعند خروجه إلى مبلغ مالي متجمد مقداره شهر عن المعاش لأي سبب يحصل على كل عام يحسب على آخر أساس هذا الصندوق بالإضافة للاشتراكات الشهرية فوائد من البوك التي تودع فيها أموال هذا الصندوق وصوارد أخرى مثل الإعتات وغيرها ، فما حكم الإسلام في ذلك ؟

و الجواب: سبق نشر فتوى مفصلة عن صناديق نشر فتوى مفصلة عن صناديق التكافل الاجتماعي ، وقلنا: إن التكافل أمر مشروع تحث عليه الشريعة ؛ لقوله تعالى: ﴿ وتَعَاوِنُواْ عَلَى الإِثْمُ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوِنُواْ عَلَى الإِثْمُ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوِنُواْ عَلَى الإِثْمُ وَالْعُدُوانِ ﴾ [ المائدة: ٢] ، ويعفى في التبرعات عما لا يُعفى عنه في مائر المعاملات .

ولكن سيق أن نبهنا على أن استغلال أموال صناديق التكافل عن

طريق إيداعها في البنوك الربوية استغلال محرم ، ولهذا ينبغي على القائمين على هذه الصناديق استغلال هذه الأموال وتتميتها بطريق مشروع لا ربًا فيه ولا ربية .

وينبغي على المسلم أن يحتاط لدينه ، ولا يشارك في صندوق يستغل أمواله استغلالاً محرماً شرعًا ، والله أعلم .

# صناعة التماثيل وبيعها حرام !!

● ويسأل : محمد عبد المجيد محمد - الأقصر :

عن حكم صناعة التماثيل والاتجار بها ؟

⊙ الجواب: صناعة التماثيل حرام ، وكذلك بيعها واتخاذها للزينة وغيرها ، وذلك للنصوص الكثيرة الواردة في حرمة التصوير واتخاذ الصور في البيوت ، وأن الملاكة لا تدخل بيتا فيه صورة ، ولا شك أن التماثيل يصدق عليها أنها من الصور المحظورة شرعا .

وقد نهى رسول الله على عن بيع الخصر والميتة والخارير والمنام - التماثيل .

وقد منع الشارع الحكيم من صناعتها وتداولها سدًّا لذريعة الشرك ، فهي باب من أبواب الشرك ، والعياذ بالله .

ومن أراد الرزق الحلال الطيب فليتق الله تعالى ، ولا يتعامل في هذه التماثيل بيعاً ولا شراء . مالله أعام

والله أعلم . \* \* \*



[٢٨] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الثاني

# باب التوبة مفتوح لا يغلق

ويسأل القارئ : أسامة
 صلاح عبد الغني :

هل من توبة لرجـل ارتكـب ننوبًا كبيرة يستوجب بعضها حدًّا دون أن يقام طيه ؟

⊙ الجواب: باب التوبة مفتوح على مصراعيه لا يغلق حتى يصل الإنسان إلى حال الغرغرة، أو تطلع الشمس من مغربها.

وكبر الذنوب لا يعني اليأس من رحمة الله ، فإن الله سبحانه غافر الذنب وقابل التوب يقول : ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رَحْمَةِ الله إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ مَسُوَ الْغُفُورِ الرَّحِيمُ ﴾ إِنَّهُ هُسِوَ الْغُفُورِ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر : ٥٣].

وقد أخبر النبي وقد أخبر النبي في المحديث الصحيح أن الله تعالى يفرح بتوية عبده فرحاً عظيماً ، وأنه سبحاته يقول للعبد : (( لو بلغت ذنوبك عنان السماء ، ثم أتيتني لا تُشرك بي شيئا غفرت لك ولا أبالي )) . وأنه سبحاته غفر نقاتل المائة ، وأنه سبحاته رحمته ، مع أنه مات ولم يعمل خيراً قط .

وإذا كان الذنب يستوجب حدًا الي الرأيية في الدنيا ، فإن الله سبحاته يقبل الصواب ؟

توبة فاعله إذا تاب ورجع إلى الله ، ولا يشترط على المذنب أن يسعى الإقامة الحد على نفسه وقد ستره الله ، فالتوبة مع الستر أولى ، والله أعلم .

# التمثيل بالجثث الآدمية حرام!!

 كما يسأل : ما حكم التعامل مع الجثث الآدمية والتمثيل بها في كلية الطب ؟

⊙ الجواب: التمثيل بالجثث الآدمية حرام ، والاحتفاظ بعظام الموتى حرام ؛ لأن هذا انتهاك لحرمة الموتى ، وهناك بدائل صناعية يمكن استخدامها للمتطم دون الوقوع في الحرام ، وتزداد الحرمة إذا كان الميت مسلماً ، والله أعلم .

● ويسأل القارئ: رضا يوسف عبد الفتاح - شمال سيناء - العريش:

قرأت فتوى للأستاذ الدكتور / أبو سريع عبد الهادي أستاذ الشريعة بجامعة القاهرة بجريدة الجمهورية حول سؤال عن زكاة حلى المرأة من الذهب، وقد أفتى سيادته بأن الجمهور على أنه لا زكاة فيه مطلقاً مهما كَثُر، أما الزكاة إذا بلغ النصاب، أفيدونا أي الرابين أرجع وأقرب إلى

# وجوب زكاة حلي المرأة إذا بلغ نصابًا

⊙ الجواب : اختلف أهل
 العلم في زكاة الحلي ؛ هل تجب
 فيه الزكاة أم لا ، على أقوال .

فمن رأى في الحلي المتخذ للزينة معنى المتاع قال : لا زكاة فيه ؛ لأن المال الذي ينفقه صاحبه في وجه مشروع يخرج من إطار الزكاة ، وعلى هذا فلا زكاة في بيت يسكنه صاحبه ، ولا سيارة يركبها ، ولا حلي تتزين به المرأة .

ومن رأى الحلي داخلاً في مسمى الذهب والفضة ، قال : قيله الزكاة لعموم الآية : فيه والفضة والفضة والفضة والفضة والفضة في سبيل الله في سبيل الله قبر أليم ﴾ [ التوبة : ٣ ] ، وعموم قول النبي على الما تؤدى زكاته فليس بكنز )) . ومن العلماء من قال : زكاتها الغير .

ومنهم من قال : يزكى في العمر مرة .

وخلاف العلماء في الحلي المتخذ للزينة ، أما إذا اتخذ للادخار وبلغ النصاب ففيه الزكاة بالاتفاق ، والراجح وجوب الزكاة في حلي المرأة إذا بلغ نصابا ؛ أي حوالي ٥٨ جراما مسن الذهب ، أو ٥٩٥ من الفضة ، وذلك لعموم الآية والأحاديث الخاصة التي وردت في هذا

الشأن ، وهي ما بين صحيح وحسن ، مثل ما رواه الثلاثة أصحاب السنن والحاكم عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن امرأة أتت النبي شخ ومعها ابنة لها وفي يد ابنتها ( أتعطين زكاة هذا ؟ )) قالت : ( أيسرك أن يسورك الله بهما سوارين من نار ؟ )) فالقتهما .

وما رواه أبو داود والحاكم عن عاتشة قالت : دخل علي رسول الله وق ، فقال : ((ما فتخات من ورق ، فقال : ((ما هذا يا عاتشة ؟ )) قالت : صنعتهن أتزين لك يا رسول الله ، قال : ((أتؤدين زكاتهن ؟ )) قالت : لا . قال :

وما رواه ابن ماجه وحسنه الألباتي من حديث أم سلمة قالت : كنت ألبس أوضاحاً من ذهب ، فقلت : يا رسول الله ، أكنز هو ؟ فقال : (( ما بلغ أن تؤدى زكاته فليس بكنز )) .

والتحقيق أنه بعد صحة الأحاديث الصريحة في وجوب زكاة الحلي ، فلا عبرة باقوال تخالفها ، وإن صدرت عن بعض الشمة الصالح أو بعض الأثمة الأعلام ؛ لأنه لا قول لأحد بعد قول رسول الله في ، وكل أحد يوخذ من قوله ويُرد عليه إلا رسول الله في ، ورحم الله الشافعي حيث قال : إذا صح

الحديث فهو مذهبي ، ولهذا نرى ألا ينسب إلى الشافعي بعدم وجوب زكاة الحلي بعد ثبوت الأحاديث ، والله أعلم .

● ويسأل محاسب: شاكر عراقي سالام - قويسنا -المنوفية:

أفتونا مأجورين: شركة صناعية تقوم بحكم القاتون بالتأمين ضد الحريق وضد السرقة وتأمين المعاشات لعمالها، ولكن هناك بعض العاملين يتعرضون أكثر من غيرهم لبعض الأخطار نظرًا لطبيعة عملهم، فهل يجوز أن تقوم الشركة بالتأمين عليهم ضد بأنه تأمين اختياري تقوم به الشركة كنوع من محافظة الشركة على عمالها؟

⊙ الجواب: إذا كات الشركة هي التي تتولى التأمين عن هؤلاء العاملين وتدفع هي أقساط التأمين كلها، دون مساهمة من العاملين في هذه الأقساط فلا بأس بذلك ؛ لأن هذا يكون من باب التبرع الذي تقدمه الشركة لعمالها ؛ ولأن في التأمين عليهم نوع من المصلحة لا يخفى .

والأولى أن تقوم الشركة بالتأمين على هؤلاء العاملين تأمينا تعاونيا عن طريق إنشاء صندوق خاص بذلك ، ولا ماتع من مشاركة العاملين بقدر في تمويل هذا الصندوق ، وذلك لأن

التأمين التجاري حرام يتضمن الربا والغرر، والله أعلم.

# لا يجوز للعامل أن يصلي النوافل في وقت العمل إلا يإذن صاحب العمل

• ويسأل القارئ : محمد عبد الله - دار السالم -القاهرة :

 1 - هل يجوز للعامل أن يصلي النوافل بدون إذن من صاحب العمل ؟

⊙ الجواب: لا يجوز للعامل أن يصلي النوافل في وقت العمل إلا بإذن صحاحب العمل ، ولا يشترط أن يكون الإذن صريحاً ، قرينة الحال ، فلو أذن لك صاحب العمل في نصف ساعة للصلاة ، فهذا يُفهم منه أنه أذن لك في التهيؤ للصلاة بالوضوء ، وأذن لك في نافلتها ، والله أعلم .

١- هل ورد عن الرسول الله قوله : (( لا تسيدوني قي الصلاة )) ، وهل ورد عنه أنه دخل عليه قوم فقال أحدهم : أنت سيدنا وابن سيدنا ، فنهاه الله وقال : (( إنما أنا عبد الله ورسوله )) ؟

⊙ الجواب: لم يصح عن النبي ﷺ أنه قال: (( لا تسيدوني في الصلاة)). والنبي ﷺ سيد ولد آدم بلا منازع، وقد أخبرنا النبي ﷺ بذلك في الصحيح.

۱۱۱ . وحسی سد،

وصح عنه أنه قال للوفد الذي جاءه يقول : أنت سيدنا ، فقال : ((السيد الله )) . وعلى هذا فوصف النبي على بالسيادة من الأمور المشروعة ، فهو سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر ، ولكن ينبغي مراعاة هذه الضوابط في هذا الباب :

أولا: من معانى السيد في لغة العرب: السرب المالك المتصرف ، وهذا لا يليق إلا بالله عز وجل ، ولهذا قال النبي على للوفد الذي قال له : أنت سيدنا ، فقال: (( السيد الله )) . ومن معانى السيادة أيضًا: الأفضلية أو الترأس ، وهي بهذا المعنى تطلق على البشر ، ورسول الله على له من السيادة بهذا المعنى ما لا يصل إليه بشر ، فهو سيد ولد آدم ، ولهذا ورد في الأحديث إطلاقها على بعض الناس ، وعلى بعض الأعمال المقدمة على غيرها ، فسعد بن عبادة سيد الخررج وسعد بن معاذ سيد الأوس ، وسيد الاستغفار ، كما في حديث البضاري ؛ أي أفضل صيغ الاستغفار .

ثانيًا: لا يجوز وصف النبي عَلَيْ بالسيادة في حالين :

الأول: في النصوص التعبدية كالآذان والتشهد وغيره ؛ لأن في ذلك مخالفة للنصوص الشرعية وتحريف لها .

الثاني : إذا اقترن ذكر الله بذكر نبيله على كما فكي الشهادتين ؛ لأنه لا يليق وصف النبى ﷺ في هذا الحال إلا بالعبودية لله ، فنقول مشلا : أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد الطماء والصالحين من باب

أن محمدًا عبده ورسوله . ثالثًا: هل يُشرع تسييد النبي علما ذكر اسمه ؟

والجواب: هذا غير مشروع وغير مأثور ، وما كان أحد من الصحابة مع شدة حبهم لرسول الله ﷺ يقول له : يا سيدي ، أو يقول : حدثتي سيدي ، بل كان قاتلهم يقول : سمعت رسول الله على وهو الصادق المصدوق ، أو يقول : كنا مع رسول الله ﷺ في

ولكن المشروع في هذا هو الصلاة والسلام عليه على كلما ذكر ، وقد بين النبسي على مشروعية ذلك ، وحث عليه ورغب فيه ، وبين أن البخيل حقًّا هـ والذي يُذكر عده النبي على فلا يصلى عليه ، وذلك في أحاديث يطول المقام بسردها ، وهي مطومة مشهورة ، والله

٣- ما حكم البيع بالتقسيط ؟

 ⊙ الجواب : البيع بالتقسيط جائز شرعاً ، خاصة مع الضوابط التي ذكرتها في سؤالك ، وهذا هو الراجح من أقوال أهل العلم .

٤- ما حكم استعمال العطور

 الجواب: الراجح عندنا كراهية استعمال العطور الكحولية ، وقد فصلنا القول في ذلك في فتوى مطولة.

٥- ما حكم تقبيل أيدى العلماء والصالحين ؟

⊙ الجواب: تقبيل أيدى

التوقير والاحترام جائز ، دون غلو في تعظيمهم .

# عليك أن تكثر من الدعاء والاستغفار لوالدك!!

- e . i : Ji . . . . القاهرة:

كنت أسرق من والدي المال لكي أصرفه في غير مكانه ، ومن ضمن هذا المال كنت أشتري بعض الكتب الدينية والآن توفى والدى ، وأنا الآن نادم على ما فعلت وأريد أن أعمل شسيء أكفر فيه عن ننوبي وأن أعمل شيء يرضي والدي بعد موته ؟ فدلونسي إلى طريق التوبة ؟

⊙ الجواب: عليك بالتوبة والاستقفار أو لا .

وعليك بالتحلل من عاقبة هذا الذنب بأن تعرض الأمر على باقى الورثة وتطلب منهم أن يعفو عنك ويطوك من تبعة هذا الذنب .

وعليك أن تكثر من الدعاء والاستغفار لوالدك ، وأن تتصدق ببعض مالك ، ويا حبذا لو كان بثمن هذه الكتب بنية أن يصل ثواب الصدقة لوالدك .

والله الموفق .

# من فتاوي

- سُئل الشيخ : عن البيع في المسجد ؟
- ⊙ الجواب: لا يصح مجرد عرض سلعة أو تعاقد على بيع أو إجارة في المسجد ، حتى لو كان البيع يتم خارجه .
- سُئل الشيخ : عن البيع والشراء في المقابر ؟
  - ⊙ الجواب: مباح.
- سنل الشيخ: ما حكم مبادلة ذهب عبار ۱۸ بذهب عبار الذهب بنحاس أو فضة بنسب وديعة ولا غيرها . متفاوتة في هذه العيارات ؟
- ⊙ الجواب : ما دام بيادل ذهبًا بذهب فلا بد من تساوى حصل عليه من الحكومة ؟ الوزن ، فمثلا عشرة جرامات من عيار ١٨ بمثلها عشرة جرامات بما كلفه من مال ؛ لأن هذا الحق من عيار ٢١ ولو تفاوتت نسبة ما خلط به .
  - سُنَل الشَّيخ : بانع الجملة عقود العمل ؟ هل بجوز أن بيبع لبعض الناس بسعر ولبعضهم بسعر آخر ؟
    - ⊙ الجواب: نعم يجوز.
    - سُئل الشيخ: بعض البنوك يعلن عن نفسه أنه بنك

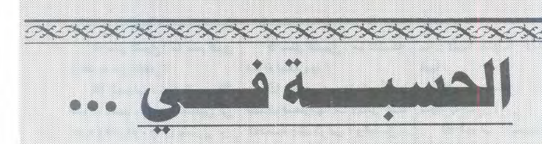
- السلامي ولا يتعامل بالربا ، فهل يكفى هذا للايداع فيه ، أم لا بد من البحث والتأكد من صحة
- ⊙ الجواب : لا بد من التأكد والبحث عن كون البنك لا يتعامل بالربا .
- سُنل الشيخ : عل يجوز ترك المال في بنك ربوي كوديعة بدون فوائد ؟
- سنل الشيخ : مل يجوز بيع حق استعمال الهاتف ، والذي
- ⊙ الجواب: لا يجوز ولو ملك الدولة.
- سُنُل السُّيخ : عن حكم بيع
- ⊙ الجواب: لا يجوز ، ولا بشترى عقد عمل ، ولو كان محتاجاً ، ومن تركه لله عوضه الله.

- سنل الشيخ : عن حكم التورق (وهو شراء سلعة بالتقسيط وبيعها نقدًا بأقل لغير من اشتراها منه) ؟
- ⊙ الجواب: التورق جائز.
- سنل الشيخ: عن حكم أخذ الأجرة على تعليم القرآن ؟
- الجواب: إذا تعين هـو لتعليم القرآن كان واجباً عليه ، ولم يجز له أخذ الأجرة على ⊙ الجواب: لا يجوز وضع | واجب. أما إذا لم يجب عليه ٢١ أو ٢٤ ، علمًا بأنه قد يخلط المال في بنك يتعامل بالربا ، لا ابعينه تعليم القرآن يجوز أن يأخذ أجرة في حدود ما يكفيه من النفقات ، أما إذا لم يكن محتاجاً فلا يجوز أخذ الأجرة.
- سُلُل الشيخ : بعض الناس يتورع عن تجارة الذهب لكثرة المخالفات فيها ؟
- ⊙ الجواب: هذا غلط، بل يتاجر بالوجه الشرعي من غير
- سُئل الشيخ : عن حكم أخذ الذهب بدون دفع قيمته ؟
- ⊙ الجواب : إذا كان قيمته نقودًا لا يجوز . أما إذا أخذ ذهباً مقابل بُرِّ أو قماش فيجوز الأجل.

- سئل الشيخ : ما حكم البيع والشراء من الكفار ؟
- ⊙ الجواب : كان النبي ﷺ يسوى بينهم ، وبين المسلمين في البيع والشراء ، وكان يشترى من اليهود مثل ما يشتري من المسلمين .
- سُئل الشيخ : عن عورة العمامة النبوية ؟ ! Taylo llaula De Haula ?
  - ⊙ الجواب : عورة المرأة المسلمة ما بين السرة والركية ، مع العلم أن في المسألة أقوال أخرى ، ويصح للمسلمة أن ترضع أمام المسلمة الأخرى .
- سُتَل السُّبيخ: عن عورة فهي الواردة في السنة.
  - ⊙ الجواب : عورة الأمة من السرة إلى الركبة ، سواء كاتت للخدمة أم ربة سرير للتسرى ، وهذا ظاهر الآية في سورة (( الأحزاب )) ، وهو مذهب المالكية.
  - سُئل الشيخ : هل يصح أن تتزين المرأة بكامل زينتها وهي مغطاة بجلباب سابغ ، وتحته كحل وخضاب وحلى ، وكله مستور ؟
  - ⊙ الجواب: لا حرج في ذلك ، بل هي متزينة لزوجها وللنساء ، وليست متزينة للرجال الأجاتب ، ما دام لا بيدو منها شيء فلاحرج . أما إذا كان الجلباب زينة في نفسه لكونه لامعًا ولافتًا للنظر ، فهذا يحرم .

- سُئل الشيخ : ما تكشفه المرأة لمحارمها ؟
- ⊙ الجواب: يجوز للمرأة أن تكشف لمحارمها ما يبدو عند سجاد به صور ؟ الخدمة ؛ كالرأس ، والعنق ، واليدين ، والقدمين .
  - سُئل الشيخ : عن صفة
- ⊙ الجواب: صفة العمامـة النبوية لفافة تلف حول الرأس (أو الغترة أو الشماغ) هو الخمار ، وكاتت تلبسه النساء ، محرم من محارمها ؟ وليست واردة في السنة ، بل هي من باب العادات ، أما العمامة مسلمة ، أما كتابية فالأظهر ألا
  - سُنَل الشيخ : عن لبس المرأة الينطلون ؟
  - ⊙ الجواب: إذا ليست المرأة البنطلون وفوقه ملايس سابغة فلا تشبه فيه بالرجال ، ما دامت تلبسه أسفل ، ولكن التشبيه إذا لم تلبس فوقه شيئًا فيمنع .
  - سنل الشيخ : هل يصبح إهداء الحرير إلى قربب كافر ؟
  - ⊙ الجواب: يصح، فقد فعله عمر رضي الله عنه، واحتفاظ الانسان بملابس خاصة للجمعة والمناسبات طيب ، وهو من فعل الرسول على .
  - سُئل الشيخ : عن ملابس الأطفال المرسوم عليها صور ؟
  - ⊙ الجواب: لا يجوز بيعها ولا شراؤها ، أما الياس الأب طفله ثوييًا فيه صورة فلا بأس

- به ؛ لأنها ممتهنة ؛ لأنه بيول فيها .
- سُلُل الشيخ : عن شراء
- ⊙ الجواب: السجاد لا يقصد شراء ما فيه صورة ، لكن إذا حدث وكاتت في بيته وكذلك لعب الأطفال على شكل صورة من الممتهنة.
- سُئل الشيخ : إرضاع المرأة طفلها أمام المرأة أو أمام
- ⊙ الجواب: يجوز لو كاتت تكشف أمامها ؛ لقوله تعالى : ﴿ أو تساتهن ﴾ ظهور الأطراف الرجل إلى الركبة والذراعان أسام المحارم ليس بمحرم له أن يرى ، ما عدا ما بين السرة والركبة.
- سنل الشيخ : عن لباس الشهرة ؟
- الجواب: لباس الشهرة هو اللباس الذي يجعلهم يضحكون عليك ويستهزئون بك ولو لبست كما يلبسون فلا حرج.
- سنتل الشبيخ : هل لبس البنطاون أو لبس الساعة في اليسار يعتبر من التشبه بالكفار ؟
- ⊙ الجواب: اللباس الدي يعتبر تشبها بالكفار هو الذي من خصائصهم ، بحيث لو رآك أحد به حسبك كافرًا ، أما ما عدا ذلك فيجوز .



# إعداد / د . زيد بن محمد الرماني عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

الحسبة هي أمر بالمعروف إذا ظهر تركه ، ونهي عن المنكر إذا ظهر فعله ، ثم تطور هذا المفهوم حتى أصبح وظيفة دينية ؛ من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمور المسلمين يعين لذلك من يراه أهلاً له ، فيتعين فرضه عليه ، ويتخذ الأعوان على ذلك .

وصارت الحسبة علماً باحثاً عن الأمور الجارية بين أهل البلد في معاملاتهم ؛ لذا شملت جميع مظاهر الحياة دينية ودنيوية ، كما شملت الأخلاق الفردية والقيم الاجتماعية والمعاملات .

حيث دخلت في دواوين السلاطين ومجالس القضاة ومدارس الفقهاء ورباطات الصوفية ، وخانات الأسواق والشوارع والحمامات والمساجد والبيوت والكتاتيب وغير ذلك .

بل ، لقد صارت هذه الوظيفة أساساً لوظيفة البلديات ، بل ربما قامت بأعمال نظام ودواوين الصحة والشرطة ، إضافة إلى أعمال البلديات .

يقول د . حسين علي محفوظ في بحثه المتميز (( الحسبة في المكتبة العربية )) : كانت الحسبة تجمع أطرافً من اختصاص وزارة الداخلية والصحة والمالية والعدل والاقتصاد والشئون الاجتماعية والتربية والتعليم .

وتقترن بالبلدية والتفتيش والرقابة ومتابعة الغش والتدليس وتتبع الوزن والكيل والقياس ... وهي كل أولئك من قبل .

ونظرًا لتشعب مهام ولاة الأمور وتعقدها وجب على ولي الأمر أن يعهد بمهمة الحسبة إلى من يأتمنه عليها ممن يحسن اختيارهم للنظر في أحوال الرعية والكشف عن أمورهم ومصالحهم وابتياعاتهم ومأكولهم ومشروبهم وملبوسهم ومساكنهم وطرقاتهم وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

يقول صالح مهدي عباس في بحثه النفيس (ر من رجال الحسبة )) : ولما كان علم الاحتساب من أدق العلوم ، ولا يدركه إلاً من له فهم ثاقب وحدس صائب ، إذ الأشخاص والأزمان والأحوال تتغير من زمن إلى آخر ومن مكان لآخر ومن حال لأخرى ، لذلك اشترط في المحتسب مقومات خاصة .

وقد أجمع علماؤنا على شروط خاصة في المحتسب ، وردت في معظم كتب الحسبة ، ومن ذلك: ١ – أن يكون المحتسب مسلماً بالغاً عاقلاً

حرًا عدلاً .

٢ - أن يكون ذا رأي وصرامة عارفاً بأحكام الشريعة .

[٣٤] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد الثاني

# المدينية الفياضلية

٣- أن يعلم ما يأمر به وما ينهى عنه .

٤- أن يكون مواظباً على سنن رسول الهدى
 عنيه الصلاة والسلام .

أن يقصد بقوله وفعله وجه الله تعالى
 وطلب مرضاته ، خالص النية .

٦ - أن يكون رفيقًا ، لين القول ، طلق
 الوجه .

يلاحظ في كتب الحسبة أن المحتسب يحتاج الى معرفة أحكام العبادات والمعاملات والمباح والمحرم والحلال والحرام .

ويحتاج إلى معرفة الصنائع والوقوف على جيدها وردينها ، وخالصها ومغشوشها ، كما تحتاج إلى الإلمام الكافي بالحرف والصناعات والصناع البارزين والمحترفين .

ويلاحظ أن الحسبة تؤكد التقوى في البيع المعاملة ، والتقوى في العمل ، والتقوى في البيع وعدم والشراء ، وعدم الغش والرفق في البيع ، وعدم الخيل الرديء في الجيد ، والنصح في الصناعة وعدم التدليس وعدم الخيانة وحسن الصنعة وحسن المعاملة والنظافة وتغطية الأواني وعدم التنقيص والتأتي والأمانة وعدم الشيطنة والصدق والجودة والإصلاح وحسن العمل والامتمان واجتناب المنكرات والمحرمات ، وعدم تعاطي المحرم ، ورعاية الكيل والميزان والقياس والدقة في الحساب .

يقول د . حمدان الكبيسي في بحثه المعنون بدر (( الهيكل التنظيمي لجهاز الحسبة )) : إنّ جهاز الحسبة بيستهدف منع الغيش في الصناعة والإنتاج ، ومنع الحيلة والتدليس والبخس في الكيل والمعاملات ، كما أصبح مسئولا عن تنظيم جلوس الباعة في أسواقهم ودكاكينهم ، بحيث جعل لأهل كل صنعة منهم سوقاً يختص بهم ، الأمر الذي سهل مهمات جهاز الحسبة .

ومن ثم ، فلا عجب حين يُقال : إن الحسبة سمة حضارية ، بل عدّها أكثر من مفكر وباحث أحد معالم الحضارة الإسلامية ، فليس معروفا أن العرب قبل الإسلام ، أو أي أمة أخرى كان لها ما يماثل نظام الحسبة في الإسلام .

ومن دقة الحكام والعلماء المسلمين أنهم لم ينسوا ناجية من نواحي الحياة الخاصة أو العامة إلا وقيدوها بما يرضى الله سبحانه ، ثم الناس .

يقول ضياء الدين بن الأثير في كتاب الشهير (( المثل السائر )) : إنّ الحسبة في الإسلام قد غطت جميع أعمال الناس ، ولم يبق إلا أن يكون الكتابة محتسب ، فلا يُكتب ولا ينشر أي فكر خسيس هذام بين القراء .

إن المدينة التي تتحقق فيها الحسبة والاحتساب لهي المدينة الفاضلة التي كان يحلم بوجودها الحكماء منذ قديم الزمان

والحمد لله رب العالمين .

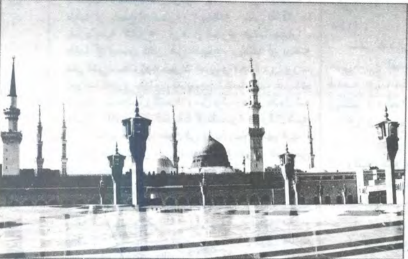
## أسائك الصدار

## بقلم الشيخ / محمد عبد الحكيم القاضي

وأستقى من بحار الشك ملء فمي إلى الرقاد جفوني أو هوت قدمي إلى الحياة همومي واستوت هممي من الضياع بلارحل ولا خطم لكنها من فراغ البطن في تخم إلى ديار لسلمي عند ذي سلم من يرة بجبين مشرق وفح طرية من حديث طيب النغم وضل عنها الضيا في حالك الظلم ولا النهار ولا هطالية الدير وتنظر العين أطلا على أطم غض الوفاء كريم غير متهم ضاع الوفاء وغالته بد التهم غ الت حمائم له هذا ك له الد رم وعن فريق بلل رأس ولا حكم وعن رعاة بلا رأى ولا حلم إلا اشتكت من خراب القلب والذمم حضارة الزيف والأوهام والنقم إذا شكوت إليها قاطع الرّحِم من ذا الذي قد رماك اليوم بالبكم من الضلالات والآثام والغمام وطوحتك السفوح السود بالحمم فأمطرته السحاب الجوف بالعدم غير اخت لاط الزمان المرر بالظلم جدافل الحق غالتها يد السقم يسوده الظالم الأفاك في نعم فوق الذي نحن فيه اليوم أو ألم دف اترى حمما من غضبة القلم غوائل الزمن الأفاك عن حرمي قوافل الهم في صحدري وفي حلمي مدافعًا غارة الأعداء عن شممي ما قد تبقى لنا من طيب الشيم أمى بــــه إن رأتنــى خائـر الهمم

سيرُ فوق جبال الشوك بالقَدَم هذا يُقِضُ منامي كلما هجعت وذاك بوذي جبيني كلما انصرفت تطوى بنا ابل الأوهام أودية تطوف حول مراع کلها وخد مالت بنا وسوادُ البيد يحدجنا كانت لدى الأمس ملأى من توددها تريـــة بغناء الطير ساحتها ف أصبحت وقد اربدت نضارتها كأتما الشمس ما غدت تراودها أم س بالكف أش لاءً مبع ترة أسائلُ الدار عن خِلُ أقام بها أسائل الدار عن معنى الوداد إذا أسائل الدار عن طعم السلام وقد أسائل الدار عن قول بلا عمل وعن قطيع بطبع الذئب في دمه وعن ضياع فما في الأرض من أمم وعن جياع على أجسادهم رفعت أسائل الدار من بالدار يسمعني يا دار يا ترة الأرجاء صاخبة رأيت يا دار ما لم تعهدى أبدأ وراوحتك الرياح الهوج راغمة وأنبتت فيك بيد الزور سوسنها يا دار ماذا رأت عيناك بعدهم وصولة الكذب المغرور حين رأى وهل رأت عين ك المظلوم في صفد يا دار هل في حساب الدهر من نكد مدامعي شرقت من أدمعي وغدت أسائل الدار عن سيف أذود به أسائل الدار عن شعر أريح به أسائل الدار عين دار ألوذ بها أسائل الدار عن قبر أدس بها أسائل الدار عن دمع تسامدني

## عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة



بقلم عميد متقاعد / محمود المراكبي

الحمد لله السابق فضله على جميع من خلق ، والقائل في محكم التنزيل : ﴿ كُلُّا نُمِدُّ هَـؤُلاء وَهَـؤُلاء مِن عَظَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَظَاء رَبِّكَ مَخْظُورًا ﴾ [ الإسراء : ٢٠ ] ، والصلاة والسلام على عبد الله ورسوله سيدنا محمد وعلى آله وصحبه . وبعد :

> فمن أكثر الألفاظ انتشارًا بين أبناء الطرق الصوفية : ( مدد يا سيدى فلان ) ، وكلمة : ( مدد ) يراد بها: أن فلان هذا هو مصدر الإمداد بالبركات والأنوار والقيوضات والقتوحات ، وأن طلب المدد من الشيخ يحتاج إلى : إخلاص ، وصدق ، وحب ، وما إلى ذلك من أمور ، والشيخ - عندهم - بصفته ولى من أولياء الله ؛ فقد أوكل الحق ، تبارك وتعالى ، البه امداد أبناء الطريق ، ولا بد للمريد من التيقن أن مدد شيخه واصل إليه لا محالة ، خاصة عند الشدائد ، سواء في الدنيا أو عند الموت والسؤال في القبر ، ثم ينعم المريد بحماية شيخه بوم الهول الأكبر.

وقد زعم بعض المشايخ أنهم لا يمدون أبناء طرقهم فحسب ، أو الصوفية وأتباعها ككل ، بل إنهم يتعهدون العالمين ، ومنهم أيناء الطريقة الدسوقية والتجانية التي ننقلها عن (( الياقوتة الفريدة في الطريقة التجانية لمحمد بن عبد الواحد محمد النظيف ي ٨ )) بعض مناقب ترفع شيخهم إلى رتبة الربوبية !!

شيخهم أبا الفيض التجاني يقولون فيه : وإنى كنيته أبا الفيض إنه يمد جميع العالمين بفيضة فكل ولى كيف كان ببحره أمد بقدر ما له من فضيلة من أول نشأة العوالم كلها إلى النفخ يسقى كل فرد وذرة فما فاض من ذات النبي محمد تلقته ذات الختم دون وسيطة كما تتلقى كل فيض من أنبيا ورسل عليهم جميعاً تحيتى فمنها تفرقت فيوض الخليقة فما ذرة إلا وفازت بقسمة

لا نستطيع أن نعلق على هذه الترهات ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، وكيف تقبل أتباع هذه الطرق إملاء الشيطان بهذا القدر من الشرك والكفر ، وكيف سمحت لهم عقولهم بتصديق هذه المزاعم التي

#### بحد النيخ في الدنيا :

إذا حجب الشيخ المريد وعزله عن العلم وأسبابه ، حذره من توجيه الأسئلة في مجلسه ، طالبه أن يفسح له صدره ولا يخالفه ، حتى إذا قال ما ينكره عليه الشرع ، أو فعل الحرام عياتاً جهاراً ، طالبه أن يحسن الظن في شيخه ، ويعتقد أن بركته هي التي ساقت إليه خيرات الدنيا والآخرة ، وأعرف شيوخا الطرق يقولون لمريديهم : كلما زائت خدماتكم لشيخكم اتسعت أرزاقكم !! ومن يناله ضر يقول له الشيخ : ذلك جزاء عصياتك أو تقصيرك !! وقال شيخ أعرفه لمريد مشاخب سنبن في قضية رشوة اتهم فيها : إن هذا السجن كان من غضب الشيخ عليه ، فاستحق المريد دخول السجن ، فكأنها قرصة أذن من الشيخ عليه ، فاستحق المريد دخول السجن ، فكأنها قرصة أذن من الشيخ .

ثم قال لله بالحرف الواحد : (( وإن عدتم عدنا )) !!

إن المريد مطالب بحسن الاعتقاد في شيخه ، مع بالغ التعظيم والتنزيه ، وأن يرفعه فوق مقام القطبانية ، فكل شيخ قطب لمريده ، بل إن شئت قلت : هو الخضر بالنسبة له ، فشيخه هو العبد الرباني الذي يقول للشيء : كن فيكون ، وهو عضو بارز في ديوان التصريف ، فلقاء المريد وتلقيه عن شيخه يمنحه حماية ظاهرة وباطنة ، ولا تنتهي هذه الحماية بنهاية حياة الشيخ أو المريد ، بل هي ممتدة في عالم الأرواح إلى قيام الساعة ، فلا غرابة أن يصرح إبراهيم الدسوقي بقوله : ( أشهدتي الله تعالى ما في العلى وأنا ابن ست سنين ، ونظرت في اللوح

المحفوظ وأتسا ابسن تمان سيتوات ، وفككت طلسم السماء وأتا ایس تسسع س نین ، ورأيت في السيع المثاني حرف معجماً حار فيه الجن والإسس فقهمته ،

ما في الطني وإنا ابن ست سنين ، ونظرت

وحمدت الله رب العالمين على معرفته ، وحَرُكُتُ ما سكن ، وسكنت ما تحرك بإذن الله وأنا ابن أربع عشرة سنة ) . (( الطبقات الكبري )) للشعراني : (١: ١٨٨) .

تحكي هذه الرواية مراحل حياة إبراهيم الدسوقي حتى شرخ الشباب ، أما شأته في عالم الأرواح فتقصه علينا هذه الحكاية التي نظمها عن نفسه ، وينقلها عنه أحبابه في الطريق :

أنا كنت مع نوح أشاهد في الورى
بحاراً وطوفاتاً على كف قدرتي
وكنت مع إبراهيم مُلقى بناره
وما بَرد النبيان إلا بدعوتي
أنا كنت مع راعي الذبيح فداءه
وما نرل الكشان إلا بفتوتي
أنا كنت مع يعقوب مُلقى بناره
وما بَرنت عيناه إلا بتفلتي

فإذا بلغ تصرف الدسوقي في حماية الأنبياء هذا المدى ، فهو ربان سفينة نوح ، ومن بركة دعائه بردت النيران على إبراهيم الخليل ، ويفتوته أنقذ الله إسماعيل من الذبح ، ويأمداده برئت عينا يعقوب التَلِيُكُلِّ ، فكيف لا يركن إليه أبناء الطريق ؟ ولا غرو أن يقول الدسوقي في قصيدة أخرى :

كل كرم لله في الأرض ملكي منه فضلا سبحاته من قدير منه فضلا سبحاته من قدير يا وزيري جُزت السماء بأمي وأبي كان صحبتي وسميري عاينتني الأملاك وقت مسيري حين تخفى الأنوار من ضوء نوري طاب وقتي بين الرجال وأنسي فاح ريح بطيبه كالعبير فاح ريح بطيبه كالعبير عوزيري يكفيك من سير سيري حول ربعي في الليل ذكر الطيور(١١)

(١) ((الحزب الكبير والصغير )) لإبراهيم الدسوقي ص (١٧).

ما يرويه الشعرائي في ((طبقاته )) (١: ١٣٥) عن

الشيخ عبد الرحيم القناوي الذي: (كان إذا شاوره إنسان في شيء يقول: أمهاني حتى أستأذن فيه جبريل السيخ ، فيمهله ساعة ، ثم يقول له: افعل ، أو لا تفعل ، على حسب ما يقول جبريل)!!

وبعض المشايخ لا يحتاج إلى ساعة حتى يستفتى جبريل ؛ لأنه مطلع على اللوح المحفوظ ، ومنهم الشيخ جاكير الذي يقول: ( ما أخذت العهد قط على مريد حتى رأيت اسمه مكتوبًا في اللوح المحفوظ). وقد لاحظ الشيخ إبراهيم المتبولى أن أحد أبنائه في الطريق لا يتقدم بالمعدل الذي يريد ، فسأله قاتلا: ( ما لي أراك كثير العبادة ، ناقص الدرجة ، لعل والدك غير راض عنك ؟ فقال : نعم ، قال : تعرف قبره ؟ فقال : نعم ، قال : اذهب بنا إلى قبره لطه يرضى ، قال الشيخ يوسف الكردى راوى هذه الرواية : فوالله لقد رأيت والده يخرج من القبر يتفض التراب عن رأسه حين ناداه الشيخ ، فلما استوى قائمًا ، قال الشيخ : الفقراء جاءوا شافعين ، تطيب خاطرك على ولدك هذا ، فقال : أشهدكم أتى قد رضيت عنه ، قال : ارجع مكاتك ، فرجع قبره ) . (( الطبقات الكبرى )) للشعراتي (٢: ٧٨) .

إن الشيخ المتبولي بهذا التصرف يتصدى لأصل القضية ، ويعالجها من جذورها ! ولا يمنعه موت الرجل أن يبعثه ويسترضيه على ولده فيرضى عنه فيتحسن سلوك ولده في الطريق !! أي ذهن مشوش صاغ هذه الحكاية ؟ وأي سذاجة تلك التي دفعت الشعرائي إلى الاحتجاج بها ؟ وأي جاهل يخشى من الخطر عليه إن هو أنكر هذه البلاهة وتلك البلايا ؟!

#### مدد النيخ عند الموت :

بعد رسوخ فكرة مدد الشيخ في الفكر الصوفي كما أسلفنا توسع الأمر ليشمل وقوف الشيخ إلى جانب مريده والدفاع محنه في أحلك المواقف، ألا وهي لحظات قبض الروح ، وسنرى أيضًا دور الشيخ عند سؤال المريد وفتنته في قبره ، ومن أغرب الروايات التي يمكن أن يقرأها المرء في كتب القوم ما يرويه الشعرائي في (( طبقاته الكبرى )) قائلاً : ( مرض ابن للشيخ محمد الشربيني ، وأشرف على الموت ، وحضر عزرائيل السيني القيض روحه ، فقال الشيخ لعزرائيل : ارجع إلى ربك فراجعه ، فإن الأمر نُسبخ ،

فرجع عزرائيل ، وشفي ولده ، وعاش بعدها ثلاثين عامًا )!!

وبهذا نرى كيف أنقذ الشيخ الشربيني ملك الموت من ارتكاب خطأ كبير ، فأمر قبض روح ولده نسخ ، ولم يعلم به ملك الموت وعلمه الشربيني ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

وربما تكون القصة التالية أكثر غرابة من سابقتها ، حيث بيروى أن : ( الشيخ مدين مرض مرة أشرف فيها على الموت ، فوهبه الشيخ مدين بعد الشويمي من عمره عشر سنوات ، ( ثم مات الشيخ مدين بعد هذه السنوات العشر ) في غيبة الشيخ الشويمي ، فجاءه وهو على المغسل ، فقال : كيف مت ؟ وعزة ربي لو كنت حاضرك ما خليتك تموت ، ثم شرب ماء غسله كله ) . ( الطبقات الكبرى )) للشعرائي ( ( : ؛ ٩ ) .

ويروي يوسف النبهاتي في ((جامع كرامات الأولياء)) (٢: ٥: ٢): أن عبد الله باعلوي دَفَنَ مريدًا له ، ثم جلس على قبره ساعة ، فتغير وجهه ، ثم ضحك واستبشر ، فسئل عن ذلك ، فقال : (إن الرجل لما سأله الملكان عن ربه ، قال : شيخي عبد الله ياعلوي ، فتعين لذلك ، فسألاه أيضًا فأجاب بذلك ، فقالا له : مرحبًا بك وبشيخك عبد الله ياعلوي )!! ويعلق بعض الصوفية قاتلاً : هكذا ينبغي أن يكون الشيخ يحفظ مريده حتى بعد موته .

إذن ليس من العجيب من أن ينتشر بين الصوفية أن أهم دور يلعبه الشيخ في حياة المريد هو تثبيته عند سؤال الملكين في القبر ، وانظر يا أخي إلى إجابة المريد عندما سئنل : من ربك ؟ حيث قال : شيخي فلان ، والغريب أن يقص الشيخ هذه الكرامة على أبنائه ليعلمهم كيف يكون سوال الملكين ، ويلقتهم الرد الصوفي المناسب .

ويقرر أبو المواهب عبد الوهاب الشعرائي تلك المفاهيم حين يقول: (من الأولياء من ينفع مريده الصادق بعد موته ، أكثر مما ينفعه حال حياته ، ومن العباد من تولى الله تربيته بنفسه بغير واسطة ، ومنهم من تولاه بواسطة بعض أوليائه ولو كان في قبره ، فيربي مريده وهو في قبره ، ويسمع مريده صوته من القير ) .

ويكرر الشعرائي نفس المفاهيم في (( الطبقات الكبرى )) (١: ٩) ، فتراه يجامل علماء الشريعة بقوله : ( إن أتمة الفقهاء أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد يشفعون في مقلديهم ، ويلاحظون أحدهم عند طلوع روحه ، وعند سؤال منكر ونكير ، وعند النشر والحشر والحساب والميزان والصراط ، ولا يغفلون عنهم في موقف من المواقف ) .

ثم يستطرد قللاً: (إذا كان مشايخ الصوفية يلاحظون أتباعهم ومريديهم في جميع الأهوال والشدائد في الدنيا والآخرة ، فكيف بأتمة المذاهب الذين هم أوتاد الأرض ، وأركان الدنيا ، وأمناء الشارع على أمته ).

#### مدد النيخ بعد الموت :

يعقد الصوفية أن المريد ببركة شيخه قد يقطع المقامات ويرقى الدرجات بعد موته وهو في عالم البرزخ ، كما أن المشايخ إذا ماتوا يتصرفون وهم في قبورهم في أحوال مريديهم ، وأعرف خليفة من خلفاء الشيخ يُظهِر لمريديه أنه لا يتحرك إلا إذا استأذن شيخه الذي مات منذ عقدين من الزمان ، ومن جرأة الرجل أن يقسم أن شيخه لا يفارقه طرفة عين ، وقد أقام الدنيا ولم يقعدها بعد عندما قال له بعض قرنانه : ( إن الشيخ مات ودفن ) . فراح يؤكد لهم أن الشيخ يحيى معه ولا يفارقه ، وأنه يتلقى عنه مشافهة ، ولا يتركه في صغير ولا كبير ، لذا تراه يشير إلى هذه القضية في صغير ولا كبير ، لذا تراه به (( العيونية )) في (( ديوان الأسير )) لصلاح الدين القوصي في مدح شيخه محمد إبراهيم أبو العيون العيون :

وقلت لهم يقينا إن شيخي
معي كالليث يربض بالعرين
وليس كما زعمتم غاب عني
ولست مصدقا إلا عيوني
وبعد الله تم رسول ربي
فلست بمرتج إلاه عوني
له أمر ونهي في فوادي
وإرشاد لفعل أو سكون
يلي أمري بأسرار ونور
وألوان المعارف والفنون

وإن كالناس ذاق مين المنون لهذا يُعظم الصوفية القبور ، فالشعراتي في (( درر الغواص في فتاوى الخواص )) (٢: ٨١) يجعل للأضرحة دوريات للحراسة يسميهم أصحاب النوية ، ويقول في إحدى شطحاته : إنه استأذن هو وأخوه أفضل الدين شيخها الخواص في زيارة القرافة ، فقال لهما : ( ما معكما دستور ، فإن أصحاب النوية اليوم من بلاد المشرق ، ما هم من أهل مصر ، فنسبتا قول الشيخ وذهبنا ، فحصل لنا اتحراف في القلب ، ما كنا إلا هلكنا ، أما أنا ففارقته من بعض النواحي ، فلقيت واحدًا من أصحاب النوبة ، فما كانت روحي إلا أن زهقت ، وأما أخى أفضل الدين فاجتمع بأربعة نفر منهم على الهيئة التي وصفها لنا الشيخ ، فمنهم اثنان سألا له العافية ، والآخران حصل منهما المثاقلة ، فقال لهما : الله ورسوله أقوى منكما فذهبا ، فلما رجعنا وحكينا للشيخ ذلك ، قال : الحمد لله الذي ما صدفكما إلا هؤلاء ، ولو صدفكما أحد من كبار أصحاب النّويّة لهلكتما ؛ لأنه لا طاقة لأحد بهم ،

#### مدد النيخ يوم القيامة :

قلو توجهوا لجبل لهدموه) .

يستخدم كثير من المشايخ الكرامات والمناقب الإثبات قدرتهم على نفع المريد في الدنيا والآخرة ، وسنضرب مثالاً من الطريقة التجانية ، حيث يقول التجاني في (( الدرة الخريدة )) (1: ٢٦) : ( ومن أخذ الورد المعلوم الذي هو لازم الطريقة ، أو عمن أذنته يدخل الجنة هو ووالده ، وأزواجه وذريته المنفصلة عنه ، لا الحفدة بلا حساب ولا عقاب ، بشرط ألا يصدر منهم سب ولا بغض ولا عداوة ، وبدوام محبة الشيخ ، بلا انقطاع إلى الممات ) .

ويقول أحد خلفاء التجاني في ((رماح حزب الرحيم)) (١ : ١٥) عن شيخه : (وليس لأحد من الرجال أن يدخل كافة أصحابه الجنة بغير حساب، ولو عملوا من الذنوب ما عملوا ، ويلفوا من المعاصي ما بلغوا ، ووراء ذلك ما ذكره لي فيهم وضمنه لي المحاصي أمر لا يحل ذكره ، ولا يُرى ولا يُعرف إلا في الآخرة ) .

وقال مؤلف ((بغية المستفيد )) (٢٧٣): (إن من جملة ما ذكره سيده (التجاني ) من فضل هذا

الورد العظيم عن نبينا المصطفى الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم ، أن كل من أخذه عن الشيخ أو عمن عنده الإذن الصحيح في التلقين ، يكون مقامه ومستقره من فضل الله تعالى في أعلى عليين بجوار سيد المرسلين ، وإمام المتقين وعلى آله وصحبه أجمعين ، ويغفر الله له تعالى بفضله من ذنويه الكبائر والصغائر ، وتؤدى عنه التبعات من خزائن الرب المجيد القادر ، ولذلك كان آمنا من أن يروعه هول المحشر ، أو يؤلمه ضنك القبر ، وأزواجه وأولاده المنقصلون عنه دنية ، وكذا أبواه داخلون معه في هذا الخير الجزيل ، بشرط ألا يصدر بغض من الجميع في هذا الشيخ الجليل ، وجانبه الأعرز المنبع ) .

إن ما ذكرناه من إيمان المريدين بمدد مشايخهم أمر ثابت في معظم الطرق الصوفية ، فالشاذلي قد اختار المريدين من اللوح المحفوظ ! والجيلاني يحمي مريده في كل المواقف وأصعب الأحوال في الدنيا والآخرة ! ومدد البدوي عند القوم لا يشمل المريدين فقط ، بل كل من زار ضريحه ، وإن ارتكب الكبائر ! وهذا النجائي يتعهد عائلة المريد بالرضوان الأكبر فقط إذا أحبوه ولم يعترضوا عليه !!

#### الفتح الصوفى :

تبدو هاوية علوم الباطن عند الصوفية عميقة الأغوار حين يتحدثون عن الفتح الأكبر ، ولا يمنع الناس من هذا الفتح إلا حجاب النفس ، فمن قام بتأديبها ونفى عنها الأغيار ، يأتيه الفتح ، ويصف الدباغ في (( الإبريز )) ( ص ٩) كيف حدث له القتح بدقة شديدة ، فيقول : ( فاشتد على الحال ، وجعل صدرى يضطرب اضطراباً عظيماً ، حتى كاتت ترقوتي تضرب لحيتي ، فقلت : هذا هو الموت من غير شك ، ثم خرج من ذاتى شىء كأته بخار الكسكاس ، ثم جعلت ذاتي تتطاول حتى صارت أطول من كل طويل ، ثم جعلت الأشبياء تتكشف لى وتظهر كأنها بين يدى ، فرأيت جميع القرى والمدن والمداشر ، ورأيت كل ما في هذا البر ، ورأيت النصرانية (مريم عليها السلام) ترضع ولدها وهو في حجرها ، ورأيت جميع البحور ، ورأيت الأرضين السبع وكل ما فيهن من دواب ومخلوقات ، ورأيت

السماء وكأتي فوقها وأنا انظر ما فيها ، وإذا بنور عظيم كالبرق الخاطف الذي يجيء من كل جهة ، فجاء هذا النور من فوقي ومن تحتي وعن يميني وعن شمالي وعن أمامي وخلفي ، وأصابني منه برد عظيم ، حتى ظننت أني مت ، فبادرت ورقدت على وجهي لئلا أنظر إلى ذلك النور ، فلما رقدت رأيت ذاتي كلها عيونا ، والعين تبصر ، والرأس تبصر ، والرجل تبصر ، وجميع أعضائي تبصر ، ونظرت إلى الثياب التي علي ، فوجدتها لا تحجب ذلك النظر الذي سرى في الذات ، فعلمت أن الرقاد على وجهي والقيام على حد سواء ، ثم استمر علي ساعة ، وانقطع وصرت بمثابة الحالة الأولى التي كنت عليها أولا ) .

ومن التكاليف التي يتحملها أصحاب الفتح الصوفى أن يقوموا بدوريات على الكون للاطمئان على سبير الأمور ، وها هو الشعراني يفرد لكراماته مجلدًا ضخماً يسميه : (( لطائف المنن )) المعروف ب (( المنت الكبرى )) ، ويشرح في (ص ١٧٤) مهمته التفتيشية اليومية على الكون التي كلف بها بعد أن رُزق الفتح فيقول: ( وصورة طوافي كل ليلة على مصر ، وجميع أقاليم الأرض ، وأننى أشير بإصبعي إلى أزقة المدائن والقرى والبراري والبحار، وأنا أقول: الله ، الله ، الله . فأبدأ بمصر العتيقة ، ثم القاهرة ، ثم بقراها ، حتى أصل إلى مدينة غزة ، ثم القدس ، ثم إلى الشام ، ثم إلى حلب ، ثم إلى بالا العجم ، ثم البلاد التركية ، ثم بلاد الروم ، ثم أعدى من البحر المحيط إلى بلاد المغرب ، فأطوف عليها بلدًا بلدًا ، حتى أجىء إلى الإسكندرية ، ثم أعطف منها إلى دمياط ، ثم منها إلى أقصى الصعيد ، ثم إلى أقصى بلاد العبيد ، ثم إلى بلاد الرجر ، وهي إقطاع جدى الخامس ، ثم أعطف إلى بلاد التكرور ، وبلاد السكوت ، ومنها إلى بلاد النجاشي ، ثم إلى أقصى بلاد الحبشة وهي سفر عشر سنين ، ثم منها إلى بلاد الهند ، ثم إلى بلاد السند ، ثم إلى بلاد الصين ، ثم أرجع إلى بلاد اليمن ، ثم إلى مكة ، ثم أخرج من باب المعلى إلى الدرب الحجازي إلى بدر ، تم إلى الصفراء ، ثم إلى مدينة النبي على ، فأستأذنه عند باب السور ، ثم أدخل حتى أقف بين يديه على ،

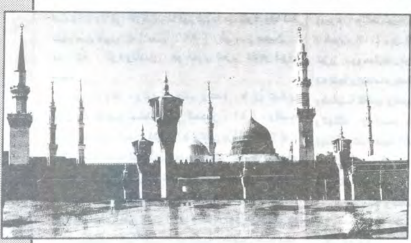
فأصلي وأسلم عليه وعلى صاحبيه ، وأزور البقيع ، مُ أقول : ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزْةِ عَمًا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمَدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ وسافات : ١٨٠ – ١٨٠ ] ، وما أرجع إلى داري يمصر إلا وأنا ألهث من شدة التعب ، كأني حاملاً جبلا عظيماً ، ولا أعلم أحدًا سبقتي إلى مثل هذا الطواف ، وكان ابتداء حصول هذا المقام لي في سنة تُلاث وكان ابتداء حصول هذا المقام لي في سنة تُلاث أضرحتهم إلا ضريح أحمد البدوي ، وضريح إبراهيم الدسوقي ، فإن المحفة ( لعله يقصد بساط الريح ) نزلت بي من تحت عتبة كل من أحدهما ، ومرت من تحت قبره ) .

وهكذا نرى مهمة الأقطاب وديوان التصريف وأحوال المشايخ عقيدة أصيلة عند الصوفية ، لم يفتريها عليهم أعداؤهم ، وإنما كتبوا حروفها بأنفسهم وسطروها في كتبهم ، وليس غريبًا أن نجد تماثلاً كاملاً بين قطب الصوفية وإمام الشيعة وحجة الإسماعيلية وبابها ، ومن هذا كله ندرك دقة العبارة التي كتبها الدكتور الغنيمي في أطروحته للدكتوراه ، والتي يقول فيها : (إن المصدر الشيعي والإسماعيلي هو أصل لكل أفكار التصوف الإسلامي ) ، ونحن نضيف إليها : إن جذور التصوف استقت من الشيعة والإسماعيلية وامتدت أيضًا إلى الفلسفة الإفلاطونية ،

والعيده المعنوعية ، والحدار المسلمة اليهودية ) .

إلا أن أخطر آداب الصوفية ضررًا على عقيدة المسلم - وهي المقصودة في رأيي من كل هذا - هي الأوراد ، فالمشايخ لم يكتفوا بتحريم الحلال وتحليل الحرام كما فعل الأحبار والرهبان باليهود والنصارى ، وإتما حصروا المريدين في أوراد الفوها من عند أنفسهم ، واستعملوا أسلوب التدريج في تلقينها للمريد ، فالورد في أول الطريق يتضمن آبات قرآنية وأدعية تبوية ، وبالتالي لا يرى المريد في طريقه ما يتكره ، وإذا شرح العلماء مزالق الصوفية ، خاطبك المريد السائك في أول سلوكه ، بأن طريقه ليس فيه ما يزعمونه ، فإذا ظهر من المريد الهمة والالتزام بالحضرات والأدب مع الشيخ ، رقاه إلى مرتبة أعلى عشر مرتبة حسب الطريق الذي يسلكه المريد ، وتبدأ عشر مرتبة حسب الطريق الذي يسلكه المريد ، وتبدأ عشر مرتبة حسب الطريق الذي يسلكه المريد ، وتبدأ

الأوراد بالإشارة ، ثم بصريح العبارة عن حقيقة مفاهيم الصوفية وعقيدتها ، وهي : وحدة الوجود ، والحقيقة المحمدية ، والذكر بالأسماء السريانية ، وقراءة قصائد التوسل بالمشايخ وسلسلة رجال الطريق وآل البيت وهكذا ، حتى يجد المريد نفسه في النهاية - إلا من رحم ربى - يتعبد الله عز وجل بأشياء ما أتزل الله بها من سلطان ، ومن موجبات الفتن أن تكثر رؤى المريد وأحلامه في هذه المرحلة ، فلا يخلو الأمر من منامات يلتقى فيها بالمشايخ ، ويسرى فيها المرائى التي يثبت بها من الطريق الذي يسلكه ، وريما ظن أنه أصبح من الأولياء ، وقد رأيت أمثلة كثيرة لأناس لا يعرفون من الدين أحكام الطهارة ، ولا كيف تصح عبادتهم لله عز وجل ، ثم تراه بعد أن يُلقَن الطريق وتواترت عنده الاحلام والمنامات ليس توب الأولياء ، وراح يحدثك عن المهدى المنتظر ، ومتى سيظهر وعلاماته ، وريما راح يخبر الناس بالغيب والكشف حسب الاصطلاح الصوفى ، ولو سقت له الدليل من الكتاب والسنة لا يقابلك في نهاية الأمر إلا بثقته المطلقة في شيخه والأحلام التي رأها هو أو رأها غيره من المريدين ، وتصبح الأوهام والأحلام وأحاديث النفس في النهاية الحجة والدليل على صدق سلوكه ويقينه بصحة طريقه ، لو ناقشت أحدهم وشرحت له أنواع الرؤى وقسمتها إلى ثلاثة أتواع في الحديث المتفق عليه الذي أخرجه البخاري في كتاب الرؤيا ، باب : القيد في المنام ، ومسلم في (( صحيحه )) ، والترمذي والنسائي وابن ماجه عن رسول الله على الذي يقول فيه : (( الرؤيا ثلاث : فرؤيا حق ، ورؤيا بحدث بها الرجل نفسه ، ورؤيا تحزين من الشيطان )) لا يجد المريد لذلك صدى في تفسه ، ويلوي هو أو شيخه معاتى الآيات ومقاصد الحديث حتى يعرض لك عكس المراد من الدليل ، ولا يسمح لنفسه إلا بالزوغان والانفلات ، وفي النهاية لا يستند الطريق الصوفى إلا على مجموعة من الأحلام ، وكثير من الكرامات والأحوال ، ومكاشفات المشايخ والظنون والأوهام ، وبالتالي حل الكشف والإلهام محل الكتاب والسنة. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .



# خيْرٌ حَافِظًا

## وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ بِسِالسِية/المدالانس

بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم ، استفتاح بالذي هو خير ، واستمطار لرحمة الله ، واستعانة به عز وجل ، فما للعباد من دونه تبارك وتعالى من ولي ، ولا يُشرك في حكمه أحدًا .

يقول عزّ من قائل كريم : ﴿ وَإِمَّا يَعَزَعُكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزَعٌ فَاسَتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُـوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ الشَّيْطَانِ نَزَعٌ فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُـوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [ فصلت : ٣٦] ، ويقول ربّ العالمين محذرًا : ﴿ إِنْ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٍّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِثْمَا يَدَعُو حِزِيَهُ لِيَكُونُوا الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوًّ الْمُعْمِينِ ﴾ [ فاطر : ٣] ، ويذكر المؤمنين بقوله : ﴿ إِنْ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ صَعِيفًا ﴾ [ النساء : يقوله : ﴿ إِنْ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ صَعِيفًا ﴾ [ النساء :

فإلى الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله : ﴿ أَلاَ بِنِكْرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [ الرعد : ٢٨ ] ، الصادقين في إيماتهم يقينا وتوكلاً على الملك القدير الذي له مقاليد السماوات والأرض ، المخلصين للله دينهم : ﴿ أَلا لِلّهِ الدّينُ الْخَالِصُ ﴾ [ الزمر : ٣ ] ، إليهم نداء ذي الجالال والإكرام : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشّيطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيَاءهُ فَالاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [ آل عمران : ٢٥ ] ، أن اثبتوا على صراط الله المستقيم مع الذين أنعم الله عليهم من أثمة الهدى وخاتمهم صلوات الله

عليه وعليهم أجمعين : ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَغْمُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَغْمُونَهُ وَلاَ يَخْشُونَ أَحَدًا إِلاَّ اللَّهَ وَكَفَّى بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٩ ] .

أما الذين خوت قلوبهم من الإذعان والإيمان ، وصدورهم من الهداية والقرآن ، أسنرى الجهل والتقليد الأعمى ، أرباب الخرافة والوهم ، هلا أيقنتم بخير الله أصدق القاتلين : ﴿ إِنْ الَّذِينَ اتّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَاتِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكُرُوا فَإِذَا هُم مُيْصِرُونَ ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَدُونَهُمْ فَي الْغَيِي الْفَي الْفَي الْفَي إِلَي الله المقليم الذي هو : ﴿ فَيْرٌ حَافِظًا وَهُو الْمُعْ الله العظيم الذي هو : ﴿ فَيْرٌ حَافِظًا وَهُو أَرْحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَمِينَ ﴾ [ يوسف : ١٠٤] .

إِن سبحة منبر الأمر وحده ، وبيده ملكوت كل شيء : ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ ﴾ [فاطر : ١٣] والخلائق جميعاً
لا يملكون من الأمر شيئاً في هذا الكون الفسيح : ﴿ قُلِ
الْ عُوا الَّذِينَ زَعَمتُم مِن دُونِ اللَّهِ لاَ يَملِكُونَ مَثِّقَالَ ذَرَّةٍ فِي

السفة الثاملة والعشرون العدد الثاني النوهيت [17]

السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شَرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴾ [سبأ: ٢٧]، أي من معين -حاشا لله - تنزه وتقدس ، هو القوي العزيز القاهر فوق عباده .

سبحاته وعَدَ ، واللَّه لا يخلف وعده : ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [ الحجر : ٤٢ ] ، وأتبع الوعد بضمان أكيد ، فقال : ﴿ وَكَفِّي بِرَبِّكَ وَكِيلاً ﴾ ، والذى يُسلِم نفسه للشيطان ببعده عن ذكر الله والاحتماء به عز وجل لا يضرُّ إلا نفسه ، لقوله تعالى : ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكُّلُونَ ﴿ إنَّمَا سُلْطَاتُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [ التحل : ٩٨ - ١٠٠ ] ، وجاء على لسان العدو اللعين يذكرُ كيده وإضلاله للغافلين : ﴿ قَالَ رَبُّ بِمَا أَغُونَيْنَنِي لأَرْيَنُنَّ لَهُمْ فِي الأرض وَلأُغُوينَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ ﴾ [ الحجر : ٣٩، ٤٠ ] ، قال الربُّ العظيم : ﴿ هَذَا صِرَاطٌ عَلَى مُسْتَقِيمٌ ۞ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ إِلَّا مَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴿ وَإِنَّ جَهُّمْ مَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ الحجر : ١١- ٢٢ ] ، والعهدُ مع الله أن تعبده مخلصين له الدين . يقول عز وجل : ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلْنِكُمْ يَا بَنِّي آدَمَ أَن لا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴿ وَأَنْ اعْبُدُونِي هَذَا صِراطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [ يس : ٦٠، ٢١ ] .

ويحمي الله المؤمنين المعتصمين بربهم بقوله : ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَّكُم مَنِّي هُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُ وَلاَ يَشْفَى ۞ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً صَنَكَا وتَخشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ۞ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرَتَنِي أَعْمَى وقَذ كُنتُ بَصِيرًا ۞ قَالَ كَذَٰلِكَ أَتَتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْمَنَى ﴾ [ طه : ١٢٣ - ١٢٢] .

فهل نهتدي ونوقن بحفظ الله لمن لجأ إليه ولحتمى به وتحصن بذكره : ﴿ وَإِن يُمْسَنُكُ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشَفْ لَـهُ إِلا هُوَ وَإِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادُ لِقَضَلْهِ يُصَيِبُ بِهِ مَن يَشَاء مِن عِبَادِهِ وَهُوَ الْفَقُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [ يونس : ١٠٧].

إن الإيمان بالله نور يماذُ القلب ثقة وركونا إلى حفظه وحماه ، وهو أعظم الأمن ، ووقاية من كل مكروه

وسوء : ﴿ فَمَن يُؤْمِن بِرِبَهِ فَلاَ يَخْلَفَ بَخْسَا وَلاَ رَهَفَا ﴾ [ الجن : ١٣] ، إن الكون وحدة ناطقة بهيمنة الله القوي العزيز ، ووحدانيته وقيوميته وقدرته التي لا يعجزها شيء ، إنه اللجأ والاحتماء بالملك ذي الجلال والإكرام ، هداية للنفس وطمتينة للقلب والحياة ، ونجاة من الشر والشيطان والهلاك ، إن المبحر مهما بلغ ، ومهما اجتمع له المحرة البطلة ، كلمة نبينا الأمين على من حديثي مسلم : لا تأثير له على المؤمنين أصحاب سورة البقرة . وكذلك البيت الذي تُقرأ فيه المسورة وفد الشيطان .

إلى شبابنا وأبنائنا : إن في دين الله - ولا شيء غيره - العصمة والنجاة والسلامة في الدنيا والآخرة ، وبالله التوفيق .

## حصون من كتاب الله الكريسم وهـدي نبينا الصادق الأمين ﷺ

بأسلوب التلقيان من الله جل جلاله لنبيه والمؤمنين من بعده : ﴿ وَقُل رَبّ أَعُوذُ بِكَ مِن هَمَزَاتِ الشّ يَاطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ رَبّ أَن يَحْضُرُونِ ﴾ الشّ يَاطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ مِن أَن يَحْضُرُونِ ﴾ [ المؤمنون : ٩٧ ، ٩٧ ] ، والاستعادة هي الالتجاء والاحتماء بالله العظيم من شرّ كل ذي شر ، ومن همزات الشياطين : الحياة دَوْمًا حتى الممات ، فإن الشيطان لا يقبل مصانعة ولا إحسانًا ، ولا يبتغي غير هلاك ابن آدم لشدة العداوة بينه وبين أبيه آدم الشّيكيّ من قبل .

والمعنى: أستجير بالله وقدرته من الشيطان الرجيم أن يضرني في ديني ودنياي ، أو يصدني عن فعل ما أمرت به ، أو يحتني على فعل ما نهيت عنه بوساوسه وحيله .

فإن الشيطان لا يكفّ عن الإسان إلا الله الذي خلقه ، ولما كان الشيطان يرى الإنسان من حيث لا يراه استعاد منه بالذي يراه ، ولا يراه الشيطان : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُنُّكَ مِنَ الشّيطَانِ نَـزغُ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ إِنَّهُ هُوَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [ الأعراف : ٢٠٠ ] .

روى مسلم قوله ﷺ: (( ألم تر آيات أنزلت الليلة لم يُر مثلهن قط: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبُ الْفَلَقِ ﴾ ، ﴿ قُلْ أَعُودُ بربُ النَّاس ﴾ هما أفضل ما تعوذ به المتعوذون )) .

ومن حديث البخاري القدسي ، يقول عز وجل : (( ولئن استعاني لأعينه )) .

وروى البخاري أنه على كان يجمع كفيه عند النوم ويتفث فيهما ويقرأ المعودات الثلاث : ﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴿ اللّٰهُ الصّمَدُ ﴾ السورة . والصمد : هو السيد على الكون كله ، والمقصود في الحوائح جميعها ، و ﴿ قُلْ أُعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ ﴾ السورة ﴿ مِن شَرَ الظّلام ، و ﴿ قُلْ أُعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ ﴾ السورة ﴿ مِن شَرَ الوسواسِ الخياس : الذي يفرُ مهزومنا أمام ذكر اللّه عز وجل ، وكررت الاستعادة من شرر عدو يُمتحنون به ، والوسواس صوت خفي للإضلال ، وإن كان مزلقة إلى الهلاك عند الإصغاء إليه ، وعلى المسلم أن يدفعه بالاستعادة من ومرة .

روى أحمد وأصحاب السنن الأربعة أنه على كان إذا استفتح الصلاة كبر ، شم يقول : (( أعوذ بالله من الشيطان الرجيم من همزه ونفخه ونفشه )) . همزه : الموتة ، نفخه : الكبر ، نفثه : الشعر ، وسئل على عن الوسوسة أثناء الصلاة فقال : (( إذا أحسسته فتعوذ بالله منه ، يُذهبه الله عنك )) . رواه مسلم .

ومع تلاوة القرآن الكريم جاء قول الله عز وجل: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتُ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللّهِ مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم ۞ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَكُنَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبُّهِم بَتَوَكَّلُونَ ۞ إِنِّمَا سُلُطَتُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ .

وعن حصائمة البيت المسلم قولمه على فيما رواه مسلم: (( لا تجعلوا بيوتكم قبورًا ، فإن البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة يفر منه الشيطان )) . رواه مسلم .

(( إذا دخل الرجل بيت فذكر الله وسلم عند دخوله وعند طعامه ، قال الشيطان لجنده : لا مبيت لكم ولا عشاء )) . رواه مسلم .

يُوصي ﷺ مَنْ نزل منزلاً ، ثم قال : (( أعوذُ بكلمات الله التامات من شر ما خلق ، لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك )) . رواه البخاري .

عن أعظم الدفيظ: تأكيده على قراءة آية الكرسي قبل النوم: (( لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح )). وقراءتها بعد الصلوات

المكتوبات مع المعوذات تكون في ذمة الله ، وحفظه من حديث السنن .

ولتحصين الأبناء كان الله يعود الحسن والحسين ؛ يقول : (( أعود بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ، ومن كل عين لامة )) . ويقول : (( إن أباكم إبراهيم العَلَيْلُ كان يُعود بها إسماعيل وإسحاق ، عليهما السلام )) . رواه البخاري ( ٣١٩١ ) .

وعند دورة المياه ؛ كان ﷺ يقول قبل الدخول : (( بسم الله ، اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخباتث )) الشياطين . رواه البخاري .

وعند الغضب وَرَدُه يقول ﷺ : (( إني أعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد ! لو قال : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم )) . رواه الشيخان .

ولوقاية المولود ؛ ينصح ﷺ بقوله : (( لو أن أحدكم إذا أراد أن يأتي أهله قال : اللهم جنبنا الشيطان ، وجنب الشيطان ما رزقتنا ، فإته إن يقدر بينهما ولد في ذلك لم يضره الشيطان )) . متفق عليه .

الجرز من الشيطان ساتر اليوم حتى المساء ؛ قال على : (( مَن قال : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، ماتة مرة ، كاتت له عَذل عشر رقاب ، وكتبت له ماتة حسنة ، ومحيت عنه ماتة سيئة ، وكاتت له جرزا من الشيطان يومّه ذلك حتى يُمْسِي ، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا أحد عمل أكثر من ذلك )) . رواه الشيخان .

أَخْسَى المؤمن ، لنتدبر سويتًا هذا المشهد يروم القيامة : ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمّا قَضْبَى الأَمْرُ إِنَّ اللّه وَعَدَّكُم وَعَذَ الْحَقّ وَوَعَدَّتُكُم فَاخْلَفْتُكُم وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مَن صَلَّطَانِ إِلاَّ أَن دَعُوتُكُم فَاسْتَجَبْتُم لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسُكُم مَا أَنّا بِمُصْرِخْكُم وَمَا أَنْمَ بِمُصْرِخْيَ إِنّي كَفَرْت بِمَا أَنْفُسُكُم مَا أَنّا بِمُصْرِخْكُم وَمَا أَنْمَ بِمُصْرِخْيَ إِنّي كَفَرْت بِمَا أَنْفُسُكُم مِن قَبْلُ إِنْ الطَّالِمِين لَهُمْ عَذَابٌ الدِم ﴾ أَنْ الطَّالِمِين لَهُمْ عَذَابٌ الدِم ﴾ أَنْ الطَّالِمِين لَهُمْ عَذَابٌ الدِم ﴾

[إبراهيم: ٢٢].

فالله خير حافظًا وهو أرحم الراحمين .



التعد للبه وجده ، وصالاة وسالاساً على عيده ورسوله المصطفى وعلى آلبه وصحيبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين .. وبعد :

أقول لكل من شرفة الله بأن يكون داعية وإماما يؤم التناس ويقف قنى المحراب إمامنا للمصلين ، ويقف على المشير واعظنًا ومذكرًا للمسلمين بشرف وقليقتمه وعقلهم مهمتمه وخطورة رسالته ، إنه يقف موقف رسول الله ﷺ ، وقد اؤتمن على الرسالة التي أرسله الله بها ليكنون للتناس هادينا وميشنزا وتلينزان وداعياً إلى الله باذنه وسراجاً منبراً .

إن الإمام داع إلى الله ، والدعوة إلى الله -مهمة كبرى ، ورسالة عظيمية ، والله اسام للمصليس ، والإمامية تعليي القندوة وسيرعة الاستجابة ، لما يدعو الناس اليه ، وإذا كنان الله عز وجل قد جعل كل مسلم داعية إلى الحق الذِّي هدى إليه ، فإن إمام المسجد داعية متفرغ لهذه المهمة الشريقة السامية العظيمة ، فعلى كل إمام أن يتجرد لها ويخلص قيها ويعطيها منا تستعقه مسن عتايلة وجهند واهتمنام ؛ لأنهنا مستولية كبرى ، ومهمة شاقة ، يعان عليها من يؤمن بها ويشعر بملاوة شرقها وفضلها وبراقب الله قيها ويعتزيها ويعرف أتها أحسسن

مكاتة عند الله ، قال تعالى : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنْ قَوْلاً مُمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنْنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [ فصلت : ٣٣ ] .

إن كل مسلم مكلف أن يحافظ على الصلوات الخمس ، وكل مسلم مكلف بحضور الجماعات أياً كان عمله ، ولكن إمام المسجد ارتبطت وظيفته بعيادته ، والتقى عمله الدئيوى وعبادته فصار شيئًا واحدًا ، فهو يحافظ على صلاة الجماعة ، وهي جزء من عمله والدعوة إلى الله من صميم وظيفته ، فما أجلها وأفضلها وظيفة تعين صاحبها على طاعة ربه ، وتهيئه للقيام بواجب الدعوة إليه بالحكمة والموعظة

أخى الداعية الكريم ، إنك إمام وخطيب ومدرس ، وتلك وظائف ثلاثة مترابطة تجعك مسئولاً أمام الله عز وجل مستولية كبيرة وعظيمة ، فهنيئًا لك بهذه الوظائف الكريمة الشريفة لو أخلصت لله فيها ، ولو قمت بهذه الرسالة حق القيام لكنت من ورثة الأببياء الذين لم يورثوا درهما ولا دينارا ، ولكن ورثوا العلم ، ولكنت من الذين لو أقسموا على الله لأبرهم واستجاب لهم ، ولكنت من أولياء الله الصالحين ، الذين لا خوف عليهم ولا هم يعزنون ، فاحرص يا أخى - أعاتك الله -على أن تتحقق في شخصك قدوة الإمام وورعه ، وقصاحة الخطيب وقوة تأثيره ، وثقافة المدرس ، وحكمة المعلم .

أخى الداعية ، عليك أن تجتهد وتتزود بزاد العلم المتنوع النافع ، ثم تتزود بالتقوى التي تزيدك قرباً من الله ومراقبة له وخشية

لعذابه ، ورغبة في ثوابه ، ثم احرص أيضاً على القراءة والاطلاع والمداومة على شراء الكتب النافعة ، ولا تخشى في الله لومة لامم وأن تأمر بالمعروف ، وتنهى عن المنكر بكل قوة وصراحة ، واجعل لك وردًا يوميًا ثابتًا من القرآن الكريم بتلاوته وتفسيره ، وكن على صلة بعلومه المختلفة ، وعلى صلة بالسنة وعلومها الشريفة .

أخي الداعية ، إنك تؤم الناس في المسجد ، وتخطب فيهم ، وتدرس لهم ، ولكن مجال رسالتك أوسع من ذلك ؛ لأن الدعوة في الأصل رسالة قبل أن تكون وظيفة ، ورسالتك لا تحدها جدران مسجدك ، فعليك دعوة من لا يأتونك وترغيب تاركي الصلاة في الإقبال على الله ، وارتياد المساجد والتوبة النصوح ؛ ((ولأن يهدي بك الله رجلاً واحدًا خير لك مما طلعت عليه الشمس )) .

ويعينك على ذلك حسن قيامك بالواجبات الاجتماعية والإسلامية ؛ كزيارة المرضى ، وتعزية المصابين ، وإصلاح ذات البين ، والتعاون مع أهل الخير في محيط مسجدك بكل ما يعود على الناس بالخير ويبعدهم عن الشر ، وكن محاربا للبدع ، قوياً في الحق .

وفق الله خطاك على طريق الخير ، وثبتك على الحق ، وجعلنا الله وإياك من الهداة المهتدين .

والله من وراء القصد . والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

## سيرة مالم

## منابد ٠٠

## فقدته الأمة

نضيلة الشيخ / صالح بن علي بن عصون ( رحمه الله )

بقلم د/طارق الخويطر

يوم السبت الموافق السابع عشر من شهر ذي الحجة من عام تسعة عشر وأربعمائية وألف ، فقد المسلمون عالمنا جلبلا ومربينا فناضلا ومطسنا حكيمنا ، وقد أيكني هذا الحندث الصغير والكبنير والقريب والبعيد ، رأينا في المقبرة أناسنا حضروا للصلاة والدقن لم يروا الشيخ أبدا ، ومنع ذلك فقد ملتث فلويهم بمحيثه يسبب سماعهم لسيرته الحسنة وأخلاقه الفاضلة ، ولم يخطر في يسال أحد أن ينرى هذه الأمواج من النباس الحناضرين لأجل الصبلاة والدقن ، فكل يوم رفقد أناس ، ونكسن لم يعهد هذا الحضور العزدهم في الشوارع وفي المسجد هش صارت جماعات بعد الإمام لعدم تمكنهم من الصلاة معه ، ومن رأى هذا الموقف تنكر شلام الطماء السابقين ، رحمهم الله ، فقد وصفوا جنائز العلماء بأنها مشهودة من خلق كثير ، ولذا قمال الإصام أهد بن حنيل ، رضي الله عنه ، لأهل البدع :

السنة الثامنة والعشرون الحد الثاني النوهيت [١٧]

بيننا وبينكم الجنائز ، فخرج في جنازته بغداد كلها ، وخرج في جنازة ابن أبي دؤاد – وهو من أشعل نار الفتنة – خرج معه ثلاثة رجال دفنوه في جنح الظلام خاتفين ، ولعل طلبة العلم وغيرهم ممن رأى ذلك الجمع المشهود أحبوا أن يتعرفوا على شخصية ذلك الشيخ ليسيروا في طريق المجد مثله ، فأقول :

ولد الشيخ رحمه الله عام ١٣٤١ هـ من أبوين صالحين ، توفي والده وعمره ١٣ عاماً ، فحضنته أمه الصالحة وأحسنت تربيته ، فعكف على القرآن الكريم حتى حفظه حفظاً متقتاً ، ثم سافر إلى الرياض لحضور حلقات سماحة الشيخ محمد بن ابراهيم رحمه الله ، فلازمه مدة حفظ خلالها أهم المتون العلمية في الفقه والعقيدة والحديث والنحو ، حتى كون قاعدة علمية صلبة ، وذلك راجع إلى فضل الله جل وعلا ، ثم إلى جلده وصبره من أجل العلم ، فقد كان يردد حفظه في أوفات نوم الطلاب كالظهر وبعد العشاء ، فجمع في فترة قصيرة حفظًا وفهمًا ميزه عن بعض زملاته ، وقد نقل للشيخ محمد بن إبراهيم مثابرته وجده في التحصيل ، فعينه قاضيًا في سدير عام ١٣٦٨ هـ ، فذهب إليها وبقى فيها نحو أربع سنوات ، ومع صغر سنه في ذلك الوقت ، إلا أنه رحمه الله عقد للناس دروسًا في الفقه والعقيدة والحديث ، وقد أحبه الناس هناك لما رأوا علمه وتواضعه ، فطلبوا من سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم إبقاءه عندهم للفائدة التي لمسوها من وجوده.

انتقل بعدها إلى محكمة شقراء وتوابعها ، ثم دَرَّس في المعهد العلمي بشقراء لما افتتح وبقي في شقراء حتى عام ١٣٨١ هـ ، حيث انتقل في آخر ذلك العام إلى رئاسة محاكم الأحساء ، فكان قاضياً

وإمامًا وخطيبًا ، ثم اتتقل بعد ذلك إلى الرياض عام ١٣٩٠ هـ للعمل في محكمة التمييز ، وفي عام ١٤٠١ هـ انتقل إلى العمل في مجلس القضاء الأعلى وبقي فيه حتى طلب التقاعد في أواخر عام ١٤٠٠ هـ .

وقد انضم رحمه الله إلى هيئة كبار العلماء عند تشكيلها وذلك عام ١٣٩١ هـ، ومنذ ذلك العام كانت له مشاركة في برنامج نور على الدرب في الاذاعة .

كما كات له مكاتبات مع الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله ، وكاتت له صلة بأصحاب الفضيلة العلماء ؛ الشيخ محمد بن ماتع ، والشيخ عبد الله بن حميد ، والشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز ، وقد صدر له رسالة صغيرة بعنوان (( قتل الغيلة )) عام ١٤١٩ هـ ، وهي بعنوان (( قتل الغيلة )) عام ١٤١٩ هـ ، وهي والذي اعتمده من قال : إن القاتل غيلة يقتل حدًا ، ولا يجوز العفو عنه ، وفي الطريق – إن شاء ولا يجوز العفو عنه ، وفي الطريق – إن شاء ومقالات بعض العلماء والأدباء في ترجمة الشيخ .

توفي رحمه الله يوم السبت السابع عشر من شهر ذي الحجة من عام ١٤١٩ هـ ، وقد خلف أولادًا قد استفادوا من سيرة والدهم ، فمنهم المهندس والضابط والمدرس .

نسأل الله له المغفرة والرحمة ، وأن يرزقه الحسنى وزيادة ، إنه ولي ذلك والقادر عليه .

بقلم تلمینه ومحبه د/طارق بن محمد بن عبد الله الخویطر معهد القرآن الکریم بالحرس الوطنی 



الحمد لله الذي له النصد في الأولى والآخرة ، وله الحكم وإليه ترجعون ، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة وهداية للناس كافة محمد البشير النذير ، أما يعد :

> أخى الكريم ، وقفنا بك في لقائنا السابق عند اجتماع شمل الأسرة المباركة بعد افتراق طال أمده ، وحقق الله بفضله ورحمته رؤيا يوسف منها بعون الله ما يأتي : التَلْيَالُمْ التي رآها وهو طفل صغير ، وهكذا أتم الله نعمته على نبيه يوسف وعلى آل يعقوب، كما أتمها على أبويه من قبل إبراهيم وإسحاق ، فتحققت رؤيا يوسف العَلِيَّالِ كما تنبأ بذلك أبوه يعقوب العَلِيهُ إِلَّا مِن قبل.

وكان تمام النعمة ببسط سلطان يوسف على ملك مصر واجتماع أهله به في ملك وسلطاته ودخولهم مصر بفضل الله آمنين ، ولم تنس فرحة اللقاء والاجتماع بعد الافتراق يوسف الطِّيِّةُ أَن يتوجه إلى ربه بهذا الدعاء: ﴿ رَبُّ إِبُّهُ ، وقربُ اللَّهُ مِن عباده بسماع دعاتهم قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَـأُويل الأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنْتَ وَلِيِّي فِي

بالصَّالِحِينَ ﴾ [ يوسف : ١٠١ ] .

وفي هذا الدعاء الكريم فوائد كثيرة ؛ نذكر

بقلم الشبخ/ عند الرازق السبد عبد

الأولى: اعتراف يوسف التَّكَيُّلِ في هذه المناجاة بثلاث من نعم الله عليه ، نعمتان في الدنيا:

١- ما آتاه الله من الملك .

٧- ما آتاه الله من العلم والحكمة وتأويل الأحاديث.

٣- فهي نعمة الدين.

الثانية: ١- في قوله: ﴿ رب ﴾ بحذف ياء النداء ؛ إشارة إلى قربه من الله بحسن صلته واستجابته.

٧- في قوله: ﴿ من الملك ﴾ ؛ إشعار بأن الدُّنيَا وَالآخِرةِ تَوَفَّرُ مِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْتِ في العبد مهما أوتى من ملك وعلم قهو قليل بجانب

ملك الله وعلمه.

الثالثة: في قوله: ﴿ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ .

أي خالقها ومبدعها على غير مثال سابق ، فبكلمتك سبحاتك خلقتها وبيدك أمرها ، ولك القدرة التامة عليها وعلى أهلها .

الرابعة: في قوله: ﴿ أَنتَ وَلِينِي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ ؛ اعتراف وإقرار بولاية الله له ؛ أي بنصره وتأييده في الدنيا والآخرة ، وقال الشيخ ابن عاشور في ((تفسيره)): (وجملة: ﴿ أَنتَ وَلِينِي فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ ﴾ من قبيل الخبر في إنشاء الدعاء ، فالمعنى: كن وليي في الدنيا والآخرة).

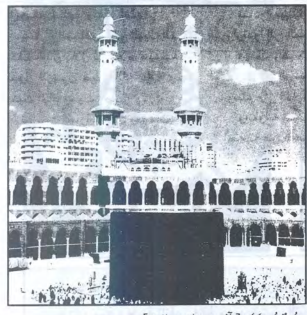
الخامسة: في قوله: ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا ﴾ ؛ اشارة إلى النعمة العظمى، وهي نعمة الانتماء إلى الدين الحق ؛ دين الإسلام، ويطلب من الله الثبات عليها حتى الممات.

وهذا يذكرنا بقول أبويه من قبل إبراهيم وإسماعيل حين قالا: ﴿رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُريَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَلكَ ﴾ [البقرة: 1٢٨].

وكذلك بوصية إبراهيم ويعقوب عليهما السلام لأبناتهما: ﴿ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدّينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاً وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٢].

ويقول المؤمنين من قوم موسى العَلَيْ حين والجهوا جبروت فرعون فقالوا: ﴿رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَنِرًا وتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: 371].

وبقول حواري عيسى الطَّنِيَّة حين قالوا: ﴿ نَحْنُ أَنصَارُ اللَّهِ آمَنًا بِاللَّهِ وَاشْهَدُ بِأَنَّا



مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥].

وبقول نبينا محمد على حين قال فيما حكى الله عنه: ﴿إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْء وأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [النمل : ٩١]، وبقوله على ﴿وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكُونَ أُولَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الزمر : ﴿وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكُونَ أُولَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الزمر : ﴿ 1 ].

وهذا يشبه توجيه الله سبحاته للمؤمنين من أمة محمد وسيحين قال سبحاته: ﴿ اتَّقُوا اللّهَ حَقّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مسيرة الأنبياء [آل عمران: ١٠٢]، فهذه مسيرة الأنبياء على مر التاريخ أولها متصل بآخرها، وآخرها يشهد لأولها، فالله واحد، ودينه واحد، وهو الإسلام، والأنبياء والمرسلون جاءوا بهذا الدين، والمؤمنون في كل زمان ومكان طلبوا من الله أن يموتوا على هذا الدين؛ دين الحق دين الاستسلام لرب العالمين، وإسلام القلب والجوارح له سبحاته وتعالى، ومسيرة الحق

يؤيد بعضها بعضا، وهكذا طلب يوسف الطّيّلاً من ربّه أن يتوفاه على هذا الدين؛ دين الإسلام، وأن يلحقه بالصالحين من عباده الذين ماتوا على هذا الدين فيجتمع في جنة الخلد مع آبائه إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب ومع إخوانه من الأنبياء والمرسلين من لدن آدم الله النبي الأمي ومن الصالحين من عباد الله الذين ماتوا على هذا الدين، بهذا الدعاء الجليل من الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم أبن الكريم الناهية يوسف بن يعقوب بن المناقبة يوسف الطبيل والدروس، ولنا معه الوقفات التالية:

الأولى: مع قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ۞ وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَـوْ حَرَصْتَ بِمُوْمُنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١، ٢٠١].

هنا انتقل السياق القرآني الجليل إلى خطاب سيدنا محمد ومن بلغ ، وقوله تعالى : ﴿ ذلك ﴾ إشارة إلى ما سبق خبره من أمر يوسف وإخوته فهو غيب لم يكن يعرفه محمد ولا قومه ، ولا حتى أهل الكتاب الذي نزل فيهم هذا الخبر من قبل لم يعرفوه بهذه الدقة وهذا الشمول وذلك الصدق .

ولكن هذا من فضل الله عليك يا محمد بما أوحى الله إليك من هذا القرآن، وهذا هو المعنى الذي أشارت إليه الآيات الكريمة في أول السورة، حيث قال الله عز وجل: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقُصَصِ بِمَا أُوحَيْنًا إِلَيْكَ هَذَا القُرْآنَ وَإِن كُنْتَ مِن قَبْلِهِ لَمِن الْغَاقِلِينَ ﴾

[يوسف: ٣].

فهذا الذي قصّه الله عليك يا محمد من خبر موسى وإخوته من الوحي الذي أوحاه الله اليك، ولم تكن يا محمد حاضرًا هناك عندما مكر إخوة يوسف بأخيهم وبأبيهم، أو عندما مكرت امرأة العزيز بيوسف الطيخ أو غير ذلك، وكان مقتضى ذلك أن يعرف الناس أن هذه الأخبار ليست من عندك أنت، ولكنها من عند الله الذي يعلم الغيب، والذي أوحى إليك بشيء الله الذي يعلم الغيب، والذي أوحى إليك بشيء منه، ثم تودي بهم هذه المعرفة إلى الإيمان بأنك رسول الله حقاً، ولكن مع الأسف أكثر الناس ومع حرصك على إيمانهم - لا يؤمنون.

الثانية: مع قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُمْ بِاللّهِ إِلاَ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: الْكُثُرُهُمْ بِاللّهِ إِلاَ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: حقيقة التوحيد الذي غفل عنه الكثيرون رغم رؤيتهم لآيات اللّه الواضحات التي يمرون عليها صباح مساء، ثم لا يؤمنون، حتى وإن اعترفوا بوجود اللّه خالقًا رازقًا مدبرًا كما كان هو حال مشركي العرب، فكاتوا يؤمنون بوجود اللّه ، ولكنهم يشركون معه غيره في العبادة ويقولون: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وَيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَبْدُهُ مَا إِلّهُ اللّهُ عَبْدُهُ هُ إِلّهُ اللّهُ عَبْدُهُ هُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَبْدُهُ هُ إِلّهُ وَيقُولُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَبْدُهُ هُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَبْدُهُ هُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

وهذا حال كثير من الناس في كل زمان ومكان الذين يسألون غير الله ويذبحون لغير الله ويذبحون لغير الله ويذبحون لغير الله وينسبون الخير للكواكب والنجوم والأشخاص ويقولون: لولا فلان ما انتصرنا وما رزقنا، ويخشون المخلوق كخشية الخالق. ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وللحديث بقية إن شاء الله رب العالمين.

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده .. .

فإن الإخلاص شرط في قبول الأعمال ، فإن فقد الإخلاص حبط العمل ، يقول سبحاته : ﴿ وَمَا أمروا إلا ليغبدوا الله مخلصين لَهُ الدِّينَ حُنفاء ﴾ [ البينة :

ويقول سبحانه : ﴿ لَن يَسَالَ الله لحومها ولا دماؤها ولكن يتاله التقوى منكم ﴾ [ الحج: . 141

والإخلاص هو إفراد الحق سبحانه وتعالى بالقصد في الطاعات ، أو هـ و تصفية العمل عنى ملاحظة المخلوقين ، وإحضار النية في جميع الأعمال الظاهرة والباطنة ، والإخلاص عزيز نادر ، ولذلك قال سهل بن عبد الله عندما سنل : أي شيء أشد على النفس ؟ قال: الإخلاص ؛ لأنه ليس لها فيه

وقيل أيضًا : من سلم له في عمره لحظة واحدة خالصة لله تعالى نجا .

النية ، وكم من عمل كثير حظ النفس . صغرت النية ، ولذلك قال الفضيل بن عياض : ترك العمل من أجل الناس رياء ، والعمل من أجل الناس شرك ، والإخلاص أن يعافيك الله منهما . \_\_\_الما بي الله بالله بالله



يقلم الشيخ : ريا

أسامة بن على سليمان

ادارة شئون القرآن بالمركز الهام

ولذلك كان سلفنا الصالح ، رضوان الله عليهم ، يجتهدون في إخلاص الأعمال لله عز فكم من عمل صغير كثرته وجل ، ويجردون أعمالهم من

يقول الشافعي رحمه الله : وددت أن الناس تعلموا هذا العلم - ما في كتبه - ولا ينسب لى منه شيء .

ويقول الحسن ، رحمه الله : كان الرجل بكون عنده زواره

فيقوم من الليل يصلى ولا يعلم په زواره ..

وكاتوا يجتهدون في الدعاء ، ولا يسمع لهم صوت ، وكان الرجل بنام مع امرأته على وسادة فييكي طول ليلته وهي لا تشعر .

قال أيوب السختياتي ، رحمه الله : ما صدق عبدٌ قط فأحب الشهرة . وقال يحيى بن معاذ : لا يفلح من شممت رائحة الرياسة منه ، وقال رجل لتميم الدارى : ما صلاتك بالليل ؟ فغضب غضبًا شديدًا ، ثم قال : لركعة أصليها في جوف الليل في سر أحب إلى من أن أصلى الليل كله ، ثم أقصه على الناس .

وكان الربيع بن خيثم ، رضى الله عنه ، يأتيه الرجل وقد نشر المصحف فيغطيه بثوبه ، وما رؤى رضى الله عنه متطوعًا في مسجد قومه إلا مرة و احدة .

ويقول ابن مسعود ، رضى الله عنه: لا تعلموا العلم لتماروا به السفهاء ، أو لتجادلوا به الفقهاء ، أو لتصرفوا به وجوه الناس إليكم ، وابتغوا بقولكم وفعلكم ما عند الله ، فإنه يبقى ويذهب ما سواه .

وقال بشر الحاقى : لأن أطلب الدنيا بمزمار ، أحب إلى من أن أطلبها بالدين .

وقال مطرف بن عبد الله : صلاح القلوب بصلاح العمل ، وصلاح العمل بصلاح النية .

ولذلك عندما سئل النبي على عن الرجل يقاتل للمغنم ، والرجل يقاتل للذكر ، والرجل يقاتل ليرى مكاتبه ، فمن في سبيل الله ؟ قال : (( من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله )) . متفق عليه .

فالكل موتى ، ولكن اختلفت المنازل باختلاف النيات والمقاصد ، وعندما سئل أيضا عن الرجل غزا ليلتمس الأجر والذكر ما له ؟ قال : (( لا شيء )) . رواه النسائي ، وحسنه الألباتي .

وروی ابسن ماجسه فسی (( سننه )) عن أبى الدرداء ، رضى الله عنه ، أن النبي الله قال: (( من أتى فراشه وهو ينوى أن يقوم من الليل فغلبته عینه حتی اصبح کتب له ما نوی ، وكان نومه صدقة عليه من ربه )) .

والله عز وجل أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن عمل عملا أشرك فيه مع الله تركه الله عز وچل وشرکه .

ولذلك فمجاهدة النفس من الشرك الخفى وهو الرياء أمر عظيم ؛ لأن الرياء محبط للعمل ، والرياء من صفات المنافقين ، يقول سبحاته في وصفهم: ﴿ يُراءُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ إِلا قُلِيلًا ﴾ [ النساء : . [ 1 % 4

والرياء باب خطير من أبواب الشيطان الرجيم ، من ولجه هلك ، ويعض أبوابه أشد من بعض ، وهو أخفى من دبيب النمل ، كما بين ذلك المعصوم على ، وأحب الناس إلى الله التقى الخفى الذي إذا غاب لـم يفقد ، وإذا حضر لم يطلب .

ففی (( صحیح مسلم )) أن النبى على كان في غزوة فأفاء الله عليه فقال لأصحابه: (( هل تفقدون لنا من أحد ؟ )) قالوا: نعم فلاناً وفلاناً ، ثم قال : (( هل تفقدون من أحد ؟ )) قالوا: لا ، قال: ((لكنى أفقد جُليبيبًا فاطلبوه )) . فطلب في قد قتلهم ، ثم قتلوه ، فأتى النبي على فوقف عليه ، فقال : (( فتل سبعة ، ثم قتلوه ، هذا منى وأنا منه ، هذا منى وأنا منه )) . ثم وضعه النبي على ساعديه ليس له إلا ساعدا النبي على ، ثم حفر له ووضع في قبره . ولم بذكر غسلاً.

وللإخلاص ثمرات يجنيها المسلم في الدنيا ، فضلاً عن أجره العظيم في الآخرة ، فينها: المالية

١- عدم الاهتمام بثناء الناس من عدمه ، فالغاية هي رضا الله تعالى .

٢- عدم الانتصار للنفس ؛ لأن المخلص لا حظ لنفسه في عمله.

٣- نور في الصدر ، وانشراح وطمأنينة سببها بركة الإخلاص .

٤ - سبب لمحبة الله ، فإن الله يحب الأتقياء الأخفياء الذين إذا غابوا لم يفتقدوا ، وإن حضروا لم يعرفوا .

فاحرص أخى على سلامة ا نيتك من الشرك ، واجعل لك نية في كل عمل حتى في الطعام والشراب ، فعن داود الطائي قال : رأيت الخير كله إنما يجمعه حسن النية وكفاك به خيرًا وإن لم تنصب .

وعن سفيان الثورى: ما عالجت شيئاً أشد على من القتلى ، فوجدوه إلى جنب سبعة انيتى . وعن جعفر بن حبان : ملاك الأعمال النيات ، فإن الرجل يبلغ بنيته ما لا يبلغ بعمله ، وراقب الله في كل أعمالك ، واعلم أنه مطلع عليك :

إذا ما خلوت الدهر بومًا فلا تقل

خلوت ولكن قل على رقيب ولذلك لما سئل الجنيد رحمه الله : كيف أعالج غض البصر : قال : بعلمك أن نظر الله إليك أسبق من نظرك إلى ما تنظر .

اللهم ارزقتا الإخالص في القول والعمل ، واغفر لنا دنوبنا ، خطأنا وعمدنا ، جدنا وهزلنا ، وكل ذلك عندنا ، إنك نعم المولى ونعم النصير . والله من وراء القصد .

تثبت الأفكار وتتوالد كتوالد الأحياء ، وتتفاعل الأحياء ، ويتفاعل الكيمياء ، ويختلف الناتج من هذا التوالد والتفاعل باختلاف الزمان والمكان والمسزاج والباعث والغاية .

وقد يفنى بعض هذا الناتج لفساده أو لضعفه أو لعدم الظروف الملامة لحياته أو لوجود الظروف الموجبة لفنائه ، وقد يبقى البعض الآخر لصلاحيت أو لقوت وحصائت ، أو لعدم الظروف المقتضية لموته ، أو لوجود الظروف الداعية لبقائه ونمائه وازدهاره وإثماره .

والدياتة البهودية خاضعة لهذا القانون ، فاعتراها ما يعترى الماديات والمعنويات ، فتشعبت تعاليمها بتشعب أهلها ، واختلفت آراؤهم فيها وتباينت منازعهم في تقرير مبادئها وأصولها وتعاليمها لاختلاف الأزمان التي مرت عليهم والبيئات التى اكتنفتهم والعوامل التي أحاطت بهم ، والنكبات التي لحقتهم ، فكان من الضروري أن توجد آراء يتشيع لها البعض ويناهضها البعض ويقف آخرون منها موقف الحياد لا يؤيدها ولا يدحضها ، وكتب لبعض هذه الآراء أن تلقى في زوايا النسيان لسبب من الأسباب المتقدمة ، وكتب لبعضها أن تحيا إلى يوم الناس هذا لسبب ما كذلك .

ولقد افترق اليهود شيعًا وأحزابًا يلعن بعضها بعضاً، ويكفر بعضها بعضًا ويضرب



بعضها رقاب بعض لاعتبارات أكثرها ديني المنشأ أصلاً وفرعاً. وأول انقسام لهم حصل في زمن موسى العَلَيْلُ حينما أنزلهم منازلهم وجعل لهم سمات تميزهم، وجعل لكل قبيلة لواء يلتفون حوله ويفيئون إليه، وذلك في الصحراء، ثم انقسموا ثانيا في آخر عهد القضاة، وحارب أسباط بني إسرائيل سبط بنيامين اعتداءً غير شريف.

ثم اتقسموا ثالثاً لأسياب سياسية بعد موت سليمان التَّكِيُّالِا الشعب رحبام بتخفيف ما لحقهم أمام أبيه فاحتقرهم ، فولوا عليهم بريوعام أخاه ، وكونوا مملكة تدعى إسرائيل اتخذت شكلاً ينينًا لحماية سياستهم ، فأقيمت معابد الأوثان وحرم على رعاياها الذهاب إلى بيت المقدس ، وقلدتها مملكة بهوذا .

ثم انقسموا رابعًا أيام الأسر البابلي اندمج من عاد منهم في قبيلتي بنيامين ويهوذا ، ثم لما جاء الإسكندر وأسكن بعض اليهود مدينة الإسكندرية وأبقى بعضهم الآخر في سوريا نشأ طائفتان يهوديتان : مصرية ، وسورية ، والدهوة الخلاف بينهما اتباع الطائفة السورية للعادات الإغريقية .

ثم القسموا خامساً في عهد الإسبراطور جوليان ، إذ أنشات محكمتان يهوديتان في طبرية وبغداد تطورتا إلى بطريركتين قامتا بجمع العهد القديم وما يتبعه من إضافات تحت اسم ((التلمود)).

وكان لكل واحدة تلمودها ، ونحن هنا لا نحاول أن نسهب في بيان الفرق ونشاتها وآرائها ونتتبع تطوراتها وصلتها ببعضها ولا حصر عددها ، بل نلم إلمامة عامة بأشهر الموجود منها ، وخاصة من لها رأي في التوراة . وأشهر الفوق الموجودة الآن :

## أولاً : السامرة :

بعد المدبي البابلي حوالي الم ٧٢٧ ق. م هاجر أتاس من بابل وغيرها واستوطنوا مدينة شمرون ، وتسموا بالشومريم ، ويقيمون الآن في نابلس - من أعمال فلسطين - على تماتية عشر ميلاً من بيت المقدس ، ويعضهم بمصر .

ويخالفون بقية الفرق اليهودية بما يأتي :

 ١- لهم توراة خاصة بهم غير هذه التوراة التي في أيدي اليهود الآن مكتوبة على جلود القرابين ، ويرجعون تاريخها إلى أربعة

وثلاثين قرنا ، ويقدر العلماء لها عشرة فقط ، وتختلف عن التوراة المتدوالة في ٠٠٠ موضع .

 ٢ - لا يقرون بالبعث ؛ لأنه لو يوجد له ذكر في التوراة .

٣- لا يقدسون (( التلمود )) - الكتاب الديني الثاني - لذا كان لهم أصول شرعية تبعد عن الأصول الشرعية التي للفرق الأخرى .

٤- لا يحترمون بيت المقدس
 ولا يستقبلونه في عبادة .

٥- لهم قبلة ، وبيت المقدس
 على جبل جريزيم .

 ۱ لا يؤمنون بمن جاء بعد يشوع ، فيكذبون نبوة شمعون ، وداود ، وسليمان .

٧- لهم تقشف في الطهارة ، وصلاتهم بها ركوع وسجود ، ويقسلون ويتوضئون ويحجون ثلاث مرات إلى جبل جريزيم كل علم .

٨- لغتهم قريبة من العبرية ،
 وليس فيها الألف ، الهاء ،
 العين ، الضاء . الأصرف التي توجد في العبرية الحالية .

 ٩- يرجعون نسبهم إلى يوسف التماياة ويتبرأ منهم الرباتون والقراءن .

ئانيًا : الريانون :

وكاتوا يسمون الفريسيين نشئوا أيام الميكابيين وهم جمهور اليهود ولهم تعاليم منها:

۱ - أنهم يقدسون التوراة و(( التلمود )) ، ويعتبرونه وحياً شفوياً أوحي إلى موسى التَّلِيَّلِا ، ويكفرون من لم يعمل به ، وقد سدوا باب الاجتهاد .

٢- يؤمنون بالبعث من غير
 دليل عليه في التوراة .

٣- صلاتهم تشبه الصلاة
 بالنسبة للمسبحيين .

٤- يعتبرون السامرة ضالين
 والقرائين دخلاء في الدين

٥- تنقسم هذه الفرقة إلى سبع فرق كلها خالفت الغاية المقصودة(١).

وهذه الفرقة يبيح لها التلمود التعامل بالربا ، وحتم عليها الانفصال التام عن غيرهم ، وعلمهم نظاماً أخلاقياً فاسدا ، جعلهم خطر على من يعيشون بينهم ، حتى ولو كانوا متمتعين بأقصى ما يمكن من الحقوق (٢) .

ويهود أوربا أغلبهم من أهل هذه الفرقة .

#### ثالثًا القراءون :

ظلت هذه الفرقة هادئة نحو ستماتة سنة ، ثم ظهرت في بغداد في حوالي القرن الثامن الميلادي في خلافة مروان بن محمد ، آخر خلفاء بنى أمية ، وهم :

١ - لا يقدسون غير التوراة ،
 فيوافقون السامريين في ذلك .

٢ - يفسرونها بالعقل فاتحين
 باب الاجتهاد .

٣- يعتبرون التلمود مجموعة
 آراء المفكرين اليهود القدماء .
 ٤- عزيز ابن الله دون سائر

اليهود(٣).

(۱) (( تــاريخ الإمــــر اليليين )) ( ص ۱۱۸ ) لشاهين مكريوس .

(٣) (( المعلرف الإنجليزية )) ، أقلول :
 والتوراة الحالوة تبيح معاملة الأجنبيين
 بالربا تثنية ( ص ٣٣ : ٢٠ ) .

(٣) ((الفصل في الملل والأهواء والنحل )) ،
 ابن حزم (ج١ ص ٩٨)

٥- يخانفون الرباتيين في المعاملات والأحوال الشخصية والميراث والمواسم والأعياد ، وهم أقل عددًا من صبغة فلسفية ، واتصلت تعاليمها بالنصراتية والإسلام ومزجتها بالرواقية والاشتراكية ، وكانوا يقيمون حول البحر الميت .

وهذه أشهر الفرق الباقية بإجمال ، ولاحظ ما يأتي :

 ١-بينها فروق جوهرية في صلب العقيدة والعبادات وطقوسها والمعاملات .

٢- أنه لا يمكن التوفيق بين

٣- هـذه الفـرق ظهـرت متأخرة .

٤- الذي يسترعي انتباهنا هو ذلك الاختلاف في الكتاب المقدس اختلافا يجعل الباحث في شك مريب من كتابيهما معا ؛ لأنه لا يعلم أيها هو الصحيح ، فتكون الثقة بهما ضعيفة إن لم تكن مستحيلة .

وهذا فرق بين التوراة الحاضرة والقرآن الكريم ، حيث إله لا يوجد بين المسلمين من يقول بكتاب آخر غير هذا الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلف ، ولم يوجد فيه اختلاف مطلقاً بين المسلمين الكتاب الذي بين أيدنا الآن هو الكتاب الذي أنزل لهداية البشر وسعادة الإنسانية على سيدنا محمد على أن

السنة الثامنة وانطرون العد الثاتي التوحيد [٥٥]

والله أعلى وأعلم .

## مـن روائـع المـاضـي

#### شرح المفردات ز

حذيفة بن اليمان : صحابي جليل ، كان أعلم أصحاب رسول الله على المنافقين ، حتى إنهم كاتوا يعرفون نفاق الرجل إذا لم يصل عليه حذيفة . وكان عمر الفاروق ، رضي الله عنه ، على جلالة قدره وسابقته في الإسلام يسأل حذيفة : هل تجد في خصلة نفاق ؟ فيقول له : لا ، ولا أزكي أحدا بعدك .

توفي - رضي الله عنه - عام ست وثلاثين من الهجرة في السنة التي وقعت فيها موقعة الجمل المشهورة.

يذكر الفتن : أصل الفتنة في كلام العرب الابتلاء والامتحان ، وهو مأخوذ من فتنة الذهب ونحوه على النار لتخليصه وتنقيته مما يخالطه من أتربة وأوضار ، شم صارت في العرف لكل أمر كشفه الاختبار عن سوء ، يقال : فتن الرجل يفتن فتونا إذا وقع في الفتنة ، وتحول من حال حسنة إلى حال سيئة .

فتنة الرجل في أهله وجاره: قيل: إن معنى ذلك هو أن يفرط في محبتهم والاشتغال بهم ، حتى يشغلوه عن كثير من أبواب الخير ، كما قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمُوالُكُمْ وَلا أُولِكُكُمْ عَن فِكْرِ اللّهِ ﴾ [ الجمعة: الأركمُ عَن فِكْرِ اللّهِ ﴾ [ الجمعة: المُ وكما قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا

# التحذير

بقلم الشيخ / محمد خليل هراس ( رحمه الله )

عن حذيفة بن اليمان ، رضي الله عنه ، قال : كنا عند عمر فقال : أيتم سمع رسول الله و يكر الفتن ؟ فقال قوم : نحن سمعناه ، فقال : لعلكم تعنون فتنة الرجل في أهله وجاره ؟ قالوا : أجل ، قال : تلك نكفرها الصلاة والصيام والصدقة ، ولكن أيتم سمع النبي و يك يذكر الفتن التي نموج موج البحر ؟ قال حذيفة : فأسكت القوم ، فقلت : أنا ، قال : أنت ؟ لله أبوك ! قال حذيفة : سمعت رسول الله و الته الله الته المعرض الفنن على القلسوب كالحصير عودًا عودًا ، فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة بيضاء ، حتى سوداء ، وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء ، حتى تصير على قلبين ؛ على أبيض مثل الصفا ، فلا تضيره فتنة ما دامت السماوات والأرض ، والآخر أسود مربادًا كالكوز مجنيًا لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكر؟ إلا منا أشرب من معاده ما دامة المدرا معروفًا ولا ينكر منكر؟ إلا منا أشرب من

قال حذيفة : وحدثته أن بينك وبينها بابا مغلقا بوشك أن يكسر ، قال عمر : ايكسر ؟ لا أبا لك ، فلو أنه فتح لطه كان يعل ، قلت : لا ، بال يكسر ، وحدثته أن ذلك الباب رجل بقتل أو بعوت . حديثًا ليس بالأغاليط .

أَمْوَ الْكُـــمُ وَأَوْ لَانُكُــمُ فِتْنَـــةٌ ﴾ [التغاين: ١٥].

وقيل: المراد بذلك التفريط في بعض ما يلزمه القيام به من حقوقهم باعتباره راعيًا لهم.

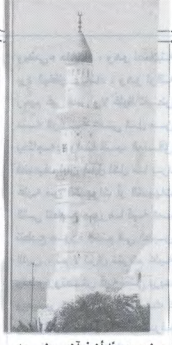
التي تصوح صوح البصر: أي تضطرب ويدفع بعضها بعضاً ، شبهها بموج البحر في شدتها وكثرة شيوعها واختلاطها.

فأسكت القوم: قال أهل اللغة: سكت وأسكت لغتان بمعنى صمت ، وفرق الأصمعي بينهما فقال: سكت بمعنى أطرق ، صمت ، وأسكت بمعنى أطرق ، وإنما أسكتوا ؛ لأنهم كاتوا لا يحفظون ما قاله الرسول والله النوع من الفتنة .

لله أبوك : كلمة مدح تعتاد العرب الثناء بها ؛ لأن الإضافة إلى العظيم تشريف ، فإذا فعل الرجل ما يحمد عليه قيل له : لله أبوك ، يعنى حيث أتى بمثلك .

تعرض الفتن على القلوب المراد بالعرض هنا ؛ التعرض والظهور ، كأن الفتنة تعرض نفسها على القلوب أن تظهر لها فتنة بعد أخرى .

معروف ، والعود هو بضم العين والدال المهملة واحد الأعود ، شبه عرض الفتن على القلوب واحدة بعد أخرى بعرض قضبان الحصير على صانعها ؛ لأنه كلما



صنع عودًا أخذ آخر ونسجه ، ووجه الشبه الكثرة والتلاحق وسهولة التناول .

فأي قلب أشريها: معناه: دخلت فيه دخولاً تبامنًا وتمكنت منه كأنها حلت منه محل الشراب، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٩٣]؛ يعني تمكن حبه من نقوسهم.

نعت فيه نكتة سودا. أي نقط فيه نقط فيه نقطة ، قال ابن دريد وغيره : كال نقطة في شيء بخلاف لونه فهو نكت .

وأي قلب أنكرها بعني ردها ولم يقلبها ولم يقلبها .

أبيض مثل الصفا: الصفا: هو الحجر الأملس كالصفوان، والمراد أن هذه القلوب لم تعلق بها الفتنة ولم تؤثر فيها، كأنها

حجر أملس لا يعلق به شيء ، وهو كناية عن استمساكها بعقد الإيمان وسلامتها من الضعف واللين ، فلم تستطع الفتن أن تغيرها أو تؤثر فيها .

أسود جربادًا: الاربداد شيء من بياض يسير يخالط السواد ، يقال : أربد يربد فهو مربد كمحمر ومصفر ، والمراد أن هذا القلب تعلوه النكت بسبب تشربه الفتنة وقبوله إياها حتى يسود كله ولا يبقى فيه إلا خيوط ضنيلة من بياض .

كالكوز مجنياً يعني أنه نكس وقلب حتى لا يستقر به خير ولا حكمة ، كما لا يستقر الماء بالكوز المقلوب .

قال القاضي عياض : شبه القلب الذي لا يعي خيرًا بالكوز المنصرف الذي لا يثبت الماء فيه .

## المعني الإجمالي للمديث :

اقتضت حكمة الله سبحاته وتعالى أن لا يدع الناس هكذا يختلط شرارهم بخيارهم ، ولا يعرف مؤمن من منافق ، ولا يتميز صادق عن كاذب ، بل هو سبحاته يبتليهم بأنواع من الابتلاء التي تظهر مطاوي القلوب وخفايا النفوس ، كما قال تعالى في سورة الله عمران )) : ﴿ مًا كَانَ اللّهُ عَنْهُ لِيُذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمُ عَنْهُ لِينَدُرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمُ عَلَيْهُ لِينَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثُ مِنَ الطَّيْبِ ﴾
[آل عمران: ١٧٩]. وكما قال في سورة ((العنكبوت): ﴿ الم ﴿ أَلَم ﴿ أَنْ يُتُركُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُقْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ قَتَنًا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ النَّالَ أَنْ يَتُوكُوا النَّينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ النَّالَ أَنْ يَتُوكُوا النَّينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ النَّهُ الذِينَ مِن قَبْلِهِمْ اللَّهُ الذِينَ ﴾ [العنكبوت: ١- الكَاذِبِينَ ﴾ [العنكبوت: ١- المنكبوت: ١- المنكبوت: ١- المنكبوت: ١- المنكبوت اللَّهُ الْمُنْ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ ال

وحينما تهب ريح الفتنة على القلوب تهزها هزاً عنيفًا فتتساقط القلوب الهشة الضعيفة كما يتساقط الحشف اليابس ، وتماع في الفتنة كما يذوب الملح في الماء ، وتركض فيها ركض الجواد في حلية السباق .

وأما القلوب المؤمنة التي ذاقت حلاوة الإيمان وخالطتها بشاشته فتثبت وتتماسك وتتشبث بعرى الحق في قوة ، وتعتصم بما عرفت من معالم الهدى ، وتستقيم على النهج الواضنح لا تزيفها عنه فتنة ، ولا تؤثر فيها ضلالة ، وقد ضرب الله المثل لقلب المؤمن في سورة (( النور )) بالزجاجـة الشديدة الصفاء التي تلمع كما يلمع الكوكب الدري في أفق السماء ، فقلب المؤمن جامع لأوصاف ثلاثة هي : الصفاء ، والرقة ، والصلاية ، فهو لصفائه ينقذ إليه نور الحق ، فيشع في جوانيه ،

ويضيء حناياه ، وهو لصلابته يرد الباطل ويأباه ، وهو لرقته رحيم غير قاس ولا غليظ تقيض منه الرحمة على كل من يحتاجه ، وأما قلب المنافق فضعيف لين قابل لكل ما يرد عليه من الشهوات أو الشبهات التي تنطبع صورها فيه كما تنطبع صورة الختم في الطين المين ، ثم لا تزال تتراكم عليه ويعلوه وتعشش فيه حتى يربد ويصير كما في الحديث: ويصير كما في الحديث: ويصير كما في الحديث . (( كالكوز مجخيًا لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا )) .

وقد أخبر النبي على عن كثير من الفتن التي أعلمه الله بالوحي أنها ستجرى على أمته ، وقد حذر من الخوض في لُجِّتِها ، وأمر بالاعتصام عندها بكتاب الله وسنة نبيه ﷺ ، وأن يأخذ المؤمن ما يعرف ويدع ما ينكر ، وفي (( صحيح البخاري )) وغيره : (( يوشك أن يكون خير مال المسلم غنمًا يتبع بها شغف الجبال ومواقع القطر ، يفر بدينه من الفتن )) . ولكن أمر الله كان قدرًا مقدورًا ، وفي الحديث يحدث حذيفة عمر عن الفتنة التي تموج موج البحر ، ويقول له : إن بينك وبينها باباً يوشك أن يتكسر ، وكان عمر ، رضى الله عنه ، هو ذلك الباب الذي

اتكسر ، فما هو إلا أن قتل بيد الغدر اللئيم ، حتى تحدرت الفتنة بعده تحدر السيل ، وهدرت هدير الموج ، وقيض الله لها من أيالسة الشر ورعوس المكر والضلالة ممن تغلبي مراجل قلوبهم بالحقد على الإسلام من يذكى نارها ويشب أوارها ، حتى أكلت فيمن أكلت الخليفة الثالث والشيخ الوقور ذا النورين عثمان بن عفان ، رضى الله عنه ، بعد حصار لداره لقى فيه هو وأهله أشد العناء ، وفي هذا الجو الذي يغلى بالفتن والسيوف لا تزال مصلتة بيد الغدرة اللنام لم تجف بعد من هذا الدم الذكي الحرام بويع على رضى الله عنه بالخلافة ، وكان فيمن بايعه أخواه الكبيران طلحة والزبير، رضى الله عنهما ، ولكنهما لم يلبثا أن أحسا وخزة الندم لخذلهما عثمان ، قصمما على المطالبة بدمه ونقضا ما في عنقيهما من بيعة على وقدما البصرة يستنفران أهلها ، واستقدما إليها أم المؤمنين عاتشة ، رضى الله عنها ، وكاتت وقعة الجمل المشهورة ، ثم احتدم الخلاف بين على ومعاوية ، وكانت موقعة (( صفين )) التي فُتل فيها نحو من ثلاثين ألفًا من المعسكرين ،

ثم كانت مهزلة التحكيم التي انتهت بخروج الخوارج الذين روعوا المجتمع الإسلامي بما ارتكبوه من فظاتع ، حتى قتل بهم على في معركة النهروان ، ثم كاتت موقعة الحرة زمن يزيد بن معاوية ، واستباحة حرم رسول الله على ثلاثة أيام يعيث فيه جند يزيد بالفساد ، بعد أن فتلوا معظم أهلها من أبناء الأنصار والمهاجرين ، ثم استشهاد الحسين بكربلاء على يد جند عبيد الله بن زياد ، ثم كان حصار مكة وضرب الكعية بالمنجنيق وقتل ابن الزبير وجنوده على يد الحجاج بن يوسف الثقفي في خلافة عبد الملك بن مروان ... الخ ما حفظه التاريخ من فتن وأحداث تموج بالناس موج البحر وتتتابع تتابع القطر .

واستتبع هذا الخلف السياسي خلاف من نوع آخر حول تفسير بعض العقائد الدينية ، فقال الخوارج بكفر مرتكب الكبيرة ، وحكموا عليه بالخلود في النار ، وشاركهم المعتزلة في الأمر الثاني ، ولكنهم لم يسموه كافرا ، بل جعلوه في منزلة بين المنزلتين ، غم ظهرت بدعة القدرية التي حمل لواءها غيلان الدمشقى

ومعبد الجهني ، ونسب إليها بعض السلف كالحسن البصري ، ثم ظهرت بدعة الإرجاء - يعنى تأخير الأعمال عن الإيمان ، واعتقاد أنه لا يضر مع الإيمان ذنب - وقد اتهم بها بعض الأثمة كأبي حنيفة - رحمه الله -بسبب رأيه في الإيمان ؛ وهو أنه لا يزيد ولا ينقص ، ثم ظهرت بدعة الجعد بن درهم في نفى الصفات ، وقد ضحى به خالد بن عبد الله القسرى في يوم عيد الأضحى ، حيث خطب الناس وقال لهم: اذهبوا إلى أضحياتكم يتقبل الله منكم فإتى مضح اليوم بالجعد بن درهم ؟ إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ، ولا كلم موسى تكليمًا . ثم نـزل فذبحـه ، ثـم تبعـه

الجهم بال الديمة ، الم البعه الجهم بال الجهم بال المعرف المحل وغلا في النفي ، وقال بخلق القرآن ، وذهب إلى الجبر المحض ، وزعم أن العبد لا فعل المعتزلة ، حمل لواءها المعتزلة ، حمل لواءها واصل بان عطاء ، وتبعه عمرو بان عبيد ، فقالا بقول القدرية ، ونفوا الصفات ، وأوجبوا على الله بعقولهم القيامة ، وذرجوا على مقتضى النصوص الصريحة ، وحكموا النصوص الصريحة ، وحكموا

العقل وحده في مسائل العقيدة ، ثم ترجمت كتب الفلسفة اليوناتية وحكمة الهنود وآداب الفرس زمن بنى العباس ، فزاد الطين بلة ، واتسع الخرق على الراقع ، وجندت بالناس الأهواء ، وركبوا متن كل عمياء ، وجاءت الصوفية بألغازها وإشارتها وقالت بالحلول ووحدة الوجود ، وزعمت الكشف والشهود ، ولبست على الناس بأتواع من المخاريق ، وابتدعت في دين الله من البدع ما لا يحصيه إلا الله ، ثم كاتت في العصور المتأخرة بدع البهاتية والقادياتية والماسونية التي طال شرورها في كثير من الأقطار الاسلامية.

وهكذا تلاحقت الفتن على هذه الأمة ، ولا تزال حتى تكون فتنة المسيح الدجال التي هي شرها وأشدها .

نسأل الله أن يعصمنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن ، وأن لا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا ، وأن يرينا الحق حقتًا ويرزقنا اتباعه ، ويرينا الباطل باطلا ويرزقنا اجتنابه ، إنه العلي الأعلى الكريم الوهاب .

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه.

السنة الثامنة والعشرون العد الثاني النوهيد [٥٩]

## لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة

كتبه

## عبد الحافظ زين العابدين

في جمعة من جمع شهر جمادى الآخرة خطب إمام المسجد خطبة الجمعة ، وكان موضوعها الحديث الصحيح المشهور : « لا تُشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحسرام ، ومسجدي هذا ، والمسجد الأقصى » .

وشرح الإمام هذا الحديث شرحًا ضافيًا ووافياً ، وأسهب في معاتيه ، وجلي للمصلين أن الحديث يحرم السفر للعبادة أو الزيارة لأماكن معينة يعتقد فيها ويرجى منها حصول خير أو دفع ضر ، والإسلام نهى عن السفر والترحال إلى أي مسجد من مساجد الأرض للصلاة فيها غير المساجد الثلاث ، ونهى نهياً قاطعاً عن تخصيص قبور معينة بالسفر إليها كقبور الأولياء ومشاهدهم أو الصلاة في مساجدهم ، وهذه القبور ليس لها ميزة عن غيرها ، إلا أن الناس يعتقدون البركة فيها ، وهذه المساجد ليست لها أفضلية عن المساجد كلها ، والأفضلية بحق وصدق للمساجد الثلاث، وكل سفر للعبادة في غير المساجد التي ذكرها الحديث الصحيح بدعية من البدع المنكرة ، والرسول الشر رغب في السفر إلى

المساجد الثلاث لينال المسافر إليها ثواب الصلاة ؛ ولأن أجرها مضاعف في رحابها ، وبين الإمام للناس ، وقال في كلام واضح ، أن هذاك أمورًا يجوز السفر لها كالسعى على العمل ، والسفر للتجارة ، والمشي في مناكب الأرض لاكتساب الرزق من حلل ، وأكد الإمام القول بأن السفر للمساجد الموغلة في البعد والزيارة لأوليائها ، فإنه سفر لم يرضه الإسلام ، وكان حديث الإمام شيقًا ومقبولا ، ولكن بعد انتهاء الصلاة وقف شاب من أنصاف المتعلمين وتكلم في مكبر الصوت معقباً على خطبة الشيخ ، وقال : إن الشبيخ مخطئ فيما يقول ، وأنا عندى أكثر من دليل يحض على السفر إلى مشاهد الأولياء وقبورهم والصلاة في مساجدهم ، وهذا القول منه عين الباطل ، بل هو المَيْنِ الصارخ ، إذ ليس هناك دليل أوثق وأصدق من قول رسول الله على: (( لا تُشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد .. )) الحديث ، ولم يقل صاحب من صحابة رسول الله صنوات الله عليه ولا إمام من أئمة الدين بشد الرحل إلى غير المساجد الشلاث، وكتب السنة أثرت بها المكتبات وهي مع

الكثير مع الناس وليس فيها حديث واحد أو أثارة من دليل يقولان بالسفر إلى مساجد الأولياء أو مشاهدهم ، إن من يقول بذلك معذور فيما يقول ، إذ هو مغلوب على أمره ؛ لأنه مأمور من مشايخه ألا يقرأ كتابًا من هذه الكتب، وإنما يعطى كتيبات مشحونة بالقصص الخرافية والبدع الضالة والنظم الرخيص ، وهذه الكتيبات جعلت على عينه وعيون أمثاله غشاوة كثيفة لا بيصرون بها إلا الغث من الكلام، وجعلت على قلوبهم أكنة حجرية لا يفقهون بها إلا الخرافة ، وهؤلاء معذورون ؛ لأنهم يرون دائماً على صفحات الجرائد بعض علماء الأزهر الشريف يشدون الرحال إلى موالد الأولياء ويسافرون لزيارتهم والصلاة في مساجدهم ومشاركة العامة في احتفالاتهم ، فهذه المناظرة التي يراها الشباب جديرة أن تنطبع في نفوسهم وتنطق بها ألسنتهم ، وبها يحاجون المتمسكين بكتاب الله سبحاته وهدى نبيه عليه الصلاة والسلام، ويكثرون إلى قبور الأولياء ، وهي حجج منهم واهية وساقطة ولا تقف أمام الأحاديث الصحيحة التي بها نأتمر وبها ننتهي ؛ لأنها أحاديث والله الهادي إلى سواء السبيل . رسول الله المعصوم صلوات الله عليه ،

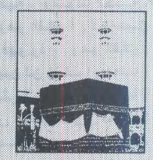
وهو على قدوتنا الطبية ، وأسوتنا الحسنة ، ومثلنا الأعلى ، وهو القائل : ((كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد )) . وهو القائل : ((تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما ؛ كتاب الله ، وسنتى )) ، وهو القائل ﷺ: ((فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرًا ، فعليكم بسنتي ، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين ، عضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل يدعة ضلالة ».

وقال: ((بعثت بالمنيفية السمحة ، ومن خالف سنتي فليس مني س

ومن ناحية أخرى فإن أئمة المساجد لهم أشرف عمل ، وأعلى منزلة ؛ لأنهم مقتدون برسول الله على الذي كان يتولى إمامة المسلمين بنفسه ، حتى التحق بربه ، فيجب تقدير الأثمة واحترامهم ، فلا يصح التطاول عليهم والثلب في وعظهم بدون علم أو دليل ، وإنما يجب علينا أن نسمع لهم ، و و نعمل بما يقولون ، ما داموا على الجادة الجدال والمراء ، وحجتهم هي سفر العلماء | بقول الله وقول رسوله على ، وعلينا ألا نميل الميل الباطل مع هوى النفس أو هوى ا نفوس الناس ، بل علينا أن نتبع ولا نبتدع .

#### فضل صلاة الحماعة

عن أبي هريرة ، قال النبي ﷺ : (( ليس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء ، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا ، لقد هممت أن آمر المؤذن فيقيم ، ثم آمر رجلاً يؤم الناس ، ثم آخذ شعلاً من نار فأحرق على من لا يخرج إلى الصلاة بعد )) . متفق عليه .



كتبه الشبخ : مصطفى سندعارف

الحمد لله ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء ، وبعد :

نوضح في هذه المقالة بعض الأمور الهامة التي تتعلق بمجتمعنا الإسلامي .

أولا: واقعنا المعاصر:

إن الإسلام يهدف من خلال تعاليمه السامية إلى إيجاد مجتمع إسلامي فاضل له صفات تميزه عن غيره من المجتمعات كالعفة والطهارة والامتثال لأمر الله ورسوله ﷺ .. إلخ .

وواقعنا المعاصر يذالف ذلك ، وترجع هذه المخالفة للاختراق الغربى لمجتمعنا الإسلامي الذي خلف وراءه رصيدًا هائلًا من التشوهات منهاج النبوة . الفكرية والعقدية والنفسية ،

والطهارة والأخلاق الفاضلة .

عن مجتمعنا دستور الأملة | والمال . الإسلامية الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، واستبدل بقوانين وضعية من صنع البشر. وفي مجال العقيدة: غاب عن

مجتمعنا مفهوم التوحيد الشامل بمعناه الصحيح .

وفي مجال العبادة : غاب عن مجتمعنا مفهوم العيادة المشتملة على الذل والخضوع لله رب العالمين .

ثانياً: الصراط المستقيم في طريق المرسلين:

بالمقارنة بين صفات المجتمع الإسلامي الفاضل وبين واقعنا المعاصر يتبين لثا الفرق الشاسع بينهما ، فكيف نوجد في مجتمعنا الحالى هذه الصفات الحميدة التي ينبغى أن يكون عليها ، والجواب على ذلك ((بالدعوة )) . فهي الصراط المستقيم إذا كانت على

ومعنى ذلك أن بعض الطرق وذلك في جميع المجالات . التي تسلكها بعض الجماعات ؛ في مجال الأخلاق والسلوك: كرفع شعار من الشعارات، أو غاب عن مجتمعنا منهج التربية الافتة من اللافتات ، أو بدخول الإسلامية الذي يدعو إلى العفة المجالس عن طريق الانتخابات ، ما هي إلا طرق مخترعة تؤدي وفي مجال التشريع: غاب إلى إضاعة الجهد والوقت

قال تعالى : ﴿ قُلْ هَـدْهِ ستبيلي أدْعُو إلى اللهِ على بصيرة أَثُمَّا وَمَن اتَّبَعْنِي وَسُبُحَانَ اللَّهِ وَمَا أنا مِنَ الْمُشْنِركِينَ ﴾ [ يوسف : ١٠٨ ] ، فينبغى على الدعاة أن

[٦٢] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الثاني

يركزوا على جانب العقيدة أكثر من غيرها ، ويقبلوا على دراستها وتفهمها أولاً ، شم يطموها لغيرهم ، ويدعوا إليها من اتحرف ، أو أخل بها ، ولا يعنى ذلك إهمال جاتب العبادات والمعاملات والأخلاقيات.

ثالثًا : عوائق يجب أن ترول وأولويات يجب أن تقوم:

الدعوة إلى الله إذا كانت على منهاج النبوة تحتاج إلى جهد كبير ونظام دقيق وفهم عميق ، فهناك أولويات يجب أن تقوم .

أولها: وحدة الصف:

بحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفْرَقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنيَانَ مَّرْصُوصٌ ﴾ [ الصف : الهذا الأمر ، ولا يسبقوه بشيء ٤ ] ، فعلى العاملين في حقل الدعوة أن يجمعوا صفهم وكلمتهم وفكرهم وجهدهم للعمل لدين الله عز وجل ، فيجب عليهم إزالة العواتق التي تودى إلى الاختلف والانقسام والتعصب وتشتيت الجهد وتعطيل الطاقة .

وهذه العوائق تشتمل على تعدد الجماعات التي تسعى إلى إيجاد عزة الإسلام وشوكته ، ضاع الدين ضاعت الخلافة ،

ومما لا شك فيه أن أفراد هذه الجماعات قوم مخلصون يريدون عزة الإسلام وشوكته ، ولكن الحق أحق أن يتبع ، فالجماعة التي أشار إليها النبي على في حديث حذيفة في الفتن هي جماعة المسلمين التي يجمعها شهادة : لا إله إلا الله ، وأن محمدًا رسول الله ، وهي الجماعة التي لا يفارقها التارك لدينه .

ثانيها: إقامة الدين في المسلمان :

ومعنى إقامة الدين في قال تعالى : ﴿ وَاعْتُصِمُ وَا المسلمين تعريفهم بربهم جل وعلا ، لكى يعبدوه ولا يشركوا به شيئا ، ويكون ذلك بالدعوة من خلال الكتاب والسنة.

فيجب على الدعاة أن ينتبهوا آخر ، فالذين ينادون بإقامة الخلافة الإسلامية أو قتال الأعداء هم قوم مخلصون يريدون عزة الإسلام وشوكته ، ولكنهم لم ينتبهوا إلى أمر هام ، وهو أن شوكة الإسلام تابعة لوجود الإسلام ، فحينما وجد الدين وجدت الخلافة ، وحينما ضعف الدين ضعفت الخلافة ، وحينما



ومما لا شك فيه أن الاستخلاف في الأرض وعد الله ، ولا يتحقق هذا الوعد إلا بعد إقامة الدين في المسلمين ، قال تعالى : ﴿ وَعَدَ الله الذين آمنوا منكح وعملوا الصَّالحَات لَيسَتَخْلِفَتْهُم فِي الأرض كمَا استَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ وَلَيْمَكُنِّنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارتَضَى لَهُمْ وَلَيْبِدُلْنَهُم مِن بَعْدِ خُوفِهِمْ أَمْنا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْسُرِكُونَ بِي شَسِينًا وَمَن كُفُرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمْ الْفَاسِقُونَ ﴾ [ النور : ٥٥ ] .

فمن خال التمكيان والاستخلاف الذي أعطاه الله سبحاته وتعالى للذين آمنوا وعملوا الصالحات تبدأ مراحل القتال المختلفة.

ثالثًا : الفهم :

فالإعراض عن فهم السلف الأدلة من الكتاب والسنة يودى



إلى التخبط في الأمور كلها ، فالبعض يصل بهم الفهم إلى بدون تقييد ، وهذا خطأ ؛ لأن العظيم ) لابن كثير (ج٢) ] . سلف الأمة لا يكفرون من حكم بغير ما أترل الله - الكفر فهم السلف الأدلة الكتاب والسنة المخرج من الملة - إلا إذا إلى ما هو أخطر من ذلك ، فهناك استحل ذلك بقلبه ، أو جحد شرع

فعن ابن طاووس عن أبيه قال : سُئل ابن عياس عن قوله : ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ | كافر وداره دار حرب لا دار فَأُولَـ يُكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ الآية ، قال : هي به كفر ، قال ابن طاووس : وليس كمن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله ، وقال الثورى : عن ابن جريج ، عن عطاء أنه كفر دون كفر ، وظلم من الكتاب أو السنة يؤيد ذلك . دون ظلم ، وفسق دون فسق . [ رواه ابن جرير ] .

أَثْرُلَ اللَّهُ فَأُولَـئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾

عياس في قوله : ﴿ وَمَن لَمْ السلام .

يَحُكُم بِمَا أَسْرَلَ اللَّهُ فَأُولَـ ثِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ ، قال : ليس بالكفر رضى الله عنه : إن مدار الحكم تكفير من حكم بغير ما أنزل الذي تذهبون إليه . [ رواه الله ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَن لَّمْ الحاكم في (( مستدركه )) من يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَـ بَكِ هُمُ حديث سفيان بن عيينة ، وقال : إسلام ، وإلا فهي دار حرب . الْكَافِرُونَ ﴾ [ المائدة : ١٤ ] ، صحيح على شرط الشيخين ، ولم ويكون بذلك قد أطلق لفظ الكفر يخرجاه ، انظر (( تفسير القرآن

وكذلك يؤدى الإعراض عن البعض وصل به الفهم إلى تكفير المجتمع بحجة أنه لا يعلو فيه سلطان القرآن ، وما دام لا يعلو فيه سلطان القرآن فهو مجتمع أدر عبد الحميد هنداوي . إسلام.

> وهذا خطأ عظيم ؛ لأن تقسيم البلاد إلى دار إسلام ودار حرب أمر اجتهادي من العلماء المجتهدين ، وليس هناك نص

قالوا: إن مدار الحكم على بلد وعن سعيد المكي عن ابأته بلد إسلام أو بلد كفر هو طاووس : ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا الْأَمن على الدين ، حتى لو عاش المسلم في بلد ليس له دين ، أو قال : ليس بكفر ينقل عن الملة . دين غير دين الإسلام ، ومارس وعن طاووس ، عن ابن شعائر دینه بحریة ، فهو دار

وقال الإمام أبو حنيفة ، هو أمن المسلم ، فإن كان آمناً بوصف كونه مسلماً ، فالدار دار

فهذه الأموريجب أن تراعى ، وهذه العوائق يجب أن تزول ، ولنعلم أنه لا يصلح آخر هذه الأمة ، إلا ما أصلح أولها .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وصحبه وسلم .

## أهم المراجع

١- (( الجماعة والجماعات ))

٧- (( بيان للناس )) فضيلة الشيخ / جاد الحق على جاد الحق ، شيخ الأزهر السابق ، رحمه الله .

٣- فقرات من بيان الشيخ / محمد أحمد الأنصاري أستاذ الإسلاميات بجامعة بهاوى بور والمحققون من العلماء الكستان ، إعداد الشيخ / رجب مدكور .

٤- (( قواعد المجتمع المسلم )) الشيخ / محمد حسان . ٥- (( تفسير القرآن العظيم )) لابن كثير ( ج٢) .





Upload by: altawhedmag.com