

Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز جهاعة أنصار السنة المحملية المركز العام القاهرة ٨ شارع قوله – عابدين هاتف : ٣٩١٥٤٧٦ – ٣٩١٥٤٧٦



### في هذا العدد

الافتتاحية: أمثلة الأسرة في القرآن (الرئيس العام) كلمة التحرير: القدس.. والقوم البهت باب التضسير: بيعة النساء 1. باب السنة: الأضحية (فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين) 1 1 4. الحج وعلى من يجب: فضيلة الشيخ صالح الفوزان توضيح الحجة في فضل العشر الأول من ذي الحجة YA 44 الطريقة المثلى في الدعوة إلى الله أسئلة القراء عن الأحاديث: « فضيلة الشيخ أبو إسحاق الحويني » 44 2 . الفتاوي باب السيرة: دعوة إبراهيم، عليه السلام، أباه وقومه 2 2 حوار مع المفكر الألماني د. مراد هوفمان: أجرى الحوار جمال سعد حاتم 27 قصة بناء البيت وبعض الحكم التي بني من أجلها: د. سعود الشريم 01 عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة: أ. جمال المراكبي 0 5 من روائع الماضى: الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة فضيلة الشيخ محمود شلتوت 01 77 التراجم

مجلة إسلامية ثقافية شهرية

#### التحرير

۸ شارع قوله عابدین القاهرة

ت ۲۹۳۲۰۱۷

فاکس ۲۹۳۰۶۹۲

التوزيع في الخارج : ١- قطر : مكتبة الأقصى - الدوحة ت : ٤٣٧٤٠٩ ص. ب: ٧٦٥٢ .

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة .

المشرف الفني

رئيس التحرير كالتحرير صفوت الشوادفي حمال سعد حاتم سين عطا القراط



الأحمق لا يبالي ما قال، والعاقل يتعاهد المقال، وإذا جهل عليك الأحمق فالبس له لباس الرفق. ومن جالس عدوه فليحترس من منطقه! من أحبك نهاك، ومن أبغضك أغراك، ومن لم يقنع برزقه عذب نفسه، ومن اجترأ على السلطان تعرض للهوان! ولا يضر السحاب نبح الكلاب!!



١- الشك في الحدث فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين

٢- مناظرة في رفع اليدين في تكبيرات الجنازة

الشيخ وحيد عبد السلام بالي

٣- نفحات من الهجرة فضيلة الشيخ الدكتور محمد بن سعد الشويعر

الاشتراك السنوي

رئيس التحرير

- في الداخل ١٠ جنبيات ( بحوالة بريدية باسم مجلة التوحيد على مكتب عابدين ) .
- ٣ في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٧٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلهما .
- ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي المصري فرع القاهرة 🏻 مصري العراق ، و٧ فلس قطر ٦ ريالات مصر ٧٥ قرشاً– اسم مجلة التوحيد أنصار السنة المحمدية (حساب رقم / ١٩١٥٠)

السعودية ٦ ريالات - الإمارات ٦ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس -المغرب دولار أمريكي – الأردن ٥٠٠ فلس – السودان ١،٥٠ جنيه عمان نصف ريال عماني .

## افتناحية العدد

# أمثلة الأسرة في القرآن

الحمد لله والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه . وبعد ..

فإن القادر الحكيم سبحانه فطر الخلق على فطرة الإسلام ، وأنزل عليهم شرعه بدين الإسلام ، فلا صلاح للخلق إلا بدين الإسلام الذي فطر الله الخلق عليه ، والذي أمّه وأكمله ورضيه لهم دينًا .

فاللّه سبحانه وتعالى خلق آدم من طين ، وخلق منه زوجه حواء ، وأمره أن يسكن زوجه معه : { اسْكُن أنت وزوجُك الجنّة } [ البقرة : ٣٥] ، وجعل ذلك الأمر عامــًا : { اسكنوهنَّ من حيث سكنتم مــن وُجْدِكُمْ } [ الطلاق : ٦] ، وكما جعل اللّه الليل سكنًا : { فالق الإصباح وجعـــل الليــل ســكنًا } [ الأنعام : ٩٦] ، وجعل البيوت سكنًا : { واللّه جعل لكم من بيوتكم سكنًا } [ النحل : ٨٠] ، فقد جعل سبحانه الأزواج سكنًا : { ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجًا لتسكنوا إليها } [ الــروم : ٢١] ، وكان ذلك منذ بدء خلق الإنسان : { هو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ليسكن إليها } [ الأعراف : ١٨٩] .

فالأسرة سكن الزوج ، وسكون الزوجة ، ومنشأ الولد ، وموطن التربية ، فإذا صلحت الأسرة صلحت الأمة الأمة ، وإن الأمة التي تعني بالأسرة هي التي تفلح في القيادة والريادة ، لذلك كان الشرع الشريف حماية للأسرة وعناية بما من كل جانب ، فكان البيان لحدود كل من الزوجين حقوقًا وواجبات ، وكان القرآن الكريم توضيحًا لموضع الامتنان من الله سبحانه بالأسرة في بنائها حتى لا يغفل الإنسان عن تلك النعمة واليقين بمتولتها من العظمة بين سائر النعم .

تُم كانت الأمثلة في القرآن الكريم مضروبة للأسرة في كافة أحوالها وجميع أشكالها وفاقًا وخلافًا أُلفة وشقاقًا ، حتى نتعلم من تلك الأمثلة المضروبة .

فمثال الأب المهتدي يبقى يقول لابنه الشارد: { يا بني ارْكَب مَّعَنَا } [ هود: ٢٤] ، ويوضح له الحق ويزيل عنه الشبهة ، كما ظن ابن نوح أن الجبل يعصم ، فقال : { سآوي إلى جبل يعصمني من الماء } [ هود: ٣٤] ، قال أبوه مبينًا وموضحًا ومصححًا إذا عرضت : { لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم } [ هود: ٣٤] ، ويبقى ذلك حاله حتى يفقده غويقًا أو ينتشله مهتديًا .

ومثال الأب المهتدي يعتني بولده منذ صغره ليعظه ويربيه : { يا بُنيَّ لا تُشرك باللَّه إن الشَّرك لظلَّم عظيمٌ } [ لقمان : ١٣ ] ، ويستمر في موعظته : { يا بُنيَّ أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور ﴿ ولا تصعر خدك للناس ولا تمشِ في الأرض مرحًا إن الله لا يحب كل مختال فخور ﴿ واقصد في مشيك واغضض من صوتك إن أنكر الأصوات لصوت الحمير } [ لقمان : ١٩-١٩] .

ومثال الابن المهتدي الذي يلتقي مع أبيه الضال فلا يمنعه هداية ، بل يسارع بما إلى أبيه : { يَا أَبَتِ لِمَ تَعَبد ما لا يسمع ولا يُبصر ولا يُغني عنك شيئًا ﴿ يَا أَبَتِ إِنِي قَد جَاءِينِ مَن العلم ما لَمَ يَأْتُكَ فَاتَبَعني أَهْدُكَ

[٢] التوحيد السبة الخامسة والعشرون العدد التاتي عشر

### بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

صراطًا سويًّا ﴿ يَا أَبِتِ لا تَعبد الشيطان إِن الشيطان كان للرحمن عصيًّا ﴿ يَا أَبَتِ إِنِي أَخَافَ أَن يُمسَّكُ عَذَابٌ مِن الرحمن فتكون للشيطان وليًّا } [ مريم : ٢٧-٤٥ ] ، ولا يمنع الولد المهتدي في الاستمرار في الدعوة الحسنة والموعظة غلظ أبيه إذا أغلظ له القول وتوعده بالفعل ، بل يدعو له ويستغفر : { سلامٌ عليك سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفيًّا } [ مريم : ٤٧ ] ، ومع ذلك فإنه لا يشاركهم في باطلهم : { وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى ألا أكون بدعاء ربي شقيًّا } [ مريم : ٤٨ ] ، ولا يمنعه من الاستمرار في الدعاء والاستغفار إلا أن يتبين بالشرع بيانًا يقينيًّا أنه عدو لله : { وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إيًّاه فلما تبين له أنه عدو لله تبرأ منه إن إبراهيم لأواة حليمً } [ التوبة : ١١٤ ] .

هذا ومن يقرأ آيات القرآن الحكيم يرى أمثلة الأسرة متفرقة في سور القرآن الكريم ، بدعًا من آدم وحواء ، عليهما السلام ، وانتهاء إلى زمان نزول القرآن يضرب الأمثلة الواضحة من واقع ما خلقه الله في أنبيائه ورسله ، بل وغيرهم من خلقه ، فبعد مثال نوح ، عليه السلام مع ابنه ، ولقمان مع ولده ، وإبراهيم ، عليه السلام ، مع أبيه آزر ، نجد مثال النبوة الصالحة للأب الصالح واضحة في إسماعيل مع إبراهيم ، عليهما السلام ، حيث قال : { رب هب لي من الصّالحين ، فبشّرناه بغلام حليم ، فلمّا بليغ معه السّعي قال يا بنيّ إنّي أرى في المنام أين أذبحك فانظر ماذا ترى قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدين إن شاء الله من الصّابرين ، فلمّا أسلما وتله للجبين ، وناديناه أن يا إبراهيم ، قد صدقت الرّؤيا إنّا كذلك نجزي المحسنين ، إنّ هذا لهو البلاء المبين ، وفديناه بنبح عظيم } [الصافات : ، ١٠٥ - ١٠٧] .

والأمثلة في القرآن مضروبة في شأن الأخوة في كافة أشكّالها ، فالأخوان الصالحان مثالهما في موسسى وهارون ، عليهما السلام ، فموسى ، عليه السلام ، طلب من الله النبوة والرسالة لهسارون : { وأخسى هارون هو أفصح مني لسائا فأرسله معي ردعًا يصدقني إني أخاف أن يكذبون ، قسال سسنشد عضدك بأخيك } [ القصص : ٣٥،٣٤] ، { واجعل لي وزيرًا من أهلي ، هارون أخي ، اشدد بسه أزري ، وأشركه في أمري } [ طه : ٢٩-٣٧] .

والأخ لا يبخل على أخيه بالموعظة عند الحاجة إليها : { اخلفني في قوم ــــي وأصلح ولا تتبع سبيل المفسدين } [ الأعراف : ١٤٢] ، ولكنه لا يقره على الخطأ ، بل يأخذ على يده حتى يرجع : { قـــال يا هارون ما منعك إذ رأيتهم ضلوا ، ألا تتبعن أفعصيت أمري ، قال يا بن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي } [ طه : ٢٢- ٢٤] .

ومثال الإخوة يترغ بينهم الشيطان ، ثم يرجعون إلى الصواب ويتوبون ، في يوسف ، عليه السلام ، وإخوته يلقونه في الحب ، ومع ذلك فإنه لا ينسى ، بل وهو في سجنه ، الخير الذي جاءه من طريق أهله وآباءه فيقول : { واتبعتُ ملة آبائي إبراهيم وإسحاق ويعقوب ما كان لنا أن نشرك بالله من شيء ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكُرُون } [ يوسف : ٣٨ ] ، ومع ذلك كنان يوسف ، عليه السلام ، سريع الصفح عنهم: { قالوا تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنا لحاطئين ﴿ قالوا تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنا لحاطئين ﴿ قالوا تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنا لحاطئين ﴿ قالوا تالله لله علينا وإن كنا لحاطئين ﴿ قالوا تالله لله علينا وإن كنا لحاطئين ﴿ قالوا تالله لله عليه السلام ، سريع الصفح عنهم: { قالوا تالله لله علينا وإن كنا لحاطئين ﴾

## \_ افتناحية العدد

تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراهمين } [ يوسف : ٩٢،٩١ ] ، بل يأويهم من السنوات العجاف ، فيقول : { وآثوني بأهلكم أجمعين } [ يوسف : ٩٣ ] .

ومثال الإخوة يقع الحسد في قلب أحدهم من غير (جريمة من أخيه فيفضي الحسد إلى عداوة تبلغ إلى قتله في ابني آدم : { واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق إذ قربا قربائا فتقبل من أحدهما ولا يتقبل من الآخر قال لأقتلنك } - حتى قال :- { فطوعت له نفسه قتل أخيه فقتله فأصبح من الخاسرين } [ المائدة : ٢٧-٣٠] وأما عن الزوج مع زوجته فمثال الزوجَين المؤمنين في إبراهيم مع زوجتيه سارة وهاجر ، عليهما السلام ، يختبر الله إبراهيم ، عليه السلام ، بزوجه وولده وهما في الصبر خير مثال ، بل يجتمع معهم الولد في إسماعيل ، عليه السلام ، فتكون مثال الأسرة الصالحة يسكنها بواد غير ذي زرع ، ولما هم بذبحه امتئال الإسماعيل ، عليه السلام ، لأمر الله سبحانه ، وهي سارة الزوجة الأولى تطول عشرتها بغير ولد وهي تحب الإيمان وتسعد به ، فتعين إبراهيم ، عليه السلام ، في دعوته ، ولما جاءت الملائكة وعرفت أنهم جاءوا المورة لوط (ضحكت ) استبشارًا بنصر الله لعباده المؤمنين .

وأمثلة الزوجة الكافرة لا ينفعها إيمان زوجها ولو كان نبيًّا مرسلاً : { ضرب الله مثـــلاً للذيـــن كفـــروا امرأت نوح وامرأت لوط كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين فخانتاهما فلم يُغنيا عنهما من اللّــــه شيئـــا وقيل ادخلا النَّار مع الدَّاخلين } [ التحريم : ١٠ ] .

ومثال الزوجين الكافرين يتعاونان على الباطل يظهر في قوله تعالى : { تبت يدا أبي لهب وتبَّ ، ما أغـنى عنه مالُهُ وما كسب ، سيصلى نارًا ذات لهب ، وامرأتُهُ حَمَّالَة الحطب ، في جيدها حَبلٌ مِّــن مَّســد } [ المسد : ١-٥] .

ومثال الزوجة المؤمنة مع الرجل الذي عتا في الكفر ، فأهرأة فرعون : { وضرب الله مثلاً للذين آمنـــوا امرأت فرعون إذ قالت ربَّ ابنِ لي عندك بيتًا في الجنَّة ونجنِّي من فرعون وعمله ونجنِّي من القوم الظَّالمين } [ التجريم : ١٩ ] .

وكذلك يتحدث القرآن الكريم عن الحمل بعيسى ويجبى وإسحاق ، عليهما السلام ، وعن الرضاع والتربية لموسى وإسماعيل ، عليهما السلام ، ويتحدث عن الأمومة في امرأة عمران ، تنذر ما في بطنها لله محررًا ، وفي أم موسى يربط الله على قلبها ويوحى إليها .

فاقرأ ما جاء في سورة "آل عمران" من أول قوله تعالى : { إذ قالت امرأة عمران رب إين نذرت لك ما في بطني محررا فتقبل مني إنك أنت السميع العليم – حتى قال سبحانه : – قالت رب أبى يكون لي ولد ولم يحسسني بشر قال كذلك الله يخلق ما يشاء إذا قضى أمرًا فإنما يقول له كن فيكون } [آل عمران : ٣٥] ، وفي الآيات نذر امرأة عمران وولادة مريم ، وكفالة زكريا لها ، ثم دعاءه ربه : { رب هب لي من لدنك ذرية طيبة إنك سميع المدعاء } [آل عمران : ٣٨] ، واستجابه الله له وبشارة الملائكة ، وتعجب زكريا : { قال رب أبى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء } [آل عمران : ٤٧] . ثم بشارة الملائكة لمريم بعيسى ، عليه السلام : { قالت رب أبى يكون لي ولد ولم يمسسنى بشر قال كذلك الله يخلق ما يشاء } [آل عمران : ٤٧] .

٤] التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

واقرأ من سورة «مريم» من أولها حتى قوله تعالى: { ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون } [ مريم : ٣٤] ، وفيه البشارة بيحيى ، ثم ولادة عيسي ، عليهما السلام ، وقول الله تعالى في شأن مريم : { فحملته فانتبذت به مكانًا قصيًّا \* فأجاءها المخاض إلى جذع التّخلة قالت يا ليتني متُ قبل هذا وكنت نسيًا مَّنسيًّا \* فناداها من تحتها ألا تحزي قد جعل ربُّك تحتك سريًّا } [ مريم : ٣٧] ، ثم كلام عيسى ، عليه السلام ، في المهد بقوله : { إنّي عبد الله ءاتايي الكتاب وجعلني نبيًّا } [ مريم : ٣٠] . وفي شأنه البشارة بإسحاق بن إبراهيم من سارة ، التي طال عمرها بغير حمل ولا ولادة ، فاقرأ في سورة هود : { وامرأته قائمة فضحكت فبشرناها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب \* قالت يا ويلتي أألد وأنا عجوز وهذا بعلي شيخًا إن هذا لشيء عجيب \* قالوا أتعجبين من أمر الله رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنه حميد مجيد } [ هود : ٢٧-٧٣] .

أما عن نشأة موسى ، عليه السلام ، من ميلاده ورضاعه حتى بعثه ونبوته فاقرأ سورة "القصص" مسن أولها حتى قوله تعالى : { فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين } [ القصص : ٤ ] ، لترى كيف أن الله قدر ولادة موسى في زمان كان فرعسون : { يذبح أبناءهم ويستحيى نساءهم } [ القصص : ٤ ] ، وأن الله قال : { وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تخافي ولا تخزني إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين } [ القصص : ٧ ] ، وقد عرض القرآن العرض في تفصيل جميل مشبع ، وقد أجمل ذلك في سورة " طه " في قوله تعالى : { إذ أوحينا إلى أمك ما يُوحى ﴿ أن اقذفيه في التابوت فاقذفيه في اليم فليلقه اليم بالساحل يأخذه عدو لي وعدو له والقيت عليك يُوحى ﴿ التابوت فاقذفيه في اليم فائلقه اليم بالساحل يأخذه عدو لي وعدو له والقيت عليك عبه مني ولتصنع على عيني ﴿ إذ تمشي أختك فتقول هل أدُلُكم على من يكفله فرجعناك إلى أمّك كي تقرّ عينها ولا تحزن } [ طه : ٣٨ - ٠٠ ] .

وفي إسماعيل ، عليه السلام ، ونشأته يذكر ربنا سبحانه وتعالى في سورة ( إبراهيم » عليه السلام: { ربنا إبي أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم ربنا ليقيموا الصلاة .. } [ إبراهيم : ٣٧ ] ، وفي سورة ( الصافات ) : { رب هب لي من الصالحين – إلى قوله : – وفدينا بذبح عظيم ] [ ١٠٠ - ١٠٠ ] .

وبعد ؛ فإن الأمثلة للأسرة في القرآن كثيرة وعظيمة ، والمعاني من وراء تلك الأمثلة تحتاج إلى أبحاث طويلة ، فعلى المسلم أن يتدبر تلك الأمثلة ليأخذ منها العظات والعبر ، ويستفيد منها الإيمان والعمل الصالح الذي يرشد العمل ويثلج الصدر ، ويذهب الهم والغم ، فمن الذي أصيب في ولده وبنيه كما أصيب إبراهيم ونوح ويعقوب ، عليهم السلام ، ومن لاقى من قومه المشاق كما لاقى موسى ونوح وإبراهيم ، عليهم السلام ، ومن كابد من المكايد ما كابد يوسف ويعقوب ، عليهما السلام ، فكل الأنبياء عانوا من كفر أقوامهم ، لكنهم كذلك عانوا أصنافًا من المعاندة أو المكايد ، بل والكفر من داخل البيوت من الأزواج والأبناء ، بل والآباء ، ومع ذلك كانت لهم المواقف الإيمانية الكريمة ، ولسنا أغلى على الله من هؤلاء ، ولا دعوتنا أوضح منهم ، ولا لدينا من الإخلاص والتقوى كالتي لديهم ، فلنقتد بهم في الحجة وبيانما ، والدعوة والصبر عليها ، والرضا بقضاء الله ، والحرص على الصالحات من الأعمال ، والله من وبيانما ، والدعوة والصبر عليها ، والرضا بقضاء الله ، والحرص على الصالحات من الأعمال ، والله من وبيانما ، والدعوة والصبر عليها ، والرضا بقضاء الله ، والحرص على الصالحات من الأعمال ، والله من

# القدين.

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

فقد روى البخاري في "صحيحه" بسنده إلى أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قال : "لو آمن بي عشرة من اليهود

لآمن لي اليهود "(1).

إن هؤلاء اليهود الذين رفضوا الدخول في الإيمان وجحدوا الرسالة ، كانوا يقولون – قبل البعثة –: اللهم ابعث لنا هذا النبي الذي نجده مكتوبًا عندنا في التوراقس حتى نعذب المشركين ونقتلهم ؟!

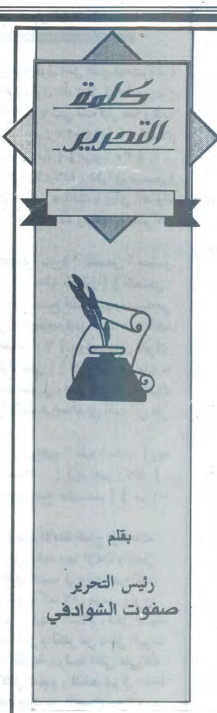
وقد ثبت أنهم كانوا يتوعدون المشركين من الأوس والخزرج بمجيء الرسول، صلى الله عليه وسلم، ويستنصرون، أي ؛ يطلبون النصر به على أعدائهم، قال تعالى: ﴿ وَكَانُوا مِن قَبِل يَسْتُعْتُحُونَ عَلَى الذِّينَ كَفُرُوا فَلَمَا جَاءِهُم مَا عَرْفُوا كَفُرُوا بِه فَلَعْنَةُ اللَّهُ عَلَى الكَافُرِينَ ﴾ [ البقرة: ٨٩] .

وفي هذا دلالة قاطعة ، وحجة دامغة على أن اليهود قوم بهت يعرفون الحق ، وينكرونه ! فإنهم كانوا يعرفون صفات رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قبل أن يبعث ، ولما أرسله الله كانوا يعلمون علم اليقين أنه رسول الله حقًا وصدقًا ، فلما تبين لهم أنه من العرب ، وليس من نسى إسرائيل حسدوه وكفروا به ! ولقد أرسل الله إليهم من قبل ذلك رسلا كثيرًا من بني إسرائيل فكذبوا فريقًا ، وقتلوا فريقًا من الرسل! فلما أرسل الله رسوله الخاتم من العرب كفروا به ؛ لأنه ليس من بني إسرائيل ؟! وهو نفس أسلوب المراوغة الذي يستعملونه في المفاوضات الوهمية مع السلطة الفلسطينية !

وبعد هذا الإنكار والبهتان استمر اليهود على كفرهم، وأصروا على ضلالهم، وأراد الله، عز وجل، وقدر أن كتب الهداية لعالِم من علمائهم هو عبد الله بن سلام، رضى الله عنه، وذلك بعد الهجرة النبوية الشريفة.

وكان عالمًا وسيدًا مطاعبًا في قومه من اليهود قبل الإسلام، وما أن علموا بإسلامه حتى سارعوا إلى إنكار علمه وسيادته وفضله ومنزلته، ووصفوه، بدلاً من ذلك، بأقبح الصفات، وأنزلوه إلى أسفل الدرجات.

روى البخاري في ( صحيحه ) بسنده إلى أنس بن مالك ، رضي الله عنه ، قال : ( إن عبد الله بن سلام بلغه مقدم النبي ، صلى الله عليه وسلم ، المدينة ، فأتاه يسأله عن أشياء ، فقال : إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا



# والقوم البهت

نبيّ: ما أول أشراط الساعة ؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة ؟ وما بال الولد ينزع إلى أبيه أو إلى أمه ؟ قال صلى الله عليه وسلم: "أخبرني به جبريل آنفاً ". قال ابن سلام: ذاك عدو اليهود من الملائكة! قال: "أما أول أشراط الساعة ؛ فنار تحشرهم من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة ؛ فزيادة كبد الحوت، وأما الولد فإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماء الرجل نزعت الولد"، قال عبد الله بن سلام: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، قال: يا رسول الله إن اليهود قوم بهت !! فاسألهم عني قبل أن يعلموا بإسلامي، فجاءت اليهود، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "أي رجل عبد الله بن سلام فيكم ؟ ". قالوا: خيرنا وابن خيرنا، وأفضلنا وابن أفضلنا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: " أرأيتم إن أسلم عبد الله بن سلام ؟ ". قالوا: أعاده الله من ذلك!! فأعاد عليهم فقالوا مثل ذلك، فخرج إليهم عبد الله فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، قالوا: شرنا! وابن فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، قالوا: شرنا! وابن شونا!! قال: هذا الذي كنت أخاف يا رسول الله "

إن عبد الله بن سلام ، رضي الله عنه ، كان عالماً كبيرًا من علماء اليهود قبل أن يدخل في الإسلام ، وقد شهد على قومه اليهود شهادة حق يقول فيها : (إن اليهود قوم بهت) أي ؛ قوم يفتون الكذب ويختلقونه ، وهي شهادة تصدق على واقع اليهود اليوم وتطابقه كما كان شأنهم في الماضى ، وهو نفس الواقع الذي سيكون عليه غدًا طالمًا أنهم يهود !!

فليس عجيبًا ولا غريبًا ولا جديدًا أن يتنكر اليهود لحقوق المسلمين في فلسطين أو أن يعدروا بالمعاهدات فلسطين أو أن يعدروا بالمعاهدات والاتفاقات المبرمة ، لكنَّ العجيب أن يتعجب العرب ، والغريب أن يستغرب العرب من أفعال اليهود كأنهم لا يعلمون !!

إننا لم ولن نرى من اليهود وفاء بالعهود والمواثيق ، أمّا المتعجبة المستغربة فهي أم رئيس وزراء إسرائيل الحالي التي أعلنت أنها في غاية الحرج والخجل ، وهي ترى ابنها يحاول الصلح مع العرب! بينما هي أرضعته لبنا يحرم هذا الصلح كما يحرم الزواج بأخت الرضاعة!!

واليوم يبحث جميع المسلمين عن حل ومخرج، وهذا الحل ليس في الهتافات ولا المظاهرات ولا المسيرات، ولا التصريحات، ولا المؤتمرات، ولا اللاءات المتتاليات وغير المتاليات ؟؟!!

إن الحل يكمن في حقيقتين:



الأولى: كلمات وتوجيهات نطق بها جلالة الملك فيصل بسن عبد العزيز، رحمه الله، وصف فيها الداء والدواء! وذلك عام ١٣٨٤ هـ في خطبة الحج؛ يقول رحمه الله: لقد مرت على الإسلام والمسلمين حقب تناسى الناس فيها ما هو مطلوب منهم تجاه ربهم، وتساهلوا فيما يجب عليهم، وتهاونوا وتغافلوا؛ ولهذا فإننا نرى اليوم أن الشعوب الإسلامية في كل الأقطار قد يُنظر إليها نظرة احتقار أو ازدراء، وهذا أيها الإخوة ما سببناه لأنفسنا نحن، ولم يرضه الله سبحانه وتعالى لنا، وإنما رضي لنا العزة والكرامة والقوة، إذا نحن أخلصنا العبادة، وتمسكنا بما أمرنا الله به سبحانه وتعالى، واتبعنا سبيل نبينا صلوات الله وسلامه عليه.

وفي حج عام ١٣٩٠ هـ خطب الملك فيصل ، رهمه الله ، في الحجيج خطبة جاء فيها وصف المنهج والدواء إذ يقول : أيها الإخوة ؛ إنسا في حاجة قصوى إلى محاسبة أنفسنا ، يجب علينا أن نعود إلى أنفسنا ، ونحاسبها ، لماذا تصنا النكات ؟؟

ولماذا نتعرض للعدوان من أعداء الإسلام؟ وأعداء البشرية ، وأعداء الإنسانية ؟ علينا أن نحاسب أنفسنا ، فلا بد أن هناك فينا ، وفي أنفسنا ما يستوجب أن نصاب بهذه النكبات ؛ فإننا نرى اليوم في عالمنا الإسلامي من يتنكب عن الايمان ، وعن العقيدة الإسلامية .

وأما الحقيقة الثانية: فهي ضرورة رفع راية الجهاد في سبيل الله، إنه الطريق الذي اختاره الله للنصر، والحفاظ على الأرض والعرض، ولقد جربنا كل الحلول فلم تفلح ولم تنجح، وإن الشعوب المسلمة في مشارق الأرض ومغاربها تتطلع إلى اليوم الذي يعلن فيه حكامها وقادتها عن فتح باب الجهاد في سبيل الله، ويومها فقط سيلتزم اليهود بالعهود والمواثيق والاتفاقات المبرمة التزام قهر وصغار، لا التزام قناعة ووفاء!! ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله.

واللَّه يقولِ الحق ، وهو يهدي السبيل .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

صفوت الشوادفي



تصيبنا النكبات؟! ولسادا نتعسرض للعدوان من أعداء

الإسلام ؟! وأعداء الشرية وأعداء

الإنسانية ؟!



<sup>(</sup>١) [ البخاري: كتاب مناقب الأنصار ، حديث رقم ٢٩٤١ ] .

<sup>(</sup>٢) البخاري ، كتاب مناقب الأنصار ، حديث رقم (٣٩٣٨) .

# فتصوى وزيسر الأوقساف

# النذر لأصحاب الأضرحة والأولياء الصالحين باطل بإجماع الفقهاء

نشرت جريدة الأخبار في العدد ٢٧٣٣ بتاريخ ١٣ ذي القعدة ١٤١٧ هـ الموافق ١٠ ١٩٩٧/٣/٢٢ م خطابًا من معالي وزير الأوقاف د . محمود حمدي زقزوق موجهًا إلى أ أحمد رجب ، وقد تضمن الخطاب فتوى هامة تتعلق بالنذر لغير الله ، وقد جاء في الفتوى : (أود أن أوضح أن النذر لأصحاب الأضرحة والأولياء الصالحين باطل بإجماع الفقهاء ؛ لأنه نذر لمخلوق ؛ والنذر عبادة ، وهي لا تكون لمخلوق ، وإنما تكون للخالق ، والنذر لله من العبادات القديمة ، ويعد وسيلة من وسائل التقرب إلى الله ، وقد أقر الإسلام النذر لله ، وجعل الوفاء به ملزمًا ، أما النذر لغير الله ، فإنه فضلاً عن أنه باطل وغير مشروع ، فإنه لا يجوز الوفاء به ، ومن جانبنا نقوم بتوجيه أنمة المساجد إلى توضيح ذلك لجماهير الناس ) . اه .

والتوحيد تسوق هذه الفتوى إلى المرتزقة، وأدعياء الزهد الذين عاشوا حينًا من الدهر يتأكلون من أموال الندور المحرمة عملاً بالحقيقة القائلة: (إن الصوفية قد أصبحت جمع ندور، وتقديس قبور!!).

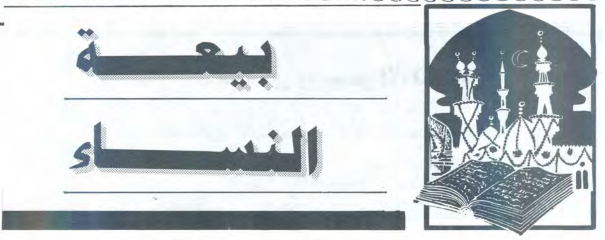
كما ترجو التوحيد من الدعاة بصفة عامة أن تقرأ هذه الفتوى على المصلين في المساجد عقب الصلوات ، وأن تعلق في لوحات بالمساجد ظاهرة يراها الناس .

كما نتقدم بالشكر والتقدير لمعالي الوزير الذي أراح بهذه الفتوى قلوب المؤمنين الصادقين ، وأقام بها الحجة على سائر المريدين ، وهكذا شأن العلماء العاملين ؛ لا يرضون الناس بسخط الله.

كما تؤكد هذه الفتوى المباركة على حقيقة هامة نكررها دائمًا ونقررها ؛ وهي أن الأزهر ليس هو الصوفية كما يتوهم البعض أو يظنون ، والحمد لله أولاً وآخرًا ، وظاهرًا وباطنًا . وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

رئيس التحرير

#### 



﴿ يَايِهَا النبي إذا جاءك المؤمناتُ يُبايعنك على أن لا يُشركنَ بالله شيئًا ولا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ولا يعصينك في معروف فبايعهن واستغفر لهن الله إن الله غفور رحيم ﴾ [ المتحنة : ١٢] .

تسمى هذه الآية آية البيعة ، بيعة النساء ، وقد نزلت بعد صلح الحديبية ، وكان من شروطه ؛ أن من جاء محمدًا من قريش ردّه على قريش ، ومن جاء قريشًا من محمد لم يردوه عليه ، فنزلت الآية تستثنى النساء لضعفهن وعجزهن ، وعدم الأمن عليهن إذا هاجون إلى النسي صلى الله عليه وسلم ، ثم رُدُهن ، فكان صلى الله عليه وسلم يمتحن من هاجر إليه من النساء بهذه الآية ، شم كان يذكرهن بها في الأعياد وغيرها: عن ابن عباس ، رضى الله عنهما ، قال : (شهدت الصلاة يوم الفطر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأبي بكر ، وعمر ، وعثمان ،

تسرقوا ؟ ". وقرأ آية النساء -يعني : ﴿ إِذَا جاءَكَ المؤمنات يبايعنك ﴾ ) . [ البخاري : ٤٨٩٤] .

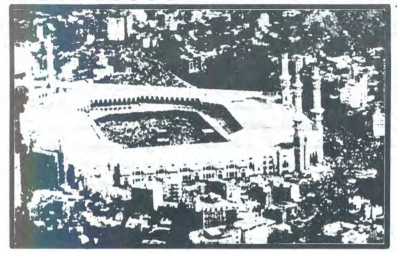
وأصل البيعة المعاقدة والمعاهدة على السمع والطاعة وعدم المعصية ، وهي لا تكون إلا من أهال الحل - والعقد وهم العلماء - لمن يرضونه إماما للمسلمين وأميرا لهم ، ولا يجور أن تتعدد هذه البيعة ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم : "إذا بويع خليفتين فاقتلوا الآخر منهما . [ مسلم : " إذا مسلم . [ مسلم : " إذا مسلم . [ مسلم . ]

ولا يجوز لأي شخص كان غير إمام المسلمين أن يأخذ من أتباعه بيعة ، ولا يعطي مريديــه

رضي الله عنهم ، فكلهم يصليها قبل الخطبة ، ثم يخطب بعد ، في الله صلى الله عليه وسلم ، فكأني أنظر إليه حين يُجلّس الرجال بيده ، ثم أقبل يشقهم حتى أتى النساء مع بلال ، فقال : ﴿ يأيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئا .. ﴾ حتى فرغ من الآية كلها ) .

كما كان صلى الله عليه وسلم يبايع الوجال أيضًا على هذه الآية :

عن عبادة بن الصامت ، رضي الله عنه ، قال : (كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال : ( أتبايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئًا ولا تزنوا ولا



# بقلم فضيلة الشيخ: عبد العظيم بدوي

عهداً يشرّط عليهم به الطاعة مطلقاً ، ويحرم عليهم به معصيته مطلقاً ، أو يشرّط عليهم الولاء لأتباعه ومريديه دون غيرهم من صالح المؤمنسين . [ " مجموع فتاوى ابسن تيميسة " (ج٨٢ ص٥٥ ١٠٠١) ] .

فمن فعل ذلك فقد اتبع الهوى وخالف الهدى ، وشاق الله ورسوله ، وخالف جماعة المسلمين ، واتبع غير سبيل المؤمنين ؛ لأن هـذه البيعات والعهود التي يعطيها مشايخ الطرق وأمراء الأحرزاب والجماعات شقت عصا جماعة المسلمين ، وفرقت جمعهم ، ومزقت شملهم ، وجعلتهم شيعنا وأحزابا: ﴿ كُلُّ حزب بما لديهم فرخون ﴾ [المؤمنون: ٣٥]. والأصل في المسلمين أنهم أمة واحدة ، يسعى بذمتهم أدناهم ، وهم يد على من سواهم ، وأصل الولاء والبراء عندهم مبني على قاعدتين:

- الأولى : ﴿ إنما وليكم الله من أخذ العهد من الشيخ أو ورسوله والذين آمنوا الذين الأمير أو أعطاه البيعة ، والبراء

يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون الوومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون الله المائدة:

- والثانية: ﴿ لا تجد قومنا يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادُّون من حاد الله ورسوله ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم أو عشيرتهم أولنك كتب في قلوبهم الإيمان وأيدهم بسروح منه ويدخلهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها رضى الله عنهم ورضوا عنه أولئك حزب اللَّه ألا إن حزب اللَّه هـم المفلحون ﴾ [ المجادلة : ٢٢ ] . فالأصل في المؤمنين أنهم إخوة متحابون ، و كل مؤمن يدين لله بحب الصالحين من المؤمنين في كل مكان ، من يعرف منهم ومن لا يعرف ، ويتبرأ المؤمن من أعداء الله في كل مكان ، من يعرف منهم ومن لا يعرف ، ولكن العهود والبيعات تجعل الولاء لكل من أخذ العهد من الشيخ أو

من كل من لم يأخذ عهذا ولم يعط بيعة ، وقد يكون من هملة العهود الفسقة ، ومحسن لم يحملوها الصالحون ، ومع ذلك فالعهد والبيعة تلزم آخذها بولاء إخوانه فيها ، والبراء ممن لم يأخذوها ، فيقع المسلم في محظور شديد وهو محاربة أولياء الله وهو لا يدري .

فعلى شباب المسلمين أن ينتبهوا لخطورة هذه البيعات ، وأن يكونوا منها على حذر ، فإنه ليس في الإسلام إلا بيعة واحدة ، هي بيعة أهل الحل والعقد لمن يرتضونه إمام المسلمين ، فيبايعونه ، ثم يبايعه العامة ، وما بعد ذلك إلا التناصح والتشاور ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والتواصي بالحق ، والتواصي بالصبر .

وعلى كل من أعطى بيعة أو أخذ عهذا أن يعلم أنها ليست ملزمة ، وأنه في حل منها دون مراجعة شيخه أو أميره ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم : " ما بال أناس يشيرطون شروطاً ليست في كتاب الله ؟ من اشترط

شرطًا ليس في كتاب الله فليس له ، وإن شرط مائية مرة ". ا البخارى : ٢٥٦١ .

وقد استفتحت الآية بهذا النداء: ﴿ يأيها الني ﴾ ، وهكذا جرت سنة الله تعالى في نداء خليله محمد صلى الله عليه وسلم : ﴿ يأيها النبي ﴾ ، تعليما للمؤمنين أنه يجب عليهم أن يعزروا النبي صلى الله عليه وسلم ويوقروه ، ويجلوه ويحترموه ، ويجلوه ويحترموه ، قال تعالى : ﴿ لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا ﴾ [ النور : ٣٣] .

﴿ إِذَا جِاءِكُ المؤمنات ﴾ مهاجرات ﴿ يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئًا ﴾ ، فهذا هـو مفتاح الدخول في الإسلام ، وهو أول واجب على المكلف ، أن يشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدًا رسول الله ، ومعنى لا إله إلا الله ؛ أي لا معبود بحق إلا الله ؛ لأنه : ﴿ اللَّهِ عَلَى خلق فسوى ، والذي قدر فهدى ، والندي أخرج المرعسى ﴾ [ الأعلى : ٢-٤ ] ، ﴿ هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء الروم: ١٤٠، ﴿ أَفْمِن يَخْلَقَ كَمِن لا يَخْلَقَ ﴾ [ النحل: ١٧ ] ، فالله تعالى هو الذي خلق وحده ، فوجب أن يُعبد وحده ، ومن علم أنه لا إله إلا الله ، فلا يجوز له أن يدعو مع الله إله الحر ، فإنْ فعل فقد ضلَّ ضلالا مبينًا ، وظلم نفسه ظلماً

عظيماً ، قال تعالى : ﴿ ومن الله من اضل ممن يدعو من دون الله من الا يستجيب له إلى يسوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون ﴿ وإذا وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾ وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾ وقال وكانوا بعبادتهم كافرين أعالى : ﴿ ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضوك فإن فعلت فيانك إذا من الظالمين ﴾ وقال على : ﴿ ومن يشوك بالله فقد وطل ضالا بعيدًا ﴾ [ النساء : على : ﴿ وقال تعالى : ﴿ إن الشاء : الشرك لظلم عظيم ﴾ [ لقمان : ﴿ المَّالِيَا اللهِ السَّالِيَا السَّارِيَا اللهُ السَّارِيَا السَّارِيَّا السَّارِيَا السَّارِيَا السَّارِيَا السَّارِيَا السَّارِيَا السَّارِيَا السَّارِيَا اللَّهُ الْمَارِيْنَا الْمَارِيْنَا السَّارِيَا الْهُ الْمَارِيْنَ السَّارِيَالِيَّا السَّارِيَا السَّارِيِيَا السَّارِيَا الْمَارِيَا الْمَارِيَا الْمَارِيَا الْمَارِيَا الْمَارِيِيْ

ولقد جرت سنة الله تعالى يارسال الرسل من الشرك من الشرك محذرين ، وإلى التوحيد داعين ؛ قال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل امنة رسولا أن اعبدوا اللّه واجتنبوا الطاغوت ﴾ [ النحل : ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا أنا فاعبدون ﴾ [ الأنبياء : ٢٥ ] ، وقال تعالى : ﴿ ينزل الملائكة فاعبدون ﴾ [ الأنبياء : ٢٥ ] ، بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون ﴾ [ النحل : ٢ ] .

فيا معشر المسلمين والمسلمين والمسلمات لا تشركوا بالله فقد شيئا ، ﴿ إنه من يُشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار ﴾ [ المائدة : ٧٣ ] ، واصبروا على التوحيد حتى تلقوا الله ، فإن الله

تعالى قال في الحديث القدسني : ( يابن آدم لـ و أتيتني بقـراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بـي شيئا لأتيتك بقرابها مغف رة " . [ ص ج : 2 ك ٢١٤ ] .

﴿ ولا يسرقن ﴾ من أزواجهن ولا من غيرهم ، فإن السوقة حرام ، حرّمها الله ورسوله ، فهي حوام إلى يوم القيامة ، وهي كبيرة من الكبائر توجب قطع اليد في الدنيا ، كما قال تعالى : ﴿ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من اللُّه واللَّه عزيز حكيم ﴾ [ المائدة : ٣٨ ] ، ويلحق بالسرقة الغلول والخيانة والنهب والاختلاس من الأموال العامة ، قال تعالى : ﴿ وما كان لنبي أن يغل ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة ثم توفي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون كه [ آل عمران : ١٦١ ]، وقال صلى الله عليه وسلم . " من استعملناه على عمل فكتمسا مخيطًا فما فوقه كان علولا يأتي به يـوم القيامـة ". [ البخـاري : . 1 7979

﴿ ولا يزنين ﴾ ؛ فإن الزنا حرام ، حرمه الله ورسوله ، فهو حرام إلى يوم القيامة ، ولقد شدد الله العقوبة فيه ، فجعلها في حق الأعزب مائة جلدة ونفي عام ، وجعلها في حق من أحصن من الرجال والنساء الرجم بالمحدرة حتى الموت .

فيا معشو المسلمات احفظن فروجكن ، ولا توطئين فرشكن غير أزواجكن : ﴿ واتَّقِينَ اللَّه إِنَّ اللَّه كان على كل شيء شهيدًا ﴾ [الأحزاب: ٥٥].

ويا معشر المسلمين: "كل المسلم على المسلم حوام ؛ دمه ، وماله ، وعرضه " ، فعظموا حرمات المسلمين ، وصونوا أعراضهم ، وإذا همم أحدكم بانتهاك عرض مسلم فليسأل نفسه : أترضه لأمك ؟ أترضه لأجزاء أترضه لابنتك ؟ وليعلم أن الجزاء من جنس العمل ، وكما تُدين تُدان .

﴿ ولا يقتلن أولادهن ﴾ خشية الفقر أو العار ، كما كانت عادة الجاهلية ، وقلد حرمها الإسلام ، كما قال تعالى : ﴿ ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم إن قتلهم كان خطئا كبيرًا ﴾ [ الإسراء : ٣١] .

﴿ ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ﴾ ؛ أي لا تأتي بولد تلتقطه من الطريق ، وتقول لزوجها : هذا ولدي منك وتنسبه إليه ، فإن ذلك حرام .

إليه ، فإن دلك حوام . 

﴿ ولا يعصيك في معروف ﴾ ؛ 

كل ما يأمر به النبي صلى الله عليه وسلم من الخير ، وكل ما ينهى عنه من الشر ، لكنه قد خصص ببعض الأفراد ، 
كالحجاب ، والحشصة ، والتبرج ، والرضا والرضا

والصبر عند المصيبة ، ولطم الخدود ، وشق الجيوب .

ولكن تقييده سبحانه لطاعة نبيه بالمعروف – وهو لا يأمر إلا به – إنما هو تأكيد على عباده أن لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ، ولو كان الآمر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم – وحاشاه –، فما دونه أولى .

فعلى شباب المسلمين أن يعوا هذه الحقيقة ؛ وأن يعلموا أنه ليس هناك أحد تجب طاعته مطلقا سوى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكل من عداه يأخذ منه ويرد عليه ، فعلينا أن نجل العلماء ونحترمهم ، وليس لنا أن نغلو فيهم حتى نعتقد إحاطتهم علما بكل شيء ، وعصمتهم من الزلل ، فما أمروا به ائتمرنا به مطلقًا ولو كان خطأ ، وما نهوا عنه انتهينا عنه مطلقاً ولو كان صوابًا ، بل يجب علينا أن نوطن أنفسنا على قبول الحق من أي أحد ، ورفض الباطل ولو كان من الشيخ أو الأمير.

﴿ فبايعهن واستغفر له نالله ان الله غفور رحيم ﴾ ؛ قالت عائشة ، رضي الله عنها : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحن من هاجر إليه من المؤمنات بهذه الآية ، فمن أقرّ بهذا الشرط منهن قال لها رسول الله عليه وسلم : ﴿ قل بايعتك كلاما ﴾ ، لا والله ما مست يده يد امرأة قط في المايعة ، ما بايعهن إلا بقوله :

( قد بايعتكن على ذلك )). [ البخاري : ٤٨٩١ ] .

أرادت عائشة ، رضي الله عنها ، بذلك نفي أن يفهم من العادة أنه عند البيعة يأخذ الرسول صلى الله عليه وسلم بيد من يبايعه ، أنه قد أخذ أيضاً بأيدي النساء ، فصرحت بالنفي ، ولم تكتف به حتى أكدته بالقسم : لا والله ما مست يده يد امرأة قط في المبايعة .

فمس الرجل يد المرأة حرام ، حدر منه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: " لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له ". [ص ج: ٤٩٢١].

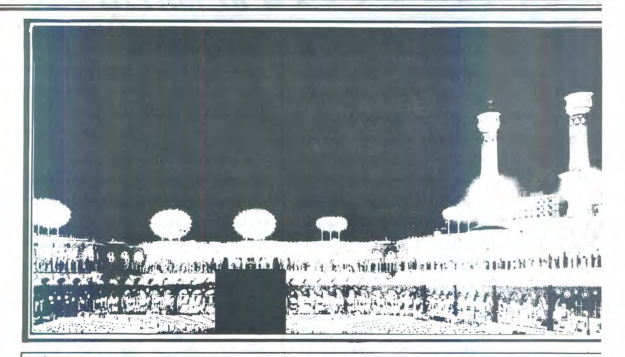
فاتقوا الله معشر المسلمين ولا تصافحوا النساء ، فاان مصافحتهن حرام ، واتقين الله معشر المسلمات ، ولا تمدن أحدكن يدها إلى أجنبي ، فإن وضع يدك في يد رجل أجنبي يُعلدُ في نظر الإسلام زنا ، كما قال صلى الله عليه وسلم: " كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا، مدرك ذلك لا محالة ؛ فالعينان زناهما النظر ، والأذنان زناهما الاستماع ، واللسان زناه الكلام ، واليد زناها البطعش ، والرِّجل زناها الخطا ، والقلب يهوى ويتمنى ، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه ". [ مسلم : VOFF 1.



عن البراء بن عازب، رضي الله عنه ، قال : خرج النبي ، صلى الله عليه وسلم ، يوم أضحى ، فصلى العيد ؛ ثم أقبل بوجهه ، وقال : "إن أول نسكنا في يومنا هذا أن نباماً بالصلاة ، ثم نرجع فننحر ، فمن صلى صلاتنا ونسك نسكنا فقد أصاب النسك ، ومن نسك قبل الصلاة فإنما هو لحم عجله لأهله ليس من النسك في شيء "، وفي رواية : "من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا فلا يذبح حتى ينصرف "، فقال أبو بردة بن نيار خال البراء : يا رسول الله فإني نسكت شاة قبل الصلاة ، وعرفت أن اليوم يوم أكل وشرب ، وأحببت أن تكون شاتي أول شاة تُذبح في بيتي ، فذبحت شاتي ، وتغديت قبل أن آتي الصلاة ، وأطعمت أهلي وجيراني ، فقال النبي ، صلى الله عليه وسلم : "شاتك شاة قبل أن آتي الصلاة ، وأطعمت أهلي وجيراني ، فقال النبي ، صلى الله عليه وسلم : "شاتك شاة غي ؟ قال : يا رسول الله فإن عندنا عناق لبن ؛ جذعة من المعز هي خير من شاتي لحم ، أفيجزئ عن أحد بعدك "، [ رواه البخاري ] .

هذا الحديث رواه البخاري في اثني عشر موضعًا من "صحيحه"، وروى أيضًا حديثًا في نفس القصة عن أنس، رضي الله عنه، أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، صلى يوم النحر، شم خطب، فأمر من ذبح قبل الصلاة أن يعيد الذبح، فقام رجل من الأنصار، فقال: يا رسول الله،

جيران لي - إمّا قال: بهم خصاصة، وإمّا قال: فقر - وإني ذبحت قبل الصلاة وعندي عناق لي أحب إليّ من شاتي لحم، فرَخُص له فيها، قال أنس: فلا أدري أبلغت رخصة من سواه أم لا. وروى أيضًا عن جندب بن سفيان البجلي قال: ضحينا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم



أضحياه ذات يوم ، فإذا أناس قد ذبحوا ضحاياهم في « الفتح » قال في السلاة ، فلما انصرف رآهم النبي صلى الله

عليه وسلم أنهم قد ذبحوا قبل الصلاة ، فقال : « من ذبح قبل الصلاة فليذبح مكانها أخرى ، ومن كان لم يذبح حتى صلينا فليذبح على اسم الله ».

فهذه الأحاديث الثلاثة التي رواها البخاري بطرق متعددة ، لعظم الفوائد المستنبطة منها ، فهي دالة على مسائل هامة ، منها :

أن الصلاة قبل الخطبة ، وهذا في العيدين خلافا للجمعة ، وقال في "الفتح" : قال الزين بين المغيرة : الصلاة ذلك اليوم هي الأمر الأهم ، وأن ما سواهما من الخطبة ، والنحر والذكر ، وغير ذلك من أعمال البريوم النحر فبطريق التبع ، وفي وصلاة العيد ركعتين يكبر في الأولى سبعًا ، وفي الثانية خمسًا قبل القراءة ، قال ابن دقيق العيد : وجميع ما له خطب من الصلوات ، فالصلاة مقدمة فيه إلا الجمعة وخطبة يوم عرفة .

#### وقت صلاة العيد

في "الفتح" قال ابن بطال: أجمع الفقهاء على أن صلاة العيد لا تصلي قبل طلوع الشمس ولا عند طلوعها، وإنما تجوز عند جواز النافلة. (انتهى). وقال البغوي في "شرح السنة": ويستحب أن يغدو الناس إلى المصلى بعدما صلوا الصبح لأخذ مجالسهم ويكبرون؛ ويكون خروج الإمام في الوقت الذي يوافي فيه الصلاة وذلك حين ترتفع الشمس قيد رمح، ثم المستحب أن يعجل الخروج في الأضحى ويؤخر الخروج في الفطر قليلا. (انتهى).

وليس لصلاة العيد أذان ولا إقامة ، وهي تؤدى في الجماعة ، وليس المسجد شرطا في صحتها ، ويؤمر الناس بالاجتماع فيها ، ويشهدها النساء ، حتى الحيض يشهدنها ، ويعتزلن الصلاة رغبة في شهود الخير ، ويكبر الناس في المنازل والطرقات والأسواق حتى يبلغوا المصلى ، فيكبرون مع الناس ، وفي الحديث عن أم عطية : أمرنا رسول الناس ، وفي الحديث عن أم عطية : أمرنا رسول المسول الناس ، وفي الحديث عن أم عطية : أمرنا رسول المسول المسول

الله صلى الله عليه وسلم أن نُحْرِجَ في العيد العواتق وذوات الخدور وأمر الحيض أن يعتزلن مصلى المسلمين .

قال ابن دقيق العيد: والمقصود بيان المبالغة في الاجتماع وإظهار الشعار.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأكل يوم الفطر قبل الصلاة لحديث أنس عند البخاري: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات، ويأكلهن وترًا، أما يوم الأضحى فهو يوم أكل وشرب، كما جاء في حديث البراء عند البخاري، وهو يوم يشتهى فيه اللحم، كما في حديث أنس، فلعل هذا يشير أن الأكل إنما يكون من الأضحية.

أما حديث بريدة : كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يخرج يوم الفطر حتى يَطْعَم ، ولا يَطْعَم يوم الأضحى حتى يصلى .

فالحديث وإن أخِذ الفقهاء بما دلّ عليه إلا أن أسانيده لا تسلّم من مقال . (قاله ابن حجر في الفتح ") . ثم قال : قال ابن المنير : وقع أكله صلى الله عليه وسلم في كل من العيدين في الوقت المشروع لإخراج صدقتها الخاصة بهما ، فإخراج صدقة الفطر قبل الغدو إلى المصلى وإخراج صدقة الأضحية بعد ذبحها ، واجتمعا من جهة وافترقا من جهة أخرى . (انتهى) .

قال في هامش «شرح السنة »: قال الحاكم في «المستدرك »: هذا حديث صحيح الإستاد ولم يخرجاه ، ووافقه الذهبي على تصحيحه وصححه ابن حبان وابن القطان.

وصلاة العيد ركعتان بغير أذان ولا إقامة ، ولا يصلى قبلها ولا بعدها ؛ يكبر في الأولى بعد تكبيرة الإحرام سبعًا ، وفي الثانية بعد تكبيرة الانتقال خساً ، يرفع اليدين في كل تكبيرة ، يقرأ بعد الفاتحة في الأولى : ﴿ق والقرآن الجيد ﴾ ، وفي الثانية : ﴿ القربت الساعة وانشق القمر ﴾ ، أو يقرأ بعد

الفاتحة في الأولى: ﴿ سبح اسم ربك الأعلى ﴾ ، والثانية: ﴿ هل أتاك حديث الغاشية ﴾ ، ويُسن أن يأتي من طريق ويرجع من آخر .

وفي الحديث الأمر بالأضحية وفضلها وحكمها ، أما عن فضلها وثوابها ، فلقد أخرج الترمذي وابن ماجه عن عائشة مرفوعًا : " ما عمل ابن آدم من عمل يوم النحر أحب إلى الله ، عز وجل ، من هراقة الدم ، وإنه ليأتي يوم القيامة بقرونها وأشعارها وأظلافها ، وإن الدم يقع من الله عكان قبل أن يقع بالأرض فطيبوا بها نفسًا "(1) .

أما عن حكمها: فلقد اختلف أهل العلم بين الوجوب والندب، وفي "توضيح الأحكام" قال الشيخ تقي الدين: الأضحية والعقيقة والهدي أفضل من الصدقة بثمنها، وهي من النفقة المعروفة، فيضحى عن اليتيم في ماله، وتأخذ المرأة من مال زوجها ما تضحي به عن أهل البيت وإن لم يأذن في ذلك، ويضحى المدين إذا لم يطالب بالوفاء.

قال العيني في "العمدة": قال سعيد بن المسيب وعطاء بن أبي رباح وعلقمة والأسود والشافعي وأبو ثور: لا تجب فرضًا لكنها مندوب إليها، من فعلها كان مثابًا، ومن تخلف عنها لا يكون آثمًا، وروي ذلك عن أبي بكر وعمر وأبي مسعود البدري وبلال.

قال الليث وربيعة: لا نسرى أن يتركها الموسسر المالك لأمر الأضحية ، وقال مالك: لا يتركها ، فإن تركها بئس ما صنع ، إلا أن يكون له عذر - ثم قال العيني - وتحرير مذهبنا ، أي: الأحناف ، ما قاله صاحب ((الهداية )): الأضحية واجبة على كل مسلم حر مقيم موسر في يوم الأضحى عن نفسه وعن ولده الصغار .

ودليل القائلين بالندب حديث أم سلمة مرفوعًا: " من رأى هلال ذي الحجة منكم وأراد

<sup>(</sup>١) (( ضعيف الترمذي )) (٢٥٣) ، و (( ضعيف الجامع )) (١١١٥) .

<sup>[</sup>١٦] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

أن يضحي فليمسك عن شعره وأظفره "، والتعليق بالإرادة ينافي الوجوب .

ودليل القائلين بالوجوب حديث ابن ماجه عن أبي هريرة مرفوعا: "(من كان له سعة ولم يضح فلا يقربن مصلانا")، ومثل هذا الوعيد لا يلتحق بترك غير واجب.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : أما الأضحية فالأظهر الوجوب، (ثم قال): ونفاة الوجوب ليس معهم نص ، فإن عمدتهم قوله صلى الله عليه . وسلم: " من أراد أن يُضحى " ، قالوا : فالواجب لا يتعلق بالإرادة ، وهذا كلام مجمل ، فهو كقوله : ﴿ إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ [ المائدة : ١] ، وقد قدروا فيه إذا أردتم القيام ، وقدروا: إذا أردت القراءة فاستعذ ، والطهارة واجبة ، وقوله : " من أراد أن يُضحى " ، كقوله : " من أراد الحج فليتعجل "، ووجوبها حينئذ مشروط بأن يقدر عليها ، فاضلا عن حوائجه الأصلية كصدقة الفطر ، فليس كل أحد يجب عليه أن يضحى ، وما نقل عن بعض الصحابة أنه لم يضح ، بل اشترى لحمًا ، فقد تكون مسألة نزاع كما تنازعوا في وجوب العمرة ، وقد يكون من لم يضح لم يكن له سعة في ذلك العام . وأراد بذلك توبيخ أهل المباهاة الذين يفعلونها لغير الله ، أو أن يكون قصد بر كها ذلك العام توبيخهم ، فقد ترك الواجب لمصلحة راجحة ، كما قال صلى الله عليه وسلم: "لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ، ثم أنطلق برجال معهم حزم من حطب .. "، فكان يهم أن يدع الجمعة والجماعة الواجبة لأجل عقوبة المتخلفين، فإن هذا من باب الجهاد الذي قد يضيق وقته ، فهو مقدم على الجمعة والجماعة . ( انتهى مختصرًا ) . الأضحية بالخصى

عن عائشة وأبي هريرة ، رضي الله عنهما ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أراد أن يُضحي اشترى كبشين عظيمين سمينين أقرنين

أملحين موجوءين ، فذبح أحدهما عن أمته لمن شهد لله بالتوحيد وشهد له بالبلاغ ، وذبح الآخر عن محمد وآل محمد صلى الله عليه وسلم . [ "صحيح ابن ماجه"] . (الموجوء هو الخصى) .

قال البغوي: كره بعض أهل العلم الموجوء لنقصان العضو، والأصح أنه غير مكروه؛ لأن الخصاء يفيد اللحم وينفي الزهومة، وسوء الرائحة، وذلك العضو لا يؤكل.

وقال الخطابي : وفي هذا دليل علني أن الخصبي من الضحايا غير مكروه .

وقال القرطبي: والجمهور على أنه لا بأس أن يُضحي بالخصي، واستحسن بعضهم إذا كان أسمن من غيره، ورخص مالك في خصاء ذكور الغنم، وإنحا جاز ذلك؛ لأنه لا يقصد به تعليق الحيوان بالدين لصنم يُعبد ولا لرب يوحد، وإنما يقصد به تطييب اللحم فيما يؤكل وتقوية الذكر إذا انقطع أمله عن الأنفى.

اختيارالأضحية

قال ابن القيم: وكان من هديه صلى الله عليه وسلم، اختيار الأضحية واستحسانها وسلامتها من العيوب، ونهى أن يُضَحّى بعضباء الأذن والقرن؛ النصف فما زاد، وأمر أن تستشرف العين والأذن، أي ينظر إلى سلامتها، وأن لا يضحى بعوراء ولا مقايلة، التي قطع مقدم أذنها، ولا مدابرة، التي قطع مؤخرة أذنها، ولا شرقاء، التي شقت أذنها، ولا مرقاء، التي شقت أذنها، ولا شرقاء، التي شقت أذنها، ولا يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب في يعظم شعائر الله فإنها من تعظيمها استحسانها واستسمانها والمغالاة في أثمانها، وقال تعالى: ﴿ لن واستسمانها والمغالاة في أثمانها، وقال تعالى: ﴿ لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون ﴾ [آل عمران: والله تعالى كان أحب إلى المرء إذا تقرب به إلى الله تعالى كان أحب إلى الله تعالى، قال بعض الله تعالى كان أحب إلى الله تعالى، قال بعض

السلف: لا يهدي أحدكم لله تعالى ما يستحي أن يهديه لكريمه ، وقال تعالى : ﴿ ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

وفي حديث البراء بن عازب في "الموطأ"، و" السنن " مرفوعًا: لا يُضحي بالعرجاء بَيَّن ظلعها ، ولا العوارء بَيِّن عورها ، ولا المريضة بَيِّن مرضها ، ولا بالمعجفاء التي لا تنقي .

قال ابن عبد البر: أما العيوب الأربعة المذكورة في هذا الحديث فمجمع عليها ؛ لا أعلم خلافًا بين العلماء فيها ، ومعلوم أن ما كان في معناها داخل فيها ، فإذا كانت انعلة في ذلك قائمة ، ألا ترى أن العوراء إذا لم تجز في الضحايا فالعمياء أحرى ألا تجوز ، وإذا لم تجز العرجاء ، فالمقطوعة الرجل أحرى ألا تجوز ، وكذلك ما كان مثل ذلك كله ، قال القرطبي عند قوله تعالى : ﴿ ولآمرنهم فليبتكن آذان الأنعام ﴾ [ النساء : ١٩٩ ] ، ولما كان هذا من فعل الشيطان وأثره ، أمرنا رسول الله عليه وسلم أن تستشرف العين والأذن مراعي عند جماعة العلماء . والعيب في الأذن مُراعي عند جماعة العلماء .

الأنعام التي يُضحى بها

ولا يجزئ في الأضحية إلا من الغنم والمعرز والبقر والإبل ياجماع ، ولكن اختلفوا في الأفضل منها ، أما الشافعي ففضل الإبل ، ثم البقر ، ثم الكباش ، وأما مالك فوافق الشافعي في الهدي ، وقال بعكس ذلك في الأضحية ، ففضل الكباش ، ثم الإبل ، وسبب الاختلاف ورود حديث أن النبي صلى الله عليه وسلم ضحى بالكبش ؛ ولأن الله فدى إسماعيل بذبح عظيم .

قال ابن كثير: الصحيح الذي عليه الأكثرون الله فدي بكيش.

قال ابن تيمية في الضحايا والهدايا : لما كان المقصود الأكل كان الذَّكر أفضل من الأنثى . (انتهى) .

يعني أنه في الزكاة لما كان المقصود الدر والنسل كان الواجب في الإناث غالبًا دون الذكور ، فلما كان في الأضحية المقصود اللحم فضل الذكر لذلك .

قال القرطبي عند قوله تعالى : ﴿ وفديناه بذبح عظيم ﴾ [الصافات : ٧ - ١] : في هذه الآية دليل على أن الأضحية بالغنم أفضل من الإبل والبقر ، وهذا هو مذهب مالك وأصحابه ، قالوا : أفضل الضحايا الفحول من الضأن ، وإناث الضأن أفضل من فحل المعز ، وفحول المعز خير من إناثها ، وإناث المعز خير من الإبل والبقر ، وحجتهم : ﴿ وفديناه بذبح عظيم ﴾ [الصافات : ٧ - ١] ، (ثم قال ) : وقال بعضهم : لو علم حيوانا أفضل من الكبش لفدى به .

\* السن المجرئة: ويجنئ في الأضحية والهدي والفدو والعقيقة الشني من الأصناف الأربعة ؛ الغنم، والمعنز، والبقر، والإبل، كما أذن النبي صلى الله عليه وسلم في الجذعة من الغنم. هذا ومسنة الإبل ما له خس سنين، ومن البقر ماله سنتان، وكذلك المعز، وقال بعض أهل العلم في المعز ما له سنة، وجذعة الغنم. ما زادت عن الستة أشهر.

الذبح: ويستحب أن تنحر الإبل مستقبلة القبلة قائمة معقولة اليد اليسرى والبقر والغنم يضجعها على شقها الأيسر مستقبلاً بها القبلة ، ويقول: بسم الله ، والله أكبر ، اللهم منك ولك ، اللهم تقبل منى كما تقبلت من إبراهيم خليلك .

ويستحب للمضحي أن يتولى ذبح أضحيت النفسه إن كان يحسن الذبح ؛ لأنه عبادة وقربة ، واقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم ، حيث ذبح أضحيته بنفسه ، وذبح هديه ، وإن لم يتول ذبحه بيده ، فالأفضل أن يحضر عند ذبحه ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر فاطمة : "احضري -أضحيتك يعفر لك بأول قطرة من دمها".

\* تقسيمها: يستحب أن ياكل ثلث ا ويتصدق بثلث ويهدي بالثلث ذلك إذا لم يكن

[١٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العد الثاني عشر

هناك سبب يوجب التفضيل ، وإلا فلو قدر كثرة الفقراء لاستحببنا الصدقة بأكثر من الثلث ، وكذلك إذا قدر كثرة من يهدي إليه أكثر من الفقراء ، وكذلك الأكل ، فحيث كان أخذ بإلحاجة أو المنفعة ، كان الاعتبار بالحاجة والمنفعة .

\* وقت الأصحية: اتفق العلماء على أنه لا يجوز الذبح قبل طلوع الشمس، وواضح من الأحاديث المذكورة حديث البراء بن عازب، وحديث أنس بن مالك، وحديث جندب بن سفيان كلها دالة على أن من ذبح قبل الصلاة فليست أضحية إنما هي لحم قدمه لأهله، فإن كان المضحي في غير مصر يصلي فيه العيد، فإن وقت الأضحية بقدر مضي وقت الصلاة بعد ارتفاع الشمس قدر رمح، وقد اشترط قوم أن يكون ذبحه بعد الإمام سواء كان في المصر أو في القرى، وهو قول الشافعي.

ويمتد وقت الأضحية إلى غروب الشمس من آخر أيام التشريق ، وهو قول الشافعي وجماعة ، وذهب غيرهم إلى أن وقت الأضحية يوم النحر ،

ويوهان بعده .
وفي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم رخص لأبي بودة بإجزاء التضحية بالعناق ، قال ابن القيم في "أعلام الموقعين": وأما تخصيصه أبا بودة بن لابار بإجزاء التضحية بالعناق دون من بعده فلموجب أيضا ، وهو أنه ذبح قبل الصلاة متأولاً غير عالم بعدم الإجزاء ، فلما أخبره النبي صلى الله عليه وسلم أن تلك ليست بأضحية ، وإنما هي شاة لحم أراد إعادة الأضحية ، فلم يكن عنده إلا عناق هي أحب إليه من شاتي لحم ، فرخص له في التضحية بها لكونه معذوراً ، وقد تقدم منه ذبح تأول فيه ، وكان معذوراً بتأويله ، وذلك كله قبل استقرار الحكم ، فلما استقر الحكم لم يكن بعد ذلك يجزئ إلا ما وافق الشرع المستقر . وبالله التوفيق .

وقال ابن دقيق العيد: وقد صرح في الحديث

بتخصيص أبي بردة ياجزائها في هذا الحكم عما سبق ذبحه ، فامتنع قياس غيره عليه .

هذا ؛ وأحاديث وقت الذبح غير السابقة منها حديث جابر عند مسلم جاء فيه : فأمر النبي صلى الله عليه وسلم من كان نحر قبله أن يعبد بنحر آخر ، ولا ينحروا حتى ينحر النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي "الموطأ" عن عويمر بن الأشقر بإسناد صحيح أنه ذبح ضحيته قبل أن يغدو يوم الأضحى ، وأنه ذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فأمره أن يعود بضحية أخرى .

متى يقص المضحي شعره وظفره ؟ روى مسلم عن أم سلمة ، رضي الله عنها ، قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "من كان له ذبح يذبحه ، فإذا أهل هلال ذي الحجة فلا يأخذن من شعره ولا من أظفاره شيئا حتى يضحى ".

قال النووي: قال سعيد بن المسيب ، وربيعة ، وأهمد ، وإسحاق ، وداود ، وبعض أصحاب الشافعي : إنه يحرم عليه أخذ شيء من شعره وأظفاره حتى يضحي في وقت الأضحية ، وقال الشافعي وأصحابه : هو مكروه كراهة تنزيه ، وقال أبو حيفة : يكره ، واختلفت الرواية عن مالك .

\* فوائد : وفي الحديث فوائد هامة :

منها ، قال ابن دقيق العيد : فيه دليل على أن المأمورات إذا وقعت على خلاف مقتضى الأمر لم يعذر فيها بالجهل ، وقد فرقوا في ذلك بين المأمورات والمنهيات ، فعذروا في المنهيات بالنسيان والجهل ، (ثم قال) : وفرق بينهما بأن المقصود من المأمورات : إقامة مصالحها ، وذلك لا يحصل إلا بفعلها ، والمنهيات مزجور عنها بسبب مفاسدها امتحانا للمكلف بالانكفاف عنها ، وذلك إغايكون بالتعمد لارتكابها ، ومع النسيان والجهل لم يقصد المكلف ارتكاب المنهى فعذر بالجهل فيه .

فائدة: قال العيني في "العمدة": إن السلف كانوا لا يواظبوان على أكل اللحم دائما ؛ لأن للحم ضراوة كضراوة الخمر.

### فضيلة الدكتور / صالح بن فوزان عنيه ديئة كبار الملياء ( بالمملكة المربية السمودية )



# الحج وملى محن للح

### مواقيت الحج

- المواقيت : جميع ميقات ، وهو لغة الحد ،
   وشرعًا : هو موضع العبادة أو زمنها .
  - وللحج مواقيت زمنية ومكانية :
- فالزمنية ذكرها الله بقوله : ﴿ الحَجُّ أَشَهِرٌ مِهُ وَلا مِعْلُومَاتٌ فَمِنْ فَرضَ فِيهِنُ الحَجِّ فَلا رفيث ولا فُسُوقَ ولا جدال في الحَجِّ ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ] ، وهذه الأشهر هي ؛ شوال ، وذو القعدة ، وعشر من ذي الحجة ؛ أي : من أحرم بالحج في هذه الأشهر ؛ فعليه أن يتجنب ما يُخلُّ بالحج من الأقوال والأفعال اللميمة ، وأن يشتغل في أفعال الخير ، ويلازم التقوى .

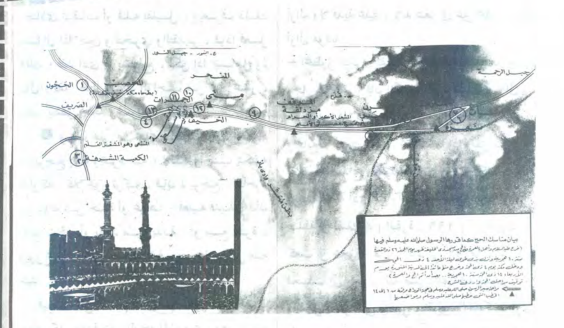
- وأما المواقبت المكانية ؛ فهي الحدود التي لا يجوز للحاج أن يتعداها إلى مكة بدون إحرام ، وقد بينها رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ كما في حديث ابن عباس ، رضي الله عليه وسلم ؛ قال : ( وقت رسول الله صلى الله عليه وسلم لأهل المدينة ذا الحليفة ، ولأهل الشام الجحفة ، ولأهل نجد قرن المنازل ، ولأهل اليمن يلملم ، هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن ممن أراد الحج أو العمرة ، ومن كان دون ذلك ؛ فمن حيث أنشأ ،

حتى أهل مكة من مكة ) . [ متفق عليه ] ، ولسلم من حديث جابر : ( ومَهَلُّ أهل العراق ذات عرق ) .

والحكمة من ذلك أنه لما كان بيت الله الحرام معظما مشرفا ؛ جعل الله له حصنا وهو مكة ، وهى وهو الحرم ، وللحرم حرم وهو المواقيت التي لا يجوز تجاوزها إليه إلا ياحرام ؛ تعظيما لبيت الله الحرام .

وأبعد هذه المواقيت ذو الحليفة ، ميقات أهل المدينة ، فبينه وبين مكة مسيرة عشرة أيام ، وميقات أهل الشام ومصر والمغرب الجحفة قرب رابغ ، وبينها وبين مكة ثلاث مراحل ، وبعضهم يقول أكثر من ذلك ، وميقات أهل اليمن يلملم ، بينه وبين مكة مرحلتان ، وميقات أهل نجد قرن المنازل ، ويعرف الآن بالسيل ، وهو مرحلتان عن مكة ، وميقات أهل المشرق ذات عرق ، بينه وبين مكة مرحلتان .

- فهذه المواقيت يُحرِم منها أهلها المذكورون . ويُحرم منها من غيرهم وهو يريد حجًا أو عمرة .
- ومن كان منزله دون هذه المواقيت ؛ فإنه يحرم من منزله للحج والعمرة ، ومن حج من أهل



مكة ؛ فإنه يحرم من مكة ، فلا يحتاجون إلى الخروج للميقات للإحرام منه بالحج ، وأما العمرة ؛ فيخرجون للإحرام بها من أدنى الحل .

● ومن لم يمر بميقات في طريقه من تلك المواقبت ؛ أحرم إذا علم أنه حاذى أقربها منه ، يقول عمر ، رضي الله عنه : ( انظروا إلى حدوها من طريقكم ) . [ رواه البخاري ] .

وكذا من ركب طائرة ؛ فإنه يحرم إذا حاذى أحد هذه المواقبت من الجو ؛ فينبغي له أن يتهيأ بالإغتسال والتنظف قبل ركوب الطائرة ، فإذا حاذى الميقات ؛ نوى الإحرام ، ولبي وهو في الجو ، ولا يجوز له تأخير الإحرام إلى أن يهبط في مطار جدة ، فيحرم من جدة أو من بحرة ، كما يفعل بعض الحجاج ؛ فإن جدة ليست ميقاتا

وليست محلاً للإحرام ؛ إلا لأهلها أو من نوى الحج أو العمرة منها ، فمن أحرم منها من غيرهم ؛ فقد ترك واجبا هو الإحرام من الميقات ، فيكون عليه فدية .

وهذا مما يخطئ فيه كثير من الناس ، فيجب التنبيه عليه . فبعضهم يظن أنه لا بد من الاغتسال للإحرام ، فيقول : أنا لا أتمكن من الاغتسال في الطائرة ، ولا أتمكن من كذا وكذا . والواجب أن يعلم هؤلاء بأن الإحرام معناه نية الدخول في المناسك مع تجنب محظورات الإحرام حسب الإمكان ، والاغتسال والتطيب ونحوهما إنما هي سنن ، ويامكان المسلم أن يفعلها قبل ركوب الطائرة ، وإن أحرم بدونها ؛ فلا بأس ، فينوي الإحرام ، ويلبي وهو على مقعده في الطائرة إذا

حاذى الميقات أو قبله بقليل ، ويعرف ذلك بسؤال الملاحين والتحري والتقدير ، فإذا فعل ذلك ؛ فقد أدى ما يستطيع ، لكن إذا تساهل ولم يبال ؛ فقد أخطأ وترك الواجب من غير عذر ، وهذا ينقص حجه وعمرته

● ويجب على من تعدى الميقات بدون إحرام أن يرجع إليه ويحرم منه ؛ لأنه واجب يمكنه تداركه ؛ فلا يجوز تركه ، فإن لم يرجع ، فأحرم من دونه من جدة أو غيرها ؛ فعليه فدية ، بأن يذبح شاة ، أو يأخذ سُبع بدنة ، أو سُبع بقرة ، ويوزع ذلك على مساكين الحوم ، ولا يأكل منه شيئا .

فيجب على المسلم أن يهتم بأمور دينه ؛ بأن يؤدي كل عبادة على الوجه المشروع ، ومن ذلك الإحرام للحج والعمرة ، يجب أن يكون من المكان الذي عينه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيتقيد به المسلم ، ولا يتعداه غير محرم .

محظورات الإحرام

محظورات الإحرام هي المحرمات التي يجب
 على المحرم تجنبها بسبب الإحرام ، وهذه
 المحظورات تسعة أشياء :

- المحظور الأول: حلق الشعر؛ فيحرم على المحرم إزالته من جميع بدنه بلا عذر بحلق أو نتف أو قلع؛ لقوله تعالى: ﴿ ولا تحلقوا رءوسكم حتى يبلغ الهدي محله ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فنص تعالى على حلق الرأس، ومثله شعر البدن وفاقا؛ لأنه في معناه، ولحصول الترفّه بإزالته؛ فإن حلق الشعر يؤذن بالرفاهية، وهي تنافي الإحرام؛ لأن المحرم يكون أشعث أغبر، فإن خرج بعينه شعر؛

أزاله ولا فدية عليه ؛ لأنه شعر في غير محله ؛ ولأنه أزال مؤذيًا .

- المحظور الثاني: تقليم الأظافر أو قصها من يد أو رجل بلا عدر ؛ فإن انكسر ظفره فأزالها أو زال مع جلد ؛ فلا فدية عليه ؛ لأنه زال بالتبعية لغيره ، والتابع لا يُفرد بحكم ، بخلاف ما إذا حلق شعره لقمل أو صداع ؛ لقوله تعالى : ﴿ فَمَنْ كَانَ مَنكُم مريضًا أو به أذى من رّأسه ففديةٌ من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ [ البقرة : ١٩٦] ، ولحديث كعب بن عجرة ؛ قال : كان بي أذى من رأسي ، فحُمِلت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والقمل يتناثر على وجهي ، فقال : ( ما كنت أرى الجهد يبلغ بك ما أرى ، تجد شاة ؟ ". قلت : لا ، فنزلت : ﴿ ففديةٌ من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ [ البقرة : ١٩٦]، قال : ( هو صوم ثلاثة أيام ، أو إطعام ستة مساكين ، أو ذبح شاة " . [ متفق عليه ] ، وذلك لأن الأذى حصل من غير الشعر ، وهو القمل. "صحيح مسلم!"

ويباح للمحرم غسل شعره بسدر ونحوه ؛ ففي " الصحيحين " عنه صلى الله عليه وسلم أنه غسل رأسه وهو محرم ، ثم حرك رأسه بيديه ، فأقبل بهما وأدبر

قال الشيخ تقي الدين ، رحمه الله : ( لـه أن يغتسل من الجنابة بالإتفاق ، يعني : إذا احتلم وهو محرم ، وكذا لغير الجنابة ) .

الله الله عليه وسلم عن لبس العمائم والبرانس .

٢٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

متصل ملامس يراد لستر الرأس كالعمامة والقبعة يديه .. ) . والطاقية وغيرها ثمنوع بالاتفاق ) . انتهى .

> وسواء كان الغطاء معتادًا كعمامة أم لا كقرطاس وطين وحناء أو عصابة .

وله أن يستظل بخيمة أو شجرة أو بيت ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم ضربت له خيمة فنزل بها وهو محرم ، وكذا يجوز للمحرم الاستظلال | إزارا ؛ لبس السراويل ، إلى أن يجده ، فإذا وجد بالشمسية عند الحاجة ، ويجوز له ركوب السيارة المسقوفة ، ويجوز له أن يحمل على رأسه متاعا لا يقصد به التغطية . "

- المحظور الرابع: لبس الذكر المخيط على بدنه أو بعضه من قميص أو عمامة أو سراويل ، الإحرام ؛ لحاجتها إلى السبر ، إلا أنها لا تلبس وما عمل على قدر العضو ؛ كالخفين والقفازين والجوارب ؛ لما في (( الصحيحين " ؛ أنه صلى الله عليه وسلم سُئل: ما يلبس المحرم؟ قال: " لا وجهها بغيره من الخمار والجلباب، ولا تلبس يلبس القميص ، ولا العمامة ، ولا البرانس ، ولا السراويل ، ولا ثوبًا مسه ورس ، ولا زعفران ، ولا الخفين ".

> قال شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله : ( النبي صلى الله عليه وسلم نهمي المحرم أن يلبس القميص والبرانس والسراويل والخف والعمامة ، ونهاهم أن يغطوا رأس المحرم بعد الموت ، وأمر من أحرم في جبة أن ينزعها عنه ، فما كان من هذا الجنس ؛ فهو ذريعة في معنى ما نهى عنه النبي وهذا أصح القولين ) . انتهى . صلى الله عليه وسلم ، فما كان في معنى القميص ؛ فهو مثله ، وليس له أن يلبس القميص يسترهما من البرد . بكم ولا بغير كم ، وسواء أدخل يديم أو لم يدخلها ، وسواء كان سليمًا أو مخروقا ، وكذلك

قال العلامة ابن القيم ، رحمه الله : ( كل الا يلبس الجبة ولا العباء الذي يدخل فيه

إلى أن قال : ﴿ وَهَـٰذَا مَعْنَى قُولُ الْفَقَهَاءُ : لا يلبس المخيط ، والمخيط ما كان من اللباس على قدر العضو ، ولا يلبس ما كنان في معنى السراويل ؛ كالتبان ونحوه ) . انتهى .

وإذا لم يجد المحرم نعلين ؛ لبس خفين ، أو لم يجد إزارا ؛ نزع السراويل ، ولبس الإزار ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم رخص في عرفات في لبس السواويل لمن لم يجد إزارا

وأما المرأة ؛ فتلبس من الثياب ما شاءت حال البرقع - وهو لباس تغطى به المرأة وجهها فيه نقبان على العينين - فلا تلبسه المُحُومة وتغطي القفازين على كفيها ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: " لا تنتقب المرأة ، ولا تلبس القفازين " . [ رواه البخاري وغيره ] .

قال الإمام ابن القيم ، رحمه الله : ( نهيه أن تنتقب المرأة وتلبس القفازين دليل على أن وجهها كبدن الرجل لا كرأسه ، فيحرم عليها فيه ما وضع وفصل على قدر الوجه كالنقاب والبرقع ، لا على عدم ستره بالمقنعة والجلباب ونحوهما ،

والقفازان شيء يعمل لليدين يدخلان فيه

وتغطى وجهها عن الرجال وجوبًا بغير البرقع ؛ لقول عائشة ، رضى الله عنها : ( كان الركبان

التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر ٢٣٦

يمرون بنا ونحن محرمات مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فإذا حاذونا ؛ سدلت إحدانا جلبابها على وجهها ، فإذا جاوزونا ؛ كشفناه ) . [ رواه أحمد وأبو داود وغيرهما ] .

ولا يضر مس المسدول بشرة وجهها ؛ لأنها إنما منعت من البرقع والنقاب فقط ، لا من ستر الوجه بغيرهما .

قال شيخ الإسلام: ( لا تكلف المرأة أن تجافي سرتها عن الوجه لا بعود ولا بيدها ولا بغير ذلك ؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم سوّى بين وجهها ويديها ، وكلاهما كبدن الرجل لا كرأسه ، وأزواجه صلى الله عليه وسلم يسدلن على وجوههن من غير مراعاة المجافاة ) .

وقال : ( يجوز لها تغطية وجهها بملاصق ؛ خلا النقاب والبرقع ) . انتهى .

- الخامس من محظورات الإحرام: الطّيب؛ فيحرم على المحرم تناول الطيب واستعماله في بدنه أو ثوبه، أو استعماله في أكل أو شرب؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر يعلى بن أمية بغسل الطيب، وقال في المحرم الذي وقصته راحلته: "ولا تحنطوه". [ متفق عليهما ]، ولمسلم: "ولا تحسوه بطيب".

والحكمة في منع المحرم من الطيب ؛ أن يبتعد عن الترف وزينة الدنيا وملاذها ، ويتجه إلى الآخرة .

ولا يجوز للمحرم قصد شم الطيب ولا الادهان بالمواد المطيبة .

- السادس من محظورات الإحرام : قتـل صيـد البر واصطياده ؛ لقوله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا الذِّينَ آمنوا

لا تقتلوا الصيد وأنتم حُرُمٌ ﴾ [ المائدة : ٩٥ ] أي : محرمون بالحج أو العمرة ، وقوله تعالى : ﴿ وَحُرَم عليكم صيدُ البر ما دُمتم حُرُما ﴾ [ المائدة : ٩٦ ] أي ؛ يحرم عليكم الاصطياد من صيد-البر ما دمتم محرمين ؛ فالمحرم لا يصطاد صيدا بريًا ، ولا يعين على صيد ، ولا يذبحه .

ويحرم على المحرم الأكل مما صاده ، أو صيد لأجله ، أو أعان على صيده ؛ لأنه كالميتة .

ولا يحرم على المحرم صيد البحر ؛ لقوله تعالى : ﴿ أُحِلُ لَكُمْ صِيدُ البحر وطعامه ﴾ [ المائدة : ٩٦

ولا يحرم عليه ذبح الحيوان الإنسي ؛ كالدجاج ، وبهيمة الأنعام ؛ لأنه ليس بصيد .

ولا يحرم عليه قتل محرم الأكل ؛ كالأسد والنمر مما فيه أذى للناس ، ولا يحرم عليه قتل الصائل دفعا عن نفسه أو ماله .

وإذا احتاج المحرم إلى فعل محظور من محظورات الإحرام ؛ فعله ، وفدى ؛ لقوله تعالى : ﴿ فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ففديةٌ من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ [ البقرة : ١٩٦] .

- السابع من محظورات الإحرام: عقد النكاح؛ فلا يعقد النكاح النفسه، ولا لغيره بالولاية أو الوكالة؛ لما روى مسلم عن عثمان: (لا ينكح المحرم ولا ينكح).

- الشامن من محظورات الإحرام: السوطة ؛ لقوله تعالى : ﴿ فمن فرض فيهنَّ الحج فلا رفث ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ] ، قال ابن عباس : ( هو الجماع ) .

التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

فمن جامع قبل التحلل الأول ؛ فسلد نسكه ، ويلزمه المضى فيه وإكمال مناسكه ؛ لقوله تعالى : ﴿ وأغموا الحسج والعمرة لله ﴾ [ البقرة : ١٩٦] ، ويلزمه أيضًا أن يقضيه ثاني عام ، وعليه ذبح بدنة ، وإن كان الوطء بعد التحلل الأول ؛ لم يفسد نسكه ، وعليه ذبح شاة .

- التاسع من محظورات الإحرام : المباشرة دون الفرج ؛ فلا يجوز للمحرم مباشرة المرأة ؛ لأنه وسيلة إلى الوطء المحرم ، والمراد بالمباشرة ملامسة المرأة بشهوة.

فعلى المحرم أن يتجنب الرفث والفسوق والجدال ؛ قال الله تعالى : ﴿ فمن فرض فيهنّ الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ] ، والمراد بالرفث ؛ الجماع ، ويطلق أيضًا على دواعي الجماع من الماشرة والتقبيل والغمز والكلام الذي فيه ذكـر الجماع ، والفسوق هو المعاصى ؛ لأن المعاصى في حال الإحرام أشد وأقبح ؛ لأنه في حالة تضرع ، والجدال هو المماراة فيما لا يعني والخصام مع الرفقة والمنازعة والسباب ، أما الجدال لبيان الحق ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؛ فهـو مـأمور به ، قال تعالى : ﴿ وجادلهم بالتي هي أحسنُ ﴾ [ النحل : ١٢٥ ] .

- ويسن للمحرم قلة الكلام إلا فيما ينفع ، وفي " الصحيحين " عن أبي هريسرة : " من كان يؤمن بالله والسوم الآخر ، فليقسل خميرا أو ليصمت " ، وعنه مرفوعًا : " من حسن إسلام المرء توكه ما لا يعنيه ".
- ويستحب للمحرم أن يشتغل بالتلبية ، وذكر الله ، وقراءة القرآن ، والأمر بالمعروف ، Upload by: altawhedmag.com

والنهى عن المنكر ، وحفظ وقته عما يفسده ، وأن يخلص النية لله ، ويرغب فيما عند الله ؛ لأنه في حالة إحرام واستقبال عبادة عظيمة ، وقادم على مشاعر مقدسة ومواقف مباركة .

- فإذا وصل إلى مكة ، فإن كان محرما بالتمتع ؛ فإنه يؤدي مناسك العمرة :
  - فيطوف بالبيت سبعة أشواط.
- ويصلى بعدها ركعتين ، والأفضل أداؤها عند مقام إبراهيم ، إن أمكن ، وإلا ؛ أداهما في أي مكان من المسجد .
- ثم يخرج إلى الصف الأداء السعى بينه وبين المروة ، فيسعى بينهما سبعة أشواط ، يبدؤها بالصفا ، ويختمها بالمروة ، ذهابه سعية ورجوعه

ويشتغل أثناء الأشواط في الطواف والسعى بالدعاء والتضرغ إلى الله سبحانه.

- فإذا فرغ من الشوط السابع ؛ قصر الرجل في جميع شعر رأسه ، وتقص الأنثى من رءوس شعر. رأسها قدر أغلة .
- وبذلك تتم مناسك العمرة ، فيحل من إحرامه ، ويباح له ما كان مُحَرِّما عليه بالإحرام من النساء والطيب ولبس المخيط وتقليم الأظافر وقص الشارب ونتف الآباط إذا احتاج إلى ذلك ، ويبقى حلالا إلى يوم التروية ، ثم يحرم بـالحج على ما يأتي تفصيله إن شاء الله .
- وأما الذي يقدم مكة قارنا أو مفردا ؛ فإنه يطوف طواف القدوم ، وإن شاء قدم بعده سعى الحج ، ويبقى على إحرامه إلى يوم النحر- ؛ كما يأتى تفصيله إن شاء الله .

أعمال يوم التروية ويوم عرفة و إن الأنساك التي يُحْرِم بها القادم عندما يصل إلى الميقات ثلاثة:

- الإفراد: وهو أن ينوي الإحرام بالحج فقط، ويبقى على إحرامه إلى أن يرمي الجمرة يوم العيد، ويحلق رأسه، ويطوف طواف الإفاضة، ويسعى بين الصفا والمروة إن لم يكن سعى بعد طواف القدوم.

- والقران : وهو أن ينوي الإحرام بالعمرة والحج معا من الميقات ، وهذا عمله كعمل المفرد ؛ إلا أنه يجب عليه هدي التمتع .

- والتمتع: وهو أن يحرم بالعمرة من الميقات ، ويتحلل منها إذا وصل إلى مكة بأداء أعمالها من طواف وسعي وحلق أو تقصير ، ثم يتحلل من إحرامه ، ويبقى حلالا إلى أن يحرم بالحج .

وأفضل الأنساك هو التمتع ؛ فيستحب لمن أحرم مفردًا أو قارناً ولم يسق الهدي أن يحول نسكه إلى التمتع ، ويعمل عمل المتمتع .

ويستحب لمتمتع أو مفرد أو قارن تحول إلى متمتع وحل من عمرته ولغيرهم من المحلين بمكة أو قربها : الإحرام بالحج يوم التروية ، وهو اليوم الثامن من ذي الحجة ؛ لقول جابر ، رضي الله عنه ، في صفة حج النبي صلى الله عليه وسلم : فحل الناس كلهم وقصروا ؛ إلا النبي صلى الله عليه وسلم ومن كان معه هدي ، فلما كان يوم التروية ، توجهوا إلى منى ، فأهلوا بالحج ".

كان في مكة أو خارجها ، أو في منى ، ولا يذهب بعد إحرامه فيطوف بالبيت .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله : ( فإذا كان يوم التروية ؛ أحرم ، فيفعل كما فعل عند الميقات ؛ إن شاء أحرم من مكة ، وإن شاء من خارج مكة ، هذا هو الصواب ، وأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم إنحا أحرموا كما أمرهم النبي صلى الله عليه وسلم من البطحاء ، والسنة أن يحرم من الموضع الذي هو نازل فيه ، وكذلك الكي يحرم من أهله ؛ كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : " من كان منزله دون مكة ؛ فمهله من أهله ، حتى أهل مكة يهلون من مكة ؛

وقال ابن القيم رحمه الله: (فلما كان يوم الخميس ضحى ؛ توجه (يعني : النبي صلى الله عليه وسلم) بمن معه من المسلمين إلى منى ، فأحرم بالحج من كان أحل منهم من رحاهم ، ولم يدخلوا إلى المسجد ليحرموا منه ، بال أحرموا ومكة حلف ظهورهم ) . انتهى .

وبعد الإحرام يشتغل بالتلبية ، فيلي عند عقد الإحرام ، ويلي بعد ذلك في فترات ، ويرفع صوته بالتلبية ، إلى أن يرمي جمرة العقبة يـوم العيد .

• ثم يخرج إلى منى من كان بمكة محرما يوم التروية ، والأفضل أن يكون خروجه قبل الزوال ، فيصلي بها الظهر وبقية الأوقات إلى الفجر ، ويبيت لبلة التاسع ؛ لقول جابر ، رضي الله عنه : ( وركب النبي صلى الله عليه وسلم إلى منى ، فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء

[٢١] التوهيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

والفجر ، ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشـمس ) ، ﴿ وينبغي أن يجتهد في الدعاء والتضرع والتوبة في وليس ذلك واجبًا بل سُنة ، وكذلك الإحرام يسوم الروية ليس واجبًا ، فلو أحرم بالحج قبله أو بعده ؛ جاز ذلك .

> وهذا المبيت بمنى ليلة التاسع ، وأداء الصلوات الخمس فيها سنة ، وليس بواجب .

• ثم يسيرون صباح اليوم التاسع بعد طلوع الشمس من منى إلى عرفة ، وعرفة كلها موقف ؛ إلا بطن عرنة ؛ ففي أي مكان حصل الحاج من ساحات عرفة ؛ أجزأه الوقوف فيه ، ما عدا ما استثناه النبي صلى الله عليه وسلم ، وهو بطن عرنة ؛ وقد بُينت حدود عرفة بعلامات وكتابات توضح عرفة من غيرها ، فمن كان داخــل الحدود الموضحة ؛ فهو في عرفة ، ومن كان خارجها ؛ فيخشى أنه ليس في عرفة ؛ فعلى الحاج أن يتأكد من ذلك ، وأن يتعرف غلى تلك الحدود ؛ ليتماكد السبع بقرة ، أو سبع بدنة . من حصوله في عرفة .

● فإذا زالت الشمس ؛ صلوا الظهر والعصر قصرا وجمعًا بأذان وإقامتين ، وكذلك يقصر الصلاة الرباعية في عرفة ومزدلفة ومنسى ، لكن في عرفة ومزدلفة يجمع ويقصر ، وفي منسى يقصر ولا يجمع ، بل يصلى كل صلاة في وقتها ؛ لعدم الحاجة إلى الجمع .

 ثم بعدما يصلى الحجاج الظهر والعصر قصرًا وجمع تقديم في أول وقت الظهـر ؛ يتفرغون للدعاء والتضرع والابتهال إلى الله تعالى ، وهم في منازلهم من عرفة ، ولا يلزمهم أن يذهبوا إلى جبــل الرحمة ، ولا يلزمهم أن يروه أو يشاهدوه ، ولا يستقبلونه حال الدعاء ، وإنما يستقبلون الكعبة | والأقوال ، إنه سميع مجيب .

هذا الموقف العظيم ، ويستمر في ذلك ، وسواء دعا راكبا أو ماشيا أو واقفا أو جالسا أو مضطجعا ،على أي حال كان ، ويختار الأدعية الواردة والجوامع ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم : " أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة ، وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي : لا إله إلا الله وحده ، لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ".

ويستمر في البقاء بعرفة والدعاء إلى غروب الشمس ، ولا يجوز له أن ينصرف منها قبل غروب الشمس ، فإن انصرف منها قبل الغروب ؛ وجب عليه الرجوع ؛ ليبقى فيها إلى الغروب ، فإن لم يرجع ؛ وجب عليه دم ؛ لتركه الواجب ، والدم ذبح شاة ، يوزعها على المساكين في الحرم ، أو

• ووقت الوقوف يبدأ بنووال الشمس يوم عرفة على الصحيح . ويستمر إلى طلوع الفجر ليلة العاشر ، فمن وقف نهارا ؛ وجب عليه البقاء إلى الغروب ، ومن وقف ليلا ؛ أجزأه ، ولو لحظة ؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم : " من أدرك عرفات بليل ؛ فقد أدرك الحج " .

• وحكم الوقوف بعرفة أنه ركن من أركان الحج ، بـل هـو أعظم أركان الحـج ؛ لقولم صلى الله عليه وسلم: " الحج عرفة " ، ومكان الوقوف هو عرفة بكامل مساحتها المحددة ، فمن وقف خارجها ؛ لم يصح وقوفه .

وفق الله الجميع لما يحبه ويرضاه من الأعمال

B



الحمد للَّه وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ؛ ثم أما بعد ..

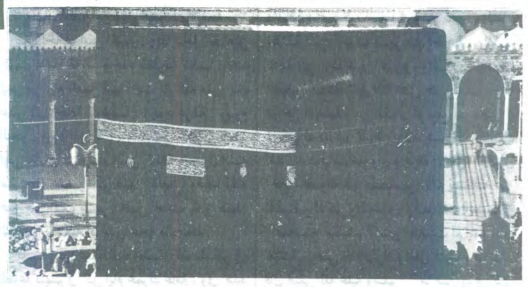
فامتثالاً لقول الله تعالى: {وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان } [المائدة: ٢]، وقول الرسول صلى الله عليه وسلم الثابت في "صحيح مسلم" من حديث تميم الداري، رضي الله عنه، قال: قال عليه الصلاة والسلام: "(الدين النصيحة)". قانا: لمن يا رسول الله؟ قال: "(الله ولكتابه ولرسوله ولأنمة

#### المسلمين وعامتهم ".

أحببت أن أقدم بين يديك أيها القارئ الكريم هذه البيانات النبوية المباركة التي فيها سعادتك في الدنيا والآخرة ، فأقول وبالله وحده التوفيق :

إن شهر ذي الحجة قد تنوعت فيه الفضائل والخيرات التي من أعظمها إيقاع الحج فيه إلى بيت الله الحرام، وهو من الأشهر الحرم، حرم

الله القتال فيه لوقوع الحج فيه ، فلتشكر الله أيها المسلم على هذه النعمة العظيمة ، ولتغتيم خيرات هذا الشهر ، ولا تكن من الغافلين ، واعلم أن الأيام المعلومات هي العشر الأوائل من ذي الحجة التي أقسم الله تعالى بها في سورة «الفجر » ، فقال عز وجل : ﴿ وليال عشر ﴾ والفجر : ٢] ، وقال تعالى مرغبًا في الإكثار



من ذكره تعالى فيها: ﴿ وِيذَكُرُوا اسْمِ اللَّهُ فِي أيام معلومات ﴾ [الحج: ٢٨]، وهي الأيام العشر عند جهور العلماء ، وأما الأيام المعدودات فهي أيام التشريق، فيستحب الإكثار من ذكر الله في هذه العشر المباركة من التهليل والتكبير والتحميد، وأن يجهر بذلك في الأسواق، فقد ذكر الإمام البخاري في (( صحيحه )) عن ابن عمر وأبي هريرة ، رضي الله عنهما ، أنهما كانا يخرجان إلى السوق فيكبران ويكبر الناس بتكبيرهما ، وهذا من رحمة الله بعباده ، فإنه لَّا كان ليس كل واحد الله تعالى بها كما تقدم ذكره . يقدر على الحج ، جعل موسم العشر مشتركًا بين الحجاج وغيرهم.

> فمن لم يقدر على الحبج فإنه يقدر على أن يعمل في العشر عملاً يفضل على الجهاد، وذلك لحديث ابن عباس ، رضى الله عنهما ، الثابت في ((صحيح البخاري)) ، حيث يقول

فيه الرسول صلى الله عليه وسلم: ( ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام " ، يعنى أيام العشر الأول من ذي الحجة ، قالوا: يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله ؟ قال: ( ولا الجهاد في سبيل الله ، إلا رجل خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء "، فدل هذا الحديث على أن العمل الصالح في العشر الأول من ذي الحجة أفضل من الأعمال في غيرها ؛ لأنها من أفضل الأيام وأكرمها ، وهي أيام الحج والمناسك ، وقد أقسم

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص١١٢) من ((الاختيارات الفقهية)) ، ((زاد المعاد " (٧٥/١) عن عشر ذي الحجة والعشر الأواخر من رمضان أيهما أفضل ؟ فأجاب بقوله: أيام عشر ذي الحجة أفضل من أيام العشر من رمضان، والليالي العشر الأواخر من

رمضان أفضل من ليالي عشر ذي الحجة .
قال الحافظ ابن القيم: وإذا تأمل الفاضل اللبيب هذا الجواب وجده شافياً كافياً ، فإنه ليس من أيام العمل فيها أحب إلى الله من أيام عشر ذي الحجة ، وفيها: (يوم عرفة ، ويوم النحر ، ويوم التروية ) ، وأما ليالي عشر رمضان فهي ليالي الإحياء التي كنان رسول الله

صلى الله عليه وسلم يحييها كلها ، وفيها ليلة

خير من ألف شهر ، فمن أجاب بغير هـذا التفصيل لم يمكنه أن يدلى بحجة صحيحة .

قلت: فيا عبد الله عليك أن تشمر في الطاعة فتهتم في كل أيام عمرك عامة، وفي هذه العشر خاصة، بطلب العلم الشرعي، والعمل به، وتبليغه، والصبر على الأذى في تبليغه، والمحافظة على الصلوات الخمس في جماعة بالصف الأول مع إدراك تكبيرة الإحرام وختام الصلاة بالذكر المشروع، وعليك أن تكثر من افشاء السلام، وإطعام الطعام، وصلة الأرحام، والصلاة بالليل والناس نيام، ولا تنسس ركعتي الضحى وسائر الأعمال الصالحات.

واعلم يا عبد الله أن أيام العشر فيها يوم عرفة ، وصيامه سنة مؤكدة ، حيث ثبت في فضل صومه من حديث أبي قتادة ، رضي الله ، عنه الثابت في «صحيح مسلم»: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة ؟ قال: «يُكفَّر السنة الماضية والباقية ».

ومعلوم لديك : أن يوم عرفة ؛ هو يوم الوقوف على جبل عرفة ، وهو يوم التاسع من ذي الحجة الذي يُكَفَّر الله بصومه السنة الماضية

والباقية؛ أي يكون سببًا في ستر ذنوب السنة الفائتة التي آخرها شهر ذي الحجة ، والسنة الآتية التي أولها شهر المحرم ، والمراد : الذنوب الصغيرة المتعلقة بحق الله تعالى إن وقعت ، وإلا فيرجى التخفيف من الكبائر أو رفع درجاته إن لم يكن له ذنوب كبيرة ، وقد علم أن الحديث أفاد : استحباب صوم يوم عرفة إلا لمن كان في الحج ، فصومه غير مستحب ؛ لأنه يضعف عن التلبية والذكر والدعاء ، وقد ثبت أيضًا في المتعلقة ، رضي الله تبارك وتعالى عنها ، قالت : قال صلى الله عليه وسلم : " ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبيدًا من النار من يوم عرفة ، وإنه لهدنو ثم يبهم الملائكة ".

وروى الإمام الترمذي في "سننه": "خير الدعاء؛ دعاء عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير". ["مشكاة المصابيح" (حديث رقم ٩٥٩٧)، وقد حسنه العلامة الألباني].

ويوم عرفة يليه يوم النحر ؛ الذي هو يوم الحج الأكبر، فيه يكمل المسلمون حجهم الذي هو الركن الإسلام بعدما وقفوا بعرفة وأدوا الركن الأعظم من أركان الإسلام بعدما الحج، وحصلوا على العتق من النار، من حج ومن لم يحج من المسلمين، فصار اليوم الذي يلي يوم عرفة عيدًا لأهل الإسلام جميعًا لاشتراكهم في العتق من النار، وشرع لهم فيه ذبح القرابين من هدي وأضاح، والحجاج يستكملون مناسك حجهم في هذا اليوم المبارك من الرمي

والحلق أو التقصير والطواف بالبيت وبين الصفا والمروة – وأهل الأمصار في هذا اليوم يؤدون صلاة العيد لإقامة ذكر الله – ويلي ذلك أيام التشريق، التي هي أيام منى، حيث قال فيها صلى الله عليه وسلم فيما ثبت في "صحيح مسلم" من حديث نبيشة الهزلي قال: "أيام منى أيام أكل وشرب وذكر الله عز وجل"، وهي الأيام المعدودات كما أشرت إلى ذلك

ومما تجدر الإشارة إليه في هذه التذكرة السريعة حديث أم سلمة الشابت في "صحيح مسلم"، وذلك لأنه من علم الحال الذي يحتاج إلى معرفته في هذه العشر من ذي الحجة التي نحر بصدد الحديث عنها، حيث قال صلى الله عليه وسلم: "من كان له ذبح يذبحه، فإذا أهل هلال ذي الحجة فلا يأخذن من شعره ولا من أظفاره شيئا حتى يضحى".

قلت: ومعلوم عند الجمهور أن الأصل في النهي التحريم ما لم يصرفه صارف إلى الكراهة، فمن أخذ من ظفره أو شعره قبل ذبح الأضحية فهو عاص للرسول صلى الله عليه وسلم، وعليه أن يتوب إلى الله تعالى مما صنع، وأما بالنسبة للأضحية فإن هذا لا يؤثر عليه شيئا خلافًا لما يعتقده بعض العامة أن الإنسان إذا أخذ شيئًا من شعره وظفره في العشر فإنها تبطل أضحيته، فإن هذا ليس بصحيح. تبطل أضحيته، فإن هذا ليس بصحيح.

عثيمين ] . ومن أهل العلم من قال بكراهة الأخذ .

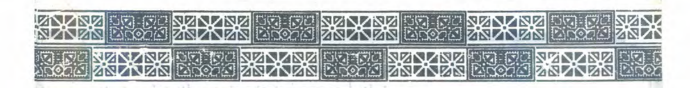
وأحب هنا أن ألفت النظر إلى أن أحكام الأضحية تتعلق بالموكل المضحى عنه ، بمعنى الإنسان إذا وكل شخصاً يذبح أضحيته فإن أحكام الأضحية تكون متعلقة بالموكل لا بالوكيل ، وليعلم أن الأضحية بالكبش أفضل من سبع البقرة أو سبع البدنة ، فإن ضحى ببدنة أو بقرة كاملة فقد ذكر الفقهاء أنها أفضل من الواحدة من الضأن . [ بتصرف من كلام العلامة ابن عثيمين (ج٢ ص٢٦٣) من فتاويه التي جمعها الأخ أشرف عبد المقصود] .

ولتعلم أيها المسلم؛ أنه لا بأس بغسل الرأس في عشر ذي الحجة ومشط الرأس برفق، ولا يضر لو سقط منه شعر ولا ينقص أجر الأضحية إن شاء الله، وهكذا لو تعمد أخذ الشعر أو التقليم للأظافر فلا يترك بذلك الأضحية، بل أجر الأضحية كامل إن شاء الله. اه.

[ بتصرف من كلام العلامة ابن جبرين (ج٢ ص ٢٢٢) من ((الفتاوى الإسلامية ) التي قدم لها قاسم الشماعي الرفاعي ].

وكتبه / أبو بكربن محمد بن الحنبلي واعظ بأوقاف خورفكان / الشارقة الإمارات العربية المتحدة

<sup>(°)</sup> تنبيه : استفدت في الكلام السالف من مقال لفضيلة الشيخ / صالح الفوزان ، وكان ذلك بتصرف .



# الطريقة المثلى في الدعدوة إلى الله

لم يرسل الله تعالى رسولاً إلا أمره بالتوحيد والدعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك لــه ، قال تعالى : 
هو ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت في [ النجل : ٣٦] ، وقال تعالى :
هو وما أرصانا من قبلك من رسول إلا نُوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون في [ الأنبياء : ٢٥] .

alle it is a second of the sec

وقد عنى الرسل عليهم الصلاة والسلام بذلك ، فبدءوا البلاغ بدعوة أممهم إلى أن يعبدوا الله وحده ولا يشركوا به شيئا ، وقطعوا فيه شوطاً بعيدًا ، حتى شغلوا به الكثير من أوقات البلاغ ، ولا عجب في ذلك ، فيان التوحيد أصل الدين وذروة سنامه ، وملاك الإسلام ودعامته الأولى ، لا تصح من إنسان قربة ، ولا يتقبل الله منه عبادة إلا إذا كانت مقرونة بالتوحيد وإخلاص القلب لله وحده ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَنْزِلْنَا إِلْمِكْ الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصًا له الدين ﴿ أَلا للَّهُ الدين الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زُلفي إن الله يحكم بينهم في ما هم فيه يختلفون إن الله لا يهدي من هو كاذبٌ كفارٌ ﴾ [ الزمر : ٣،٢ ] ، وقال : ﴿ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الديس حنفاء ويُقيموا الصلاة ويُؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾ [ البينة : ٥ ] .

+ it i shall be a lease in them

وقد أرشد الله الناس إلى أيسر الطرق في الدعوة إلى التوحيد وأسهلها وأقربها إلى معرفة الحق وأعدلها ، وهو الاستدلال بآيات الله وسننه الكونية وتفرده سبحانه بتصريفها وتدبيرها على تفرده بالإلهية واستحقاقه أن يُعبد وحده لا شريك له . فذلك أهدى سبيلا وأقوم دليلا ، وأقوى في إقناع الخصم وإلزامه الحجة ، فإنه مقتضى العقل الصريح وموجب الفطرة السليمة ، قال الله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا النَّاسِ اعبدوا ربكم اللَّذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ، الذي جعل لكم الأرض فراشا والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ١ ١ البقرة : ٢٢،٢١ ، فرتب سبحانه نهيه إياهم عن اتخاذهم شركاء له في العبادة على علمهم وإقرارهم بأنه تعالى وحده هو الذي خلقهم وخلق الذين من قبلهم ، وهو الذي جعل الأرض قرارا ، وذللها فيم ليمشوا في

٣٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

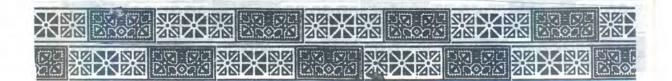


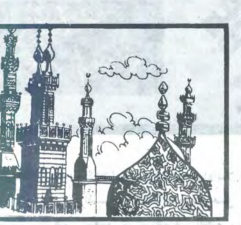
جوانبها . وليبتغوا من فضله ، ورفع السماء بالا عمد ، وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لهم . لينعموا عا آتاهم من النعم ، وليتمتعوا عا أفاض عليهم من الخيرات لعلهم يتقون ربهم وولي نعمتهم ، فيعبدوه وحده لا شريك له مخلصين له الدين . شكرا له على ما أسبغ عليهم من نعمه وأفاض عليهم من بركاته ، وفي القرآن كثير من النظائر له الين الآيتين في بيان أسلوب الدعوة ورسم الطريق الناجحة في إقامة الحجة وإلزام الخصم ، لقد سلك الأنبياء والمرسلون هذه الطريقة في دعوتهم أعمهم إلى الهدى ودين الحق ، اهتداء بهدى الله ، واسترشادا يارشاده ، وهو العلم من الرسل ، ومنهم إبراهيم الخليل ، عليهم الصلاة والسلام .

أرسل الله ، جل شأنه ، خليله إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، إلى قوم من الفرس عتاة جبارين يعبدون التماثيل ، فأنكر عليهم عكوفهم لها وتقربهم إليها ، قال تعالى : ﴿ ولقد آتينا إبراهيم رُشده من قبل وكنًا به عالمين ﴿ إذ قال لأبيه وقومه ما هذه التماثيل التي أنسم لها عاكفون ﴾ ولما أبياء : ١٥٠١٥] ، ولما لم يكن لديهم حجة

يعتمدون عليها في عبادتهم الأصنام تعللوا لباطلهم بما وجدوا عليه آباءهم من التقبرب إلى التماثيل وعبادتهم إياها ، فألغوا عقولهم وقلدوا آباءهم على غير هدى وبصيرة : ﴿ قَالُوا وجدنا آباءنا لها عابدين ﴾ [ الأنبياء : ٥٣ ] ، فسفه إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، أحلامهم وحكم عليهم وعلى آبائهم بالحيرة والضلال المبين : ﴿ قال لقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين ﴾ [ الأنبياء : ٥٤] ، وبين لهم أن التماثيل لا تسمع النداء ، ولا تستجيب الدعاء ، ولا تملك نفعا ، ولا توقع ضرًا ، فلا يليق بعاقل أن يتخذها آلهة مع من فطر السماوات والأرض وإليه مقاليد الأمور ، يؤتى الملك من يشاء ، وينزع الملك ممن يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل من يشاء ، بيده الخير ، وهو على كل شيء قدير ، قال : ﴿ قال هل يسمعونكم إذ تدعون ، أو ينفعونكم أو يضرُّون ، قالوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون ١٠ الشعراء: ٧٧-

فلما ركبوا رءوسهم ، وأبوا إلا اللجاج والعناد والعصبة الممقوتية في تقليد الآباء والأجداد ، أعلن براءته منهم وشدة عداوته لهم ولم يعبدون من دون الله : ﴿ قَالَ أَفْرَأَيْتُم مَا كُنْتُم



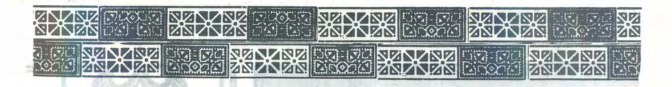


بالتكسير والتحطيم إن كانوا يملكون جوابًا : ﴿ قَالَ بل فعله كبيرهم هذا فاستلوهم إن كانوا ينطقون ﴾ [ الأنبياء : ٣٣ ] ، وقد نجحت هذه الطريقة إلى حد ما ، وأوجدت فيهم وعيًا ، فثابوا إلى رشدهم وما كان في أصل فطرهم ، واعترفوا بأنهم هم الذين ظلموا أنفسهم بعبادتهم تماثيل لا تملك لنفسها نفعا ولا تدفع عنها بأساً ، وظلموا إبراهيم ، عليه السلام ، بصدهم عن دعوته ، وإعراضهم عما جاءهم به من الآيات البينات على التوحيد ، وإخلاص العبادة لله رب العالمين ، لكنهم لم يلبثوا أن ركبوا رءوسهم ونكصوا على أعقابهم ، وارتكسوا في حمأة الضلال والحيرة عصبية لما ورثوه عن آبائهم من الشوك والبهتان المبين ، قال تعالى : ﴿ فرجعوا إلى أنفسهم فقالوا إنكم أنتم الظالمون ، ثم نكسوا على رءوسهم لقد علمت ما هـؤلاء ينطقـون ﴿ [ الأنبياء: ٢٥،٦٤ ] ، لقند ازداد طريق الحق وضوحاً وبياناً ، واستحكمت حلقات الحجة الإبراهيم على أبيه وقومه ، وحق له أن يضيق ذرعا من صدودهم ، وأن يتأفف ضحرًا من طغيانهم وشركهم ، وأن ينكر عليهم ذلك إنكارًا صارحًا ، ويرميهم بالخبال وإلغاء العقول: ﴿ قَالَ أَفْتَعِبُدُونَ مِنْ دُونَ اللَّهُ مَا لا

تعبدون ﴿ أنتم وآباؤكم الأقدمون ﴿ فبانهم عدوٍ لله إلا رب العالمين ﴿ الله علمي فهو يهدين ﴿ والذي هو يطعمني ويسقين ﴿ وإذا مرضت فهو يشفين ﴿ والذي يُميتني ثم يحيين ﴿ والذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يسوم الديس ﴾ [ الشعراء : ٥٧-٧٨]

وَجَد إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، أنه لا بد له من سلوك طريق آخر عملي في إقامة الحجة ؛ ليكون أقوى في الإبانة عن الحق ، وأملك في إلزام الخصم ، يضطرهم به إلى الاعتراف بما هم فيه من ضلال وظلم وانحراف ، فأقسم بالله أن يكيد لأصنامهم وهم عنها غائبون ، وانتهز فرصة خروجهم من البلد لبعض شأنهم ، وذهب إلى آلهتهم خفية لئلا يراه أحد فيصده عن تنفيذ ما أراد ، فجعلهم قطعا صغارا إلا كبيرا لهم تركه سالمًا ، ليكون له ولهم معه شأن عند التحقيق فيما جرى على أصنامهم ، فلما عادوا إلى منازفم وشاهدوا ما أصيبت به آلهتهم : ﴿ قالوا من فعل هذا بآلهتنا إنه لمن الظالمين ﴿ قالُوا سَمَّعْنَا فَتَّى يَذَكُّوهُمْ يُقَالُّ له إبراهيم ، قالوا فأتوا به على أعين الناس لعلهم يشهدون ﴾ [ الأنبياء : ٥٩- ١٦ ] ، فلما حضر مجلسهم أخذوا يقررونه بما صنع بآلهتهم ، قالوا : من فعل هذا بآلهتنا يا إبراهيم ؟ فأجابهم بنسبة ما حدث إلى من لا يتأتى منه ، نسبه إلى كبير التماثيل - وهـ كما يعلم ويعلمون جماد لا حراك بـ - ذلك ليرشدهم إلى مكان الخطأ في عكوفهم على التماثيل ، عبادة لها وتقربًا إليها ، ويصرفهم عنها إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، ويوحى إليهم بأنه هو الذي كاد لأصنامهم وأنزل بهم ما يكرهون ، وقد أكد ذلك بأمره إياهم أن يسألوا التماثيل عمن أصابهم

[٣٤] التوحيد السنة الخامسه والعشرون العدد التاني عشر



ينفعكم شيئًا ولا يضركم ﴿ أُفِّ لكم ولما تعبدون من دون الله أفلا تعقلون ﴾ [الأنبياء: ٦٧،٦٦].

لقد أخذت الحمية الجاهلية للباطل من نفوس قوم إبراهيم ، عليه السلام ، مأخدها ، وتمكنت منهم العصبية لطاغوت التقليد للآباء والأجداد فيما أصيبوا به من الشرك والانحراف عن الحق حتى ملكت مشاعرهم ، ووجهت عقولهم وأفكارهم إلى شر وجهة ، وصرفتهم عن الحق المبين والصراط عليه السلام ، وينزلوا به أشد العقاب انتصارا لآلهتهم الباطلة ، وانتقاما منه جزاء له عما صنع لها من تحطيم وتكسير . ويعلم الله أنه ما أراد بذلك إلا التوحيد : ﴿ قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم إن كنتم التوحيد : ﴿ قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم إن كنتم فاعلين ﴾ الأنبياء : ١٨٠ م الكن يأبي الله إلا أن ينصر رسوله خليله إبراهيم ، عليه السلام ، وأن

يخذل أعداءه وأعداء دينه ، ويبطل ما كادوا به لأوليائه فيبوءوا بالخسران المبين ، إمضاء لسنته العادلة الحكيمة في أوليائه وأعدائه ، قال تعالى: ﴿ قَلْنَا يَا نَارَ كُونِي بردًا وسلاماً على البراهيم ﴿ قَلْنَا يَا نَارَ كُونِي بردًا وسلاماً على البراهيم ﴿ وَنَيْنَاهُ وَارَادُوا بِه كَيدا فَجعلناهم الأخسرين ﴿ وَنَيْنَاهُ وَلَوْطًا إِلَى الأَرْضِ التِي بَارِكنا فيها للعالمين ﴿ وَفِينَاهُ لَهِ إِسْحَاقُ وَيعقوب نافلة وكلاً جعلنا صالحين ﴿ وجعلناهم أَنمة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عالمين ﴿ إِنَا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم إلا يفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار ﴾ إغافر: ١٥،٢٥ ] ، وقال تعالى : ﴿ سنة الله تبليلاً ﴾ الله التي قد خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبليلاً ﴾

# إنا لله وإنا إليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية ، عند الله تعالى ، عالمًا فاضلاً من قدامى علمائها ومن أوائل من أعلوا دعوتها ، ذلك هو فضيلة الشيخ عبد الحميد عُرُنسَة ، والذي توفي يوم السبت ١٣ ذي القعدة ١٤١٧ هـ الموافق ١٥ مارس ١٩٩٧ م عن ٩٧ عاماً ، حيث إنه من مواليد سنة ١٩٠٠ م بمدينة دمياط ، وقد حفظ القرآن الكريم ، وقد حصل على العالمية ، ثم لقي بعدها فضيلة الشيخ محمد حامد الفقي ، رحمه الله ، وذلك بناء على نصيحة أستاذه الشيخ محمد عبد الحليم الرمالي .

وقد أمضى الشيخ عرنسه قرابة السبعين عامًا في الدعوة إلى الله ، كان يتمتع فيها بمحبة أعدائه وإخوانه على السواء ، وكان الجميع يجلونه كثيرًا .

وكان رحمه الله يمتاز بالعلم الغزير والجهاد الطيب في نشــر دعــوة التوحيــد في دميــاط وغيرهــا مــن البلــدان المجاورة ، كما كان الشيخ يمتاز بحافظة طيبة حتى أواخر أيامه .

> عوضنا الله خيرًا في زملائه وتلاميذه بفرع دمياط وألحقه بإخوانه من الرعيل الأول للجماعة . وأجزل الثواب لأسرته . إنه سميع مجيب .

وكتبه فتحي أمين عثمان

التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر [٣٥]

السدوسي ، عن عبد الحميد بين صيفى ، عن أبيه ، عن جله صهيب الخير ، فذكره مرفوعًا . ولفظ ابن ماجه: ((إن أحسن ما اختضبتم به لهذا السوادُ ؛ أرغب لنسائكم فيكم ، وأهيب لكم في صدور عدوكم". ونقل الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي عن البوصيري أنه قال في "الزوائد": "إسناده حسن "، ولم أجد هذا الكلام فی (الزوائد " (۱۵۲/۳) ، ولو ثبت أنه فيه وسقط من النسخة فهو خطأ ؛ ولأن أبا حاتم الرازي ضعف دفاع بن دعقل كما في ((الجرح والتعديل) (١/٢/٥٤٤)، واعتمد تضعيفه الحافظ في ((التقريب)، شم إن متن هذا الحديث منكر ، فأخوج مسلم (۱۶/۱۶-شرح

النووى) ، وأصحاب السنن إلا

الترمذي من حديث جابر،

رضى الله عنه ، قال : أتى

بأبي قحافة - وهو والد أبي بكر

الصديق، رضى الله عنهما -

إلى رسول الله صلى الله عليه

• يسأل القارئ: عبد الرحمن المهدي – مركز الرياض – محافظة كفر الشيخ عن صحة هذه الأحاديث:

ا- "عليكم بخضاب السواد، فإنه أرغب لكم في صدور عدوكم، وأرغب لكم في في صدور نسائكم "؟

ب- "إذا أكلتم الفجل فأردتم أن لا تجدوا ريحه فأذكروني عند أول قضمة "؟ ج- "لا توضع النواصي إلا في حج أو عمرة "؟

• والجواب بعون الله الوهاب:

- أما الحديث الأول:

«عليكم بخضاب السواد..»
فمنكر ، أخرجه ابن ماجه
(٣٦٢٥) عن عمر بن
الخطاب بن زكريا الراسبي،
وابن عساكر في «تساريخ
وابن عساكر في «تساريخ
دمشق » (ج٢/ق٣٥) عن
سعيد بن عبد الجبار، ونجم
الدين النسفي في «أخبار
سمرقند » (ص٩٣٩) عن
عيد الله بن عمرو، ثلاثتهم
قالوا: حدثنا دفّاع بن دعقل





# عنالأحاديث



عيد عليها

فضيلة الشيخ أبو اسحاق الحويشي

[٣٦] التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

وسلم يوم الفتح ، كأن رأسه ثغامة بيضاء ، فقال: "غيروه وجنبوه السواد"، وهذا لفظ مسلم، وأخرجه أحمد (٣/٣١) من حديث أنس بنحوه وسنده صحيح كما قال الحافظ في "الإصابة" (٢٣٨/٧)، وفي الباب عن غيرهما ، ففي هذه الأحاديث النهي عن الصبغ بالسواد، وهي أصح ، والله أعلم .

- أما الحديث الثاني: "إذا أكلتم الفجل ... "إلخ. فإنه باطلٌ ؛ ظاهرُ البطلان لكل من شم رائحة الحديث ولو مرة في حياته ، ورأيتهُ في "أخبار سمرقند" (ص٣٠٣٠٢) بسند ضعيف جدًا عن ابن مسعود .

- أما الحديث الثالث: "لا توضع النواصي .. "، فإنه ضعيف"، أخرجه البزار (١٩٣٤)، والعقيلي في "الضعفاء" (٢٠/٤)، والبيئ عسدي في "الكامل" (٢٧/٤/٦)، والطبراني في "الأوسط" والخطيب (٩٤٧٥)، والطبراني في "الأوسط" مسمول، حدثني عمر بن محمد بن المنكدر، عن أبيه، عن جابر مرفوعا، فذكره، قال الطبراني: (لم يرو هذا الحديث عن عمر بن المنكدر، إلا محمد بن سليمان بن مسمول)، وقال البزار: لا نعلمه عن جابر إلا بهذا الإسناد، وعمر حدث بأحاديث عن حرب الخديث معروف). وقال البزار: لا نعلمه عن جابر إلا محمد بن أبيهذا الإسناد، وعمر حدث بأحاديث عن المناس منه تهمة، وإلا فأصل الحديث معروف). اه.

قلت : ومحمد بن سليمان بن مسمول ضعيف ، وفيه توثيق ليّن ، وقد خالفه نافع بن محمد ، فرواه عن عمر بن محمد بن المنكدر ، عن أبيه قال : "لا توضع النواصي إلا في حبج أو عمرة" ، يعني الحلق ، أخرجه العقيلي (٤/٠٧) من طويق سفيان ، حدثنا رجل يُقال له : نافع بن

عمد . فذكره ، قال العقيلي : وهذا أولى ، وهو يعني أنه بقول محمد بن المنكدر أشبه منه مرفوعًا ، وقد وقفت على طريق آخر للحديث المرفوع ، فأخرجه الرامهرمزي في «المحدث الفاصل» (٢٠٤) من طريق أحمد بن سليمان بن هاشم ثنا محمد بن إسماعيل بن الأشج قال : سألت يوسف بن محمد بن المنكدر ، قلت : أأخبرك أبوك أن جابرًا حدَّثه أن رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم ، قال فذكره .

وسنده ضعيف ، ويوسف بن محمد بن المنكدر تركه النسائي والدولابي ، وضعّف أبو داود وأبو حاتم والعقيلي وابن حبان ، ومشّاه أبو زرعة وابن عدى .

وله شاهد من حديث ابن عباس مرفوعًا:

( لا توضع النواصي إلا لله في حج أو عمرة ").

أخرجه بحشل في ( تاريخ واسط ")

(ص٤٥٢،٥٥٢) قال: حدثنا علي بن سهل بن عبيد الله، قال: ثنا سعيد بن سالم، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس مرفوعًا.

وعلي بن سهل لم أجد له ترجمة ، وابن جريب مدلس ، ولم يصرح بتحديث ، لكنه لم يتفرد به ، فتابعه عبد الملك بن جرير ، قال : حدثني عطاء ، عن ابن عباس مرفوعًا مثله ، وزاد : "فما سوى ذلك فمثلة ". أخرجه أبو نعيم في "الحلية" ( الحلية " فضيل بن عياض ، قال : سمعت عبد الملك بن

جريو.. قلت: كذا وقع في "الحلية": "عبد الملك بن جرير"؛ ولم أجده، فكأن صوابه: "عبد الملك بن جريج"، ولم أجد من نص على رواية الفضيل عنه، وإن كان روايته عنه مقبولة؛ لأنه من طبقة الآخذين

عن ابن جريج ، فإن صحَّ ذلك فتكون المتابعة من الفضيل لسعيد بن سالم ، ولكن قال أبو نعيم عقب الرواية: (غريب من حديث الفضيل، لم نكتبة إلا من هذا الوجه).

• ويسأل القارئ: محمد محمد يوسف - محافظة كفر الشيخ - عن درجة هذه الأحاديث:

ا- حديث: "عرضت على اجور أمتى حتى القذاة والبعرة يخرجها الوجل من المسجد، وعرضت عليَّ ذنوب أمتى فلم أر ذنباً أكبر من آية أو سورة من كتاب الله أوتيها رجل 9 ( Lamie

ب- حديث: "اعربوا القرآن والتمسوا القرآن .. "؛ فهو حديث منكر".

ج- حديث : "إن الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب ".

د- حديث: "الآيتان من آخر سورة البقرة ، من قرأ بهما في ليلة كفتاه ".

• والجواب بعون الملك الوهاب:

- أما الحديث الأول: "عرضت عليّ أجور أمتى ". فإنه حديث ضعيف".

أخرجه أبو داود (٢٦١)، والترمذيُّ (۲۹۱٦)، وابن خزيمة (ج٢/ رقم ١٩٩٧)، وأبو يعلى (ج٧/رقم ٥٤٢٩) ، والبيهقي في ((الكبرى) (٢/٠٤٤)، وفي ((الشعب)) (١٨١٤)، والخطيب في "الجامع" (١٠٩/١)، والبغوي في (شرح السنة) (٣٦٤/٢) ، وابن الجوزي في "الواهيات" (١٠٩/١) من طريق عبد الجيد بن أبي رواد ، في جوفه .. " إلخ. فإنه حديث ضعيف".

عن ابن جريج ، عن المطلب بن عبد الله ، عن أنس مرفوعاً ، قال الترمذيُّ : (غريب) ، واستغربه أيضًا البخاري ، وأعله بالانقطاع بين المطلب وأنس ، وأعله الدارقطني بالانقطاع بين ابن جريج والمطلب ، وقد اختلف فيه على عبد الجيد وعلى ابن جريج معًا ، وأقوى الوجوه عندي ما رواه عبد الرزاق في ((المصنف)) (ج٣ رقم ٥٩٧٧)، وعنه الطبراني والخطيب في (( الجامع " (١٠٨/١) عن ابن جويج عُن رجل عن أنس، والحديث - على أي وجه كان - لأ يصح ، والله أعلم .

- أما الحديث الثاني: "أعربوا

أخرجه ابن أبسى شيبة في "المصنف" (۱۰/۲۰)، وأبو يعلى (ج١١ رقم. ٠ ٢٥٦) ، والحاكم (٢/٩/٤) ، وعنه البيهقي في ((الشعب)) (جو رقم ٢٠٩٣، ٢٠٩٤) ٧٠٩٥) ، وأحمد بن منيع في "مسنده" - كما في ((المطالب العالية)) (٢٩٨/٣)، والخطيب في "تاريخه" (٧٨،٧٧/٨) ، وابن الأنساري في ((الوقف والابتداء) (ص٥) من طبق عي عبد الله بن سعيد المقبري عن جده عن أبي هريرة مرفوعًا ، وسنده ضعيف جدًّا ، وعبد الله بن سعيد متروك ، وبه أعل الحديث الهيثمي في ((مجمع الزوائد) (١٦٣/٧)، أما الحاكم فصححه ، فردّه الذهبيُّ بقوله : (بل أجمع على ضعفه)، والله أعلم.

- أما الحديث الثالث: «إن الذي ليس

أخرجه الترمذيُّ (۲۹۱۳) وصححه ، وأهمد (۲۲۳/۱) ، والدارميُّ (۲۰۸/۲) ، والحاكم (۲۲۳/۱) ، والدارميُّ (۲۲۳/۱) ، والحاكم (۱۲۲۹) وصححه ، والطبراني في (الكبير) (۲۲۲۱۹) ، وابس عدي في (الكامل (۲۲۲۱۹) ، والسهميُّ في (تاريخ جوجان) (ص۲۱۶) ، والبيهقيي في (الشيعب) (۱۷۹۳) ، والبيهقيي في (الشيعب) (۱۷۹۳) ، والبغوي في (السيدة) عن الموس بن أبي ظبيان ، عن أبيه ، عن ابن عباس مرفوعًا .

وإسناده ضعيف لأجل قابوس هذا ، فقد لينه النسائي ، وقال أبو حاتم : (لا يحتج به) ، وقال ابن حبان : (رديء الحفظ ، ينفرد عن أبيه بما لا أصل له ، فربما رفع المرسل وأسند الموقوف) ، وكان ابن معين شديد الحط عليه ، وقد وثقه في رواية .

ولما صحح الحاكم إسناده ردَّه الذهبيُّ بقوله: (قابوس لينٌ).

- أما الحديث الرابع: "الآيتان من آخر الوجه، ولكنه جعل الحديث عن النبي المورة البقرة .. " فإنه حديث صحيح .

أخرجـه البخـاري (٩/٥٥/٩)، ومسـلم وســـا (٢٥٥/٨٠٧)، وأبــــو داود (١٣٩٧)، الهيثميُّ الهيثميُّ الهيثميُّ في "الميوم والليلة" (٢١٨-٢٧)، الهيثميُّ في "تخر والمترمذيُّ (٢٨٨١)، وابنُ ماجـه (١٣٦٩)، وأهـــد إسناده الوالدارمـــي (٢٨٤١)، ٢٠٥٤)، وأهـــد إسناده الوالاعمــش عــن ابراهيــم، عــن علقمــة وعبد الرحمن بن يزيد، عن أبي مسعود الأنصاري مرفوعًا.

• ويسأل القارئ: محمود يس غريب - محافظة سوهاج - أخميم عن هذا الحديث القدسي:

قال الله عز وجل: «مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر من قبل أن تدعوني فلا أجيكم، وتسألوني فلا أعطيكم، وتستنصرونني فلا أنصركم» ؟

• والجواب: أنه حديث ضعيف .
أخرجه أحمد (١٥٩/٦) ، والبزار (٣٣٠٤)
٥ - ٣٣٠) ، وابن حبان (١٨٤١) من طريق عمرو بن عثمان ، عن عاصم بن عمر بن عثمان عن عروة ، عن عائشة قالت : دخل علي رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فعرفت في وجهه أن قد حفزه شيء فتوضا ، ثم خرج فلم يكلم أحدًا ، فدنوت من الحجرات ، فسمعته يقول : أحدًا ، فدنوت من الحجرات ، فسمعته يقول : ".

وأخرجه ابن ماجه (٤٠٠٤) من هذا الوجه، ولكنه جعل الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وليس عن الله، عز وجل.

فذكره.

وسنده ضعيف ، وعاصم بن عمر ليس بمعروف ، كما قال الذهبي ، وبه أعل الحديث الهيثمي في (المجمع) (٢٦٦/٧) ، وقال العواقي في (تخريج أحاديث الإحياء) (٢/٤٠٣) : (في إسناده لين) .

# زيارة مسجد النبي صلى الله عليه وسلم

#### • يسأل: حسنى حسان النجار - البلاشون:

هل زيارة مسجد النبي صلى الله عليه وسلم من متممات الحج? وهل على الحاج شيء إذا لم يتبع حجه بهذه الزيارة ، وخاصة وقد سمعت الناس يرددون حديثا في ذلك وهو: "من حج فلم يزرني فقد جفاني"؟

بين ذلك المحققون من أهل

العلم، وضعه أرباب البدع

وعليه فمن أدى مناسك

عليه وسلم لزيارة مسجده

فلا شيء عليه ، وحجه تمام

لا نقص فيه خاصة إذا كان

قد سبق له أن قام بسُنة

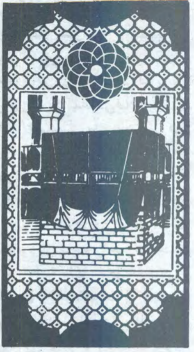
الزيارة ، والله أعلم .

زيارة المسجد النبوي والمسجد الأقصى.

وليس هناك ارتباط بين

٥ والجواب: زيارة الحج ومعه كثير من أصحابه مسجد النبي صلى الله عليه من المدينة ومن غيرها ولم وسلم سنة مستحبة سواء يرجع أكثرهم لزيارة مسجد مع الحبج أو بدونه ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم . النبي صلى الله عليه وسلم: وأما الحديث المشهور " لا تشد الوحال إلا إلى على ألسنة العوام: "من ثلاثة مساجد؛ المسجد حج فلم يزرني فقد الحرام، ومسجدي هذا، جفاني"؛ فهو حديث والمسجد الأقصى ". فشد مكذوب على رسول الله الرحال بالسفر إلى هذه صلى الله عليه وسلم ، كما البقع الثلاث مأمور به ، إما على سبيل الوجوب، كما في شد الرحال إلى المسجد للتلبيس على عوام الناس. الحرام لحج الفريضة ، وإما على سبيل الاستحباب في الحج ولم يتيسر له السفر إلى حج النافلة أو التطوع، وفي مدينة رسول الله صلى اللَّـه

> أداء مناسك الحبج وبين زيارة المسجد النبوي الشريف ، بل إن النبي صلى الله عليه وسلم أدى مناسك





إعداد لجنة الفتوى بالمركز العام رئيس اللحة محمد صفوت نور الدين أعصاء اللحنة صفوت الشوادفي د جمال المراكبي

[ • ٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

# ويسأل القارئ: ص. غ:

إذا جامع الحاج زوجته قبل التحلل من الإحرام فهل عليه كفارة؟ وما حكم حجه؟

الجواب: يحرم على المحرم عقد النكاح لنفسه أو لغيره كما يحرم عليه جماع زوجته أو الإتيان بمقدمات الجماع من القبلة والمباشرة ما لم يتحلل من إحرامه تحليلاً كاملاً، والتحليل نوعان: تحلل أصغر، ويكون برمي جمرة العقبة والحلق أو الذبح يوم العيد ويخلع فيه الحاج ملابس إحرامه ويحل له كل شيء ما عدا النساء، وتحلل أكبر ويكون بعد طواف الإفاضة مع ما سبق من أعمال يوم العيد، فإذا جامع الحاج زوجته قبل التحلل الأكبر فسد حجه، ويلزمه إتمام المناسك، وذبح بدنة، ثم يعود في العام التالي لأداء مناسك الحج قضاء لحجه الذي

أما إن كان الجماع بعد التحلل الأكبر، فلا شيء عليه؛ لأنه يحل له بهذا التحلل جماع الزوجة، وإن بقي من أعمال الحج المبيت بمنى، ورمي الجمار أيام منى، وطواف الوداع إلا أنه قد تحلل تماماً من الإحرام، ويؤدي هذه الأعمال وهو حلال، قال تعالى: ﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج ﴾ [ البقرة: ١٩٧٧].

قال القرطبي في ( الجامع ) (٣٩٩/٢):

قال ابن عباس وابن جبير والسدي وقتادة والحسن وعكرمة والزهري ومجاهد ومالك: الرفثُ: الجماع، أي؛ فلا جماع لأنه يفسده،

وأجمع العلماء على أن الجماع قبل الوقوف بعرفة مفسد للحج ، وعليه حج قابل والهدي . اه. . قال ابن قدامة في ( المغني " ٣١٥/٣٠ :

قال ابن قدامة في (( المغني )) (٣١٥/٣) : أما فساد الحج بالجماع في الفرج فليس فيه اختلاف ، قال ابن المنذر : أجمع أهل العلم على أن الحج لا يفسد بإتيان شيء في حال الإحرام إلا الجماع ، والأصل في ذلك ما روي عن ابن عمر أن رجلاً سأله ، فقال : إني وقعت بامرأتي ونحن محرمان ، فقال : أفسدت حجك ، انطلق أنت وأهلك مع الناس ، فاقضوا ما يقضون وحل إذا حلوا ، فإذا كان في العام المقبل فاحجج أنت وامرأتك واهديا هديًا ، فإن لم تجدا فصوما ثلاثـة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم ، وكذلك قال ابن عباس وعبد الله بن عمر ، ولم نعلم لهم في عصرهم مخالفاً ، روى حديثهم الأثرم في (( سننه )) ، وفي حديث ابن عباس : ويتفرقان من حيث يحرمان حتى يقضيا حجهما ، قال ابن المنذر: قول ابن عباس أعلى شيء روي فيمن وطئ في حجه ، وروي ذلك عن عمر ، رضى الله عنه ، وبه قال ابن المسيب وعطاء والنخعي والثوري والشافعي وإسحاق وأبو ثور وأصحاب الرأى ، ولا فرق بين ما قبل الوقوف وبعده ، وقال أبو حنيفة : إن جامع قبل الوقوف فسد حجه ، وإن جامع بعده لم يفسد ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (( الحج عرفة )). والأنه معنى يــأمن بــه الفــوات ، فـأمن بــه الفســاد كالتحلل. اهـ.

# - يجرم تأخير الصلاة عن وقتها بسبب العمل

# - ليس أول الوقت دائمًا في الصلاة هو الأفضل.

#### • تسأل الأخت: إيمان أبو سعيد - محافظة الشرقية:

اعمل في حضانة لتعليم الصغار ، وغالبًا ما يؤذن لصلاة الظهر في موعد دخول حصة تعليم القرآن ، فأؤخر الصلاة حتى أنتهي من الحصة ، فما الحكم فيمن يؤخر الصلاة حتى ينتهي من العمل الذي يقوم به ؟ وإذا كان العمل غير ممكن تركه وقت الصلاة ، أو هناك بعض الصعوبة في تركه فإلى متى يجوز تأخير الصلاة ، وهل هذا السبب يكون حجة لنا عند الله في تأخير الصلاة عن وقتها بهذا العدر ؟

وقتها بسبب العمل أو غيره ، ما لم يكن هناك عذر من نوم أو نسيان أو إغماء أو نحو ذلك ، ومن أخّر الصلاة بغير عذر شرعي حتى يخرج ومن أخّر الصلاة بغير عذر شرعي حتى يخرج وقتها فقد احتمل إثماً عظيمًا ، لقول اللّه تعالى : ﴿ فويلٌ للمصلين ﴿ الذين هم عن صلاتهم ساهون ﴾ [ الماعون : ٤،٥] ، ولقوله تعالى : ﴿ والذين هم على صلواتهم يحافظون ﴿ المؤمنون ﴾ إلى قوله أولئك هم الوارثون ﴿ المؤمنون : ١٩٠١ ] .

فتوعد الله سبحانه الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها بالويل والهلك ، ووعد الذين يحافظون على صلواتهم والخاشعين فيها بالفردوس الأعلى من الجنة ، وقبل عذر من نام عن الصلاة أو نسيها بأن قبلها منه في غير وقتها كأنها في وقتها ؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم : "من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها فذلك وقتها".

ومعلوم أن وقت الصلاة وقت موسع يتسع للصلاة ولغيرها ، فإذا أخر الإنسان الصلاة عن أول وقتها حتى ينتهي من عمله ، أو من حصته ، ثم صلاها بعد ذلك في وقتها

فصلاته صحيحة ، مع وجوب التنبيه على المحافظة على الجماعة بالنسبة للرجال المطالبين بالجماعة في المسجد ، ووقت صلاة الظهر من بعد الزوال حتى يصير ظل الشيء مثله ، ما لم يحضر وقت العصر .

وليس أول الوقت دائمًا هو الأفضل، بل ان الرسول صلى الله عليه وسلم كان يؤخر الظهر في وقت الحر ويقول: "أبردوا بالظهر فإنه – أي ؛ حر الشمس – من فيح جهنم". وكان أحيانًا يؤخر العشاء إلى ثلث الليل ويقول: "لولا أن أشق على أمتي لأخرت العشاء إلى ثلث الليل ". وفي رواية: "إلى نصف الليل". فالتأخير هنا أفضل من التعجيل، ويستحب التأخير أيضًا للتأكد من دخول الوقت كما في صلاة الفجر، ويستحب التعجيل في العصر إلى ما قبل اصفرار الشمس، وفي المغرب كذلك قبل تشابك النجوم،

ومعلوم أن كل من صلى الصلاة في وقتها فقد جاء بالواجب عليه ، ولا يُقال أنه يؤخر الصلاة عن وقتها حتى ولو أدرك من الوقت مقدار ركعة واحدة ، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "من أدرك من الصبح ركعة قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح ، ومن أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد

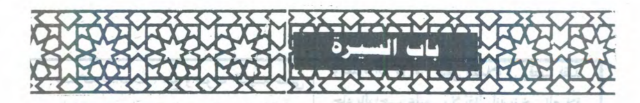
أدرك العصر ". متفق عليه .
وفي حالة السائلة نقول: لا شيء عليك في تأدية الصلاة بعد انتهاء الحصة ، ولا يقال لك أنك أخرت الصلاة عن وقتها ، بل أنت تؤدين الصلاة في وقتها ، وعلى هذا فاخجة في فعلك الصلاة في وقتها ، وعلى هذا فاخجة في فعلك إجماع أهل العلم ، ومن يزعم أن تأخير الصلاة عن أول الوقت تأخير لها عن وقتها فهو إما جاهل وإما معاند ، والحق فيما وردت به النصوص ، وفي هدي النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي فهم العلماء المعتبرين سلفاً وخلفاً .

من أخبار الجماعة عودة الرئيس العام بسلامة الله من أمريكا

عاد بحمد الله إلى مصر فضيلة الشيخ / محمد صفوت نور الدين بعد زيارة لأمريكا استمرت (١٩ يومًا) في الفترة من ٢٨ فبراير ١٩٩٧ م حتى ١٨ مارس، وذلك بدعوة من مركز المروة الإسلامي بنيويورك، وكانت محاضرات الشيخ في مسجد الإيمان "بإستوريا" بمناسبة افتتاحه، وبداية النشاط الدعوي به، وقد قام الشيخ خلال فترة تواجده بتدريس سورة "النور"، وأقيمت مسابقة في نهاية المحاضرات بين الحضور في المسجد حول حفظ وتفسير وأحكام التلاوة في سورة "النور"، وتم توزيع خمسين جائزة للفائزين، وكانت الجائزة الأولى منها رحلة حج إلى بيت الله الحرام.

كما قام الرئيس العام بالقاء محاضرة بإحدى الجامعات بنيويورك ، وكان موضوعها ( الإسلام منقلة . البشرية " ، بالإضافة إلى جولة لفضيلته في عدد من المراكز الإسلامية والمساجد تضمنت التعريف بالإسلام

وسماحته







الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ؛ وبعد ..

فقد بدأ إبراهيم ، عليه الصلاة والسلام ، بدعوة أبيه كما هي سنّة الأنبياء في البدء بدعوة

الأقربين .

وكما فعل نبينا محمد ، صلى الله عليه وسلم ، امتثالاً لأمر ربه : {وأندر عشيرتك الأفربين }

[الشعراء: ٢١٤].

روى البخاري في "صحيحه" أن النبي ، على الله عليه وسلم ، جمع أهل بيته ونادى فيهم قائلا: "يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئا ، يا صفية عمة رسول الله لان أغني عنك من ألله شيئا ، يا فاطمة بنت محمد سليني ما شئت من مالي ، لا أغني عنك من الله شيئا ". وهذه سنة الأنبياء وأتباع الأنبياء في كل زمان ومكان ، وهكذا فعل أبو الأنبياء وإمام الحنفاء إبراهيم ، عليه السلام ، فبدأ بدعوة أبيه .

• أدب إبراهيم، عليه السلام، في دعوة أبيه:

قال تعالى: ﴿ .. يا أبتِ لِمَ تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئًا ﴿ يا أبتِ إِنِي قَد جَاءني من العلم ما لم يأتك فاتبعني أهدك صراطاً سويًّا ﴿ يا أبتِ لا تعبد الشيطان إن الشيطان كان للرحمن عصيًّا ﴿ يا أبتِ إِني أخاف أن يمسَّك عداب من الرحمن فتكون للشيطان وليًّا ﴾

[ 12] التوحيد المنة الخاممة والعشرون العد الثاني عشر



تصور لنا هذه الآيات الكريمة من سورة « مريم » أدب إبراهيم ، عليه السلام ، في دعوة أبيه ، وإذا تأملناها ملياً نلاحظ ما يلي :

١- كرر إبراهيم ، عليه السلام ، نداءه بقوله : ﴿ يا أبتِ ﴾ لإيقاظ عاطفة الأبوّة في قلب الرجل ، رجاء أن يلين قلبه فيستجيب لنداء الحق ، ويدخل في دين الله .

٧- يعترف إبراهيم بحق الأبوة لأبيه رغم
 كُفْره ، ويستشعر إبراهيم ، عليه السلام ، واجبه في
 تقديم النصح لأبيه ، ودعوته إلى الإسلام .

٣- لم يمنعه فارق السن من تقديم النصيحة
 به .

خاطب إبراهيم ، عليه السلام ، أباه بحكمة الأنبياء ؛ فتساءل أو لا :

لاذا تعبد يا أبي ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئا ؟! فهذا إنكار في صورة استفهام ، فقد عاب إبراهيم ، عليه السلام ، آلهة أباه ، ولكن بهذا الأسلوب المهدّب ، وأوضح له أن من أخص خصائص الإله المعبود أن يسمع ويبصر وينفع ويضر ، لكن هذه الأصنام لا تسمع ولا تبصر ولا تنفع ، فهي لا تستحق العبادة ، فهذا إنكار في صورة استفهام تأدّبا .

وضح إبراهيم ، عليه السلام ، لأبيه أنه إلى يدعوه عن عليم ، بل أشرف العلوم ألا وهو علم النبوة ، وكل الناس أمام هذا العلم في جهل .
 لا يصرح إبراهيم ، عليه السلام ، بجهل أبيه تأدبا وحكمة في الدعوة .

٧- حذر إبراهيم ، عليه السلام ، أباه من اتباع الشيطان فيعصي بذلك الرحن .

٨- اختار إبراهيم ، عليه السلام ، ألفاظه بعناية لمخاطبة أبيه بأسلوب مناسب ، ومن ذلك اختيار لفظ ﴿ الرحمن ﴾ ، واختيار إبراهيم

من أوسع الأبواب وأرجاها ، حتى عند حديثه عن ﴿ الرحمن ﴾ من أسماء الله حتى يدخل إلى قلب أبيه العذاب اختار أيضًا ﴿ الرحمن ﴾ ، ولم يقل : الجبار أو المنتقم مثلاً ، كما استخدم كلمة (المس ) عند تكلمه عن العذاب ، ولم يذكر ألفاظاً أخر ، كل ذلك يشير إلى لطف إبراهيم ، عليه السلام ، وأدب وحكمته في دعوة أبيه .

#### • غلظة الكفر وقسوته:

﴿ فَمن يرد اللَّه أَن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضلُّه يجعل صدره ضيقًا حرجنًا كأنما يصعَّدُ في السماء ﴾ [ الأنعم : ١٢٥].

رأينا أدب إبراهيم ، عليه السلام ، في دعوة أبيه ، غاية الحكمة والتلطف ، فكيف قابل أبوه دعوته ؟ ﴿ قَالَ أَرَاغِبَ أَنْتَ عَنْ آلِهُمْ يَا إبراهيم لَنْنَ لَمْ

تنته لأرجمنك واهجرني ملياً ﴾ [ مريم: 23]. وهكذا كان الرد من والله إبراهيم، لم يكتف بالإعراض عن دعوة الأنبياء، بال هدد ولده بالرجم أو الطرد، وعامله بقسوة وغلظة وجفاء، وهذه دائما وأبدا طريقة أهل الكفر في مواجهة دعوة الأنبياء.

ولم يخرج إبراهيم ، عليه السلام ، عن صوابه ، ولم يتجاوز الحكمة والأدب في خطابه ، ورد العنف بلطف قائلا : ﴿ .. سلام عليك سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفياً وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى ألا أكون بدعاء ربي شقياً ﴾ [ مريم : ٤٨،٤٧ ] .

وهكذا يستعصم إبراهيم ، عليه السلام ، بربه سبحانه ويلجأ إليه ، فلا ملجأ منه سبحانه إلا إليه ، ويخلص ويعلن مفاصلته لما عليه أبوه وقومه ، ويخلص الدعاء لله راجيا منه وحده سبحانه العون والتأييد والنصر والتثبيت .

المفكر الألماني .. د . مراد هوفمان حول :



# 02-11

# والاضطهاد الغربي

أجرى الأوارر جمال سعد حاتم

الخوف من الإسلام موجود في أوروبا بأكملها ، الأوروبيون النسلام كظاهرة خاصة مع سرعة انتشاره للبسوا في عدد من الدول ؛ ففي ألمانيا مثلاً يشعر المواطنون أنهم والمسلمون ، فإن الإسلام في المحتمعات الكبيرة التي يواجهها الإسلام طيبة ، والكلمات ما تزال على لسان المفكر الإسلامي دكتور / مراد هوفمان ، الذي يعتبر نموذجاً لمن أرارد الله لهم الصلاح ، وأنار لهم طريق الهداية ، فعرفوا الحق ، وتمسكوا به ، ودافعوا عنه ، فكاتت الرغبة المنحة للقاء هذا الرجل ومحاورته والاستماع إليه ، ومعرفة الكثير والكثير مما بدور في عقل هذا الرجل ، فكان لقاء ((التوحيد )) معه في القاهرة بعد انتهاء أعمال اجتماعات المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، وجرى بيئنا الحوار النالي :

[ ٢ ٤] التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

رغه التحديسات المفروضة في الغرب إلا أن الإسلام قادم لا. محالة!! وينتشر في الغسرب بصسورة مذهلة!!

الصورة المشوهة للإسلام في الغرب تجعلهم يعتقدون أن الإسلام قيد الحرية والسلوك الإنساني ..

الدعوة في الغرب تتطلب الحكمة البالغة من الدعاة ؛ لأنهم يحتاجون إلى الإقناع.

> ■■ التوحيد: ما هـى الصعوبات التي تواجه الإسلام الغربية التي لا تؤدي إلى شيء والمسلمين في المجتمع الغربي ؟

> > ■ د . مراد هوفمان : إن هناك العديد من الصعوبات ؛ من والمسلمين!! ودليل ذلك ما " د . أناميل شميل " ، الباحشة في الاسلام وعالميته.

> > ورغم هذه التحديات وغيرها إلا أن الإسلام قادم أوجدت الرعب في نفوس الغربيين ، وذلك بسبب معرفة

وبسبب كراهية الحياة المادية سوى كراهية كل شيء .

(( شميل )) والإضطهاد الغربي وأضاف د . هوفمان : إنسا أهمها التشويه المتعمد لصورة فى الغرب نواجه مواقف سينة الإسلام من قِبَل أجهزة الإعلام | وسلبية ضد الذين يظهرون في الغرب ، والذي يصور المسلم العاطفا مع الإسلام ، فالدكتورة على أنه إرهابي!! كذلك نجد "أناميل شميل" التي كرمت هنا هناك نغمة سائدة ، وهي في مصر قد لاقت حملات إجهاض أي تعاطف مع الإسلام مجومية ضارية في كافة الأوساط التقافية والإعلامية في ألمانيك ، حدث للمستشرقة الألمانية وهي مستشرقة ألمانية عالمية متخصصة في دراسة الإسلام، وقد حصلت على أكبر جائزة أدبية ألمانية عالمية ، وقام الرئيس الألماني بتسليمها الجائزة وينتشر في الغرب بصورة مذهلة النفسه !! وكان ذلك من أهم الأسباب التي أدت للهجوم عليها ومحاصرتها ثقافياً ، وقد الحقائق الصحيحة عن الإسلام، أجرى معها حديث صحفي أثناء

الضجة التى صاحبت فوزها بالجائزة قالت فيه: (إن فتوى قتل سلمان رشدي شيء بشع ، ولكنها تؤمن تماما أن الملايين من المسلمين قد استاءوا كشيرا من إهانات رشدي للإسلام وللرسول ، صلى الله عليه وسلم) .. وهذا القول أيضا كان سببا للهجوم عليها رغم أنها قالت الحقيقة ، فكان عليها ألا تذكر الحقيقة ، من وجهة نظر الغرب!! إذن يجب أن يتم القضاء على هذه التفرقة وإعطاء الأقليات الإسلامية حقوقها في الغرب.

- ويؤكد د . هوفسان : أنه قبل وصول أعداد المسلمين في أوروبا إلى ٤١ مليون نسمة لم تكن هناك مشكلات مثل الأن ، وقد يكون للمسلمين دور في زيادة التحيز ضد الإسلام

والسلمين؛ لأنهم لم يستطيعوا التعبيم عن دينهم بشكل لائق، ولكن الجزء الأكبر يقع على الغرب نفسه نتيجة للإرث الاستعماري والتميز الحضاري الذي يشعر به الغربيون ، إلى جانب دخول الإسلام إلى أوروبا ، خاصة الجزء الشرقي عن طريق الخلافة العثمانية ، فكان الغرب ينظر للإسلام على أنه إنجيل تركى ، وبناء على ما سبق نجد التحيز الواضح ضد الإسلام

#### الأقلبات المسلمة وضرورة دعمها

والمسلمين.

ويؤكد المفكر الإسلامي د. هوفمان على ضرورة أن تقدم الكنائس الغربية المساعدة والعون للجاليات الإسلامية في أوروب والغرب بصفة عامة كي يتم قبول المسلمين ضمن المجتمع الغربى كمواطنين لهم حق المواطنة بالكامل . كذلك اعترافًا بهم ، وحق إنشاء المساجل وحق إقامة الشعائر الإسكامية في المكارس

والمؤسسات ، وكذلك القوات المسلحة ، فنحن المسلمين نطالب عساواتنا بالكاثوليك الذين أصبحوا يتمتعون بصفة المواطنة بالكامل في ألمانيا بعد أن دخلوا منلذ أكثر من مائتي عام كمواطنين غير صالحين من وجهة نظر الأغلبية البروتستانتية في ألمانيا ، فنتمنع أن لا يواجه المسلم مشكلة في إقامة أي مسجد في ألمانيا .

#### تدهور مكاتة الدين في أورويا

قائلا: إن النظر للدين في أوروب وعلاقة ذلك بالأقليات تعبود إلى أن القرن الشامن عشر الميلادي قد شهد نوغا من تدهور مكانة الديس ، بحيث أصبح مرتبط بالسلوك الفردي للإنسان ولا علاقة له بالحياة الاجتماعية للناس، هذا إلى جانب تقلص وانحسار دور الكنيسية في أوروبا ، وتحول الدين إلى مجرد تقديم خدمات اجتماعية للناس ومساعدات خيرية ، بالإضافة إلى انتشار موجة من الإلحاد ورفيض

الدين والجوانب المتعلقة بالعقيدة المسيحية ، وأصبح هناك أشخاص لا يدينون باي دين على الاطلاق.

#### العودة للإيمان والتوجه نحو الإسلام

■■ التوحيد: ما هي الوسائل التي يمكن استخدامها للعودة بالمجتمعات الغربية للإيمان والتوجه نحو الاسلام؟

■ د . مراد هوقمان : إنه في الفترة الأخيرة شهدت أوروبا نوعا من العبودة للدين والاتجاه ويواصل د . هوفمان حديثه انحو الإيمان بالله ، بل إن العلماء والمتخصصين في العلوم الرياضية والطبيعية بدؤا يعودون للإيمان بالله ؛ لأنهم واجهوا مشكلات عديدة في إثبات وجود المادة بالطرق المادية البحتة البعيدة عن الجوانب الإيمانية ،على الرغم من التقدم العلمي الهائل.

- ونبه د . هوفمان إلى أن العودة للدين في أوروبا لا تعنى بالضرورة التحول من المسيحية إلى الإسلام مباشرة ، ولكنها عودة من الإلحاد إلى الإيمان ، أي أنها فترة انتقالية يمكن أن تكون

في صالح الإسلام في المستقبل، خاصة أن العودة إلى الإيمان بالله بدأت آثارها تنعكس على الحياة البعض عن حقوق الأقليات والسود والنساء ، في كل البلاد في وقت واحد .

وإذا كان الفكر الغربى السائد حاليًا هو الرجوع للأديان وليس للإسلام ، فإن ذلك يرجع إلى الصورة المشوهة للإسلام في الغرب التي تجعل الفرد يعتقد أن الإسلام قيد الحريبة الفرديسة والسلوك الإنساني ، مثل عدم شرب الخمر وغيرها من الموبقات والمحرمات ؛ لأن العقلية الغربية لا تقبل هذا السلوك الذي ينظم حياة الإنسان ويحدد لها الضوابط، إلى جانب المخاوف التي تغذيها الأوساط الإعلامية من تحول المسلمين إلى أغلبية في أوروبا ، وبالتالي إمكانية أن يحكم الإسلام أوروب الفكرة لا تسيطر على أذهان المسلمين في الفترة الحالية ، بل

يسعون للعيش بسلام والحصول على حقوقهم.

■ التوحيد: ما هـو العامة في أوروبا من خلال دفاع | المنهج الـذي ترونــة مناسـبًا في الغرب باعتباركم داعية مسلما ؟ ■ د . هوفمان : إن المنهج الصحيح للدعوة إلى أي شيء -من وجهة نظرى - هو أن تعوف طبيعة المجموعات المستهدفة أو المطلوب توجيه الرسالة إليها ؛ لذلك قبل أن أوجه رسالتي يجب أن يكون المستقبل مقتنعا بما أقوله من آراء وتوجيهات ، أيضا هناك في الغرب العديد منن الأشخاص الذين لا يؤمنون بالله تعالى ، وهم يعترفون بذلك ، فلا يعقل أبدا أن أقول لحم : قال الله ، كذا وكذا ، ولكن على أن أوجه في رسالة عملية واضحة بحقائق كونية وبواهين مختلفة ، ثم أطبق هذه الحقائق بما جاء في كتاب الله سيحانه وتعالى .. بحيث إذا قلت : إن اللَّه تعالى قال كلذا ، كانت معى الحقيقة العلمية والبراهين التي تؤكيد ذلك

حتى يتحقق الإيمان بالله . Jles

#### عبدم الإستراف فيني الدعبوة

وأضاف د . هوقمان : أن الدعوة في الغرب تتطلب الحكمة البالغة حتى لا يضبح الداعية منبوذا بسبب كثرة ما يمليه على المتلقى ، ولكن على الداعية أن يكون حريصا إلى أبعد حد على معرفة شخصية ونفسية الشخص الموجه إليه الرسالة ، حتى لا يتحول الأمر إلى العكس، لأن المشكلة في أوروبا أنهم في حاجة إلى إقناع أولا ، ثـم الدعـوة في المقام الثاني ، فلو اقتنع الفرد بحا تقول ، فسيكون من السهل عرض الرسالة بالأسلوب اللين السهل.

■■ التوحيد: نعلم أن هناك العديد من الأخطاء الواردة في منهج الدين الإسلامي في مدارس ألمانيا ، فهل يمكن حصر هذه الأخطاء ، وتأليف كتاب لتصحيح هذه الأخطاء ؟

■ د . هوقمان : إن هـذا العمل يتم حاليًا بالفعل ، ويقوم

به بعض الزملاء وأنا معهم ، ونحاول فيه استعراض كافة الأخطاء البواردة بالألمانية أو الفولندية في كافة العلوم وحصرها تمهيداً للرد عليها في كتيبات تصدر تباعاً . وإن كانت هناك بعض الأخطاء المقصودة في منهج الديسن الإسلامي ، إلا أن بعض الأخطاء أيضًا جاء نتيجة عدم الفهم والدراية التامة بأصول الديسن الإسلامي والقرآن الكريم .

■■ التوحيد: ما هو السدور الملقى على عاتق المؤسسات الإسلامية من أجل العمل على تصحيح الصورة المشوهة في الغرب؟

■ د. هوقمان: نحن بطبعنا متفائلين كمسلمين، فالمسلم يجب أن يكون متفائلاً دائمًا للحصول على مكسب معنوي، وأن نستفيد من كل شيء حولنا، فمثلاً: لنا أن نرسل بالإسلام إلى شاشاتهم وبرامجهم بدلاً من الصور الفاضحة التي يرسلونها هم إلينا.

وإذا كان اللوم ملقى على الإسلام ؛ كالإرهاب ، وما يقوم به البعض من تصرفات تسيء إلى الإسلام وأهله ويلصقها بالإسلام وهدو منها بريء ، فإن الإرهاب في رأيبي - كان فرصة لتعرف الكشيرين على الإسلام وقدراءة مؤلفات المسلمين وترجمات القرآن ، كما قال الشاع :

تأتي الرياح بما لا تشتهي السفن وعلى المؤسسات الإسلامية أن تكثف من دعاتها المؤهلين العاملين في حقل الدعوة في الغرب، وأن يكون الدعاة على قدر كبير من العلم والثقافة ؛ لأنه من المهم جندا أن يفهم الداعية لغة المخاطبة، وأن لا تعتمد هذه المؤسسات على الدعاة الذين تعينهم الحكومة هناك ؛ لأنهم غير مدربين وغير مقاك ؛ لأنهم غير مدربين وغير المسلمين في الغرب يرفضون المكومة الذين يعينون من قبل المكومة الذين يعينون من قبل الحكومة .

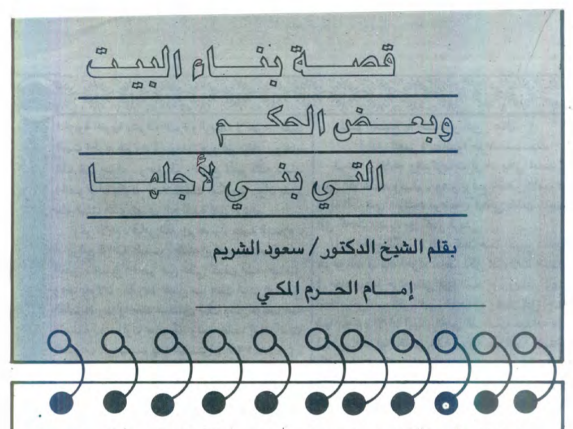
. . .

#### بطاقسة تعريسف

- د . مرافأ هو قمان في سطور :
- ولند عام ۱۹۳۱ م أسي
   الماليا .
- تغرج مسن كلية الحقوق ، ثم التحق بالسلك الديلوماسي ، حيث تدرج في المناصب حتى وصل لمنصب المتحدث الإعلامي لطف الأطلنطي .
- عمل سفيرًا الألمانيا في
  عدة دول إسلامية قبل إحالته
  المعاش، كان أخرها
  المغرب، وكانت هذه الفترة
  هي السبب الرئيسي لدراسته
  للإسلام ودخوله فيه، ويقيم
  حاليًا في تركيا بعد زواجه من
  سيدة تركية.
- أسلم عام ١٩٨٠ م عن اقتناع تام بالإسلام بعد قراءة ما يقرب من مسائتي مجلد في السيرة والسئة وتفسير القرآن وترجمة معانيه.
- لمه ثلاثمة كتب هي:

  (ايوميات المساتي مسلم!)
  و(الإسسلام كبديسل!)
  و(الرحلة إلى مكة!)، وهو
  متفرغ الآن للدعوة الإسلامية
  بالمحساضرات والتسدوات
  والكتابة، وهو كاتب دائم في
  بعض المجلات الإملامية في
  أوروبا وتركيا.

[٥٠] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر



أيها الحاج الكويم: لقد جاء إبراهيم ، عليه السلام، بهاجر وبابنها إسماعيل وهيي ترضعه، حتى وضعها عند البيت العتيق ، عند دوحة فوق الزمزم في أعلى المسجد ، وليس بمكة يومنـذ أحد ، وليس بها ماء ، فوضعهما هناك ووضع عندهما جرابًا فيه تمر ، وسقاء فيه ماء ، ثم قضى إبراهيم منطلقًا فتبعته أم إسماعيل فقالت: يا إبراهيم، أين تذهب وتتركنا بهذا الوادي ، الذي ليس فيه أنيس ولا شيء ؟ فقالت له ذلك مرارًا ، وجعل لا يلتفت إليها ، فقالت له : اللَّه الذي أمرك بهذا ؟ قال : نعم قالت : إذًا لا يضيعنا . ثم رجعت ، فانطلق إبراهيم حتى إذا كان عند الثنية ، حيث لا يرونه استقبل بوجهه البيت ، ثم دعا بهؤلاء الدعوات ورفع يديه ، فقال : ﴿ ربنا إنى أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم ربنا ليقيموا الصلاة فاجعل أفئدة من الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم يشكرون ﴾ [إبراهيم: ٣٧]، وجعلت أم إسماعيل ترضع ولدها إسماعيل ، وتشرب من ذلك الماء ، حتى إذا نفذ ما في

السقاء عطشت وعطش ابنها ، وجعلت تنظر إليه

يتلوى ، فانطلقت كراهية أن تنظر إليه ، فقامت على الصفا ، ثم استقبلت الوادي تنظر هل ترى أحدًا ، فلم تر أحدًا ، ثم أتت المروة فقامت عليها ونظرت هل ترى أخداً فلم تر أحداً فلم ترى أخداً فلم تسر أحداً ففعلت ذلك سبع أمرات ، فلما أشرفت على المروة سمعت صوتًا ، فقالت : صه . ثم تسمَّعت فسمعت أيضًا ، فإذا هي بالملك عند موضع زمزم ، فبحث بعقبه حتى ظهر الماء ، فجعلت تحوضه بيدها ، فشربت وأرضعت ولدها ، فقال لها الملك : ( لا تخافوا الضيعة ، فإن هذا بيت الله يبنيه هذا الغلام وأبوه ) . رواه البخاري .

الله أكبر ، ما أعظم التوكل ، إنه شعور نفيس ، إنه ما يستطيعه إلا امرؤ وثيق الصلة بربه عز وجل ، فها هي هاجر تتعرض للمحنة ، وتنتظر لطف ربها الذي قالت عنه من قبل : (إذًا لا يضيعنا) ، فجاء الفرج وتفجرت زمزم ، وصار الرضيع وذريته أمة كبيرة العدد ، عظيمة الغناء ، وصار من نسله صاحب الرسالة العظمي محمد صلوات الله وسلامه عليه .

لقد أصبحت تلكم الأسرة الصغيرة نواة الحياة ، وأصل العمران في ذلك المكان ، وجاءت لصحراء

الجزيرة العربية بشرف النبوة والرسالة لا غير ، فصار البيت الحرام لهم وعاء ، وماء زمزم لهم سقاء ، وعناية الله لهم حواء ، وحق لمن خضع لأمر الله ذلك الخضوع أن يكون أهلاً لذلك التكريم ، وأن يقيم بناء البيت الذي تهوي إليه أفئدة أهل الإيمان .

وتمر الأيام ، فيأمر الله إبراهيم ، عليه السلام ، أن يرفع قواعد البيت ، فقام إبراهيم ببناء البيت العتيق ، يحمل الحجر من على كتف ابنه إسماعيل وهما يقولان : ﴿ ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ، ربنا واجعلنا مسلمين لـك ومن ذريتنا أمـة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم ﴾ [ البقرة: ١٢٨،١٢٧ ] ، فاستجاب الله دعاء أبي الأنبياء فهوت القلوب إلى هذا البيت ، ورزق أهله من الثمرات ما كفاهم وأفاض على من سواهم ، وظل بيت الله العتيق ، شامخًا على مو الزمن ، وعناية الله تحفظ لبيت الله حرمته ، وتحيطه بالإجلال والإكبار على مر الدهور والأجيال ، ولا تزال قصة أصحاب الفيل شاهدة على حرمة البيت وعظمته ، ودليلاً على أن من استعز بغير الله ذل ، ومن لجأ إلى غير الله ضل : ﴿ أَلَمْ تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل ، ألم يجعل كيدهم في تضليل ، وأرسل عليهم طيرًا أبابيل ، ترميهم بحجارة من سجيل ف فجعلهم كعصف مأكول ﴾ [الفيل: ١-٥]، قال أحد الجاهلين حينما أنزل الله بأبرهة الأشرم النقمة:

أين المفر والإله الطالب

والأشروم المغلوب ليس الغالب وأنشد عبد المطلب جد النبي ، صلى الله عليه وسلم ، وهو آخذ بحلقة باب الكعبة بمناسبة قصة أصحاب الفيل فقال :

عمد اوا حمداك بكيدهم جهدل ومدا وقبدوا جلاك فولدوا لم ينالدوا غير خدزي

ولم أسمع بأرجسس من رجال أرادوا العز فانتهكوا حرامك ثم تتوالى الأيام والذكريات إلى أن يأتي محمد ، صلى الله عليه وسلم ، وهو يرفع الحجر الأسود بيديه الكريمتين ، ليضعه موضعه ، فيطفئ بذلك الفتنة التي كادت تنشب بين كفار قريش .

أيها الحاج الكريم: لقد كان هذا النهج الذي شرعه الله في بيته الحرام سابقًا لكل محاولات البشر في إيجاد منطقة حرام يلقى فيها السلاح، ويأمن فيها المتخاصمون، وتحقن فيها الدماء، ويجد كل أحد فيها مأواه، إلا أن البيت العتيق قد آلت سدانته إلى قريش، فإذا بها تكفر بالله، وإذا بها تجعل الناس يكفرون به، كما قد كفروا بالمسجد الحرام، فانتهكوا حرمته، وآذوا المسلمين وفتنوهم عن دينهم طوال دعوة النبي، صلى الله عليه وسلم، في مكة وقبل الهجرة، وأخرجوا أهله منه وهو الحرم الذي جعله الله مثابة للناس وأمنا، فلم يأخذوا بحرمته، ولم يحترموا قدسيته، وفتنة الناس عن دينهم أكبر عند الله من القتل ﴿ والفتنة أكبر من القتل ﴾ [البقرة:

وقد ارتكب كفار قريش هاتين الكبيرتين، فسقطت حجتهم في التحرز بحرمة البيت الحرام، أو حرمة الشهر الحرام، ووضح موقف الصحابة، رضوان الله عليهم، في دفع أولئك المعتدين على الحرمات من كفار قريش، الذين اتخذوا منها ستارًا حين يريدون، وينتهكون قداستها حين يريدون، ولقد كان ادعاء قريش بالشهر الحرام، والتلويح بحرمة الشهر مجرد ستار يحتمون خلفه لتشويه موقف بصحابة النبي، صلى الله عليه وسلم، وإظهارهم بعظهر المعتدي، وقريش هم المعتدون ابتداء، وهم الذين انتهكوا حرمة الشهر الحرام، ويتشبئون باسم البيت يتسترون وراء الشهر الحرام، ويتشبئون باسم البيت

[٥٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

الحرام وقداسته ، ويرفعون أصواتهم : انظروا هـا هـو أفي هرة ، حبستها حتى ماتت جوعــًا ، فدخلت فيهــا ذا محمد ومن معه ، ينتهكون حومة الشهر الحرام ، وقد كذبوا في هذا ورب الكعبة.

فقد جاء الني ، صلى الله عليه وسلم ، واختار الله مكة أرضًا مباركة ، وأعلنها حرمًا آمنًا ، أي ؟ أرضًا منزوعة العنف والأذى ، وليست منزوعة السلاح فحسب : ﴿ أُو لَمْ يروا أَنَا جَعَلْنَا حَرِمًا آمنًا ويتخطف الناس من حولهم أفبالباطل يؤمنون وبنعمة تعاملك مع إخوانك المسلمين في كل زمان ومكاف الله يكفرون ﴾ [ العنكبوت : ٦٧ ] .

> فأمَّن اللَّه الناس فيه على أرواحهم وممتلكاتهم وأعراضهم ، أمَّنهم حتى من القول القبيح واللفظ الفاحش: ﴿ فلا رفت ولا فسوق ولا جدال في الحج ﴾ [ البقرة : ١٩٧] ، وأمّن في الحرم الطير والوحش وسائر الحيوانات.

> الله أكبر ما أعظم الإسلام ؛ حتى الحيوانات العجماوات ، لم يعرَك الإسلام درجة من درجات الرحمة بها إلا بينها واستوعبها.

> روى البخاري ومسلم عن أبي هويرة ، رضى الله عنه ، أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قال : ( بينما رجل يمشى في الطويق ، اشتد عليه العطش ، فوجد بئرًا فنزل فيها فشرب ثم خرج ، فإذا كلب يلهث ، يأكل الثرى من العطش ، فقال الرجل : لقد فنزل البئر فملأ خفه ثم أمسكه بفيه ، فسقى كل ذات كبد رطبة أجر ". متفق عليه .

وهنا تتجلى رحمة المسلم بالحيوانات التي سخرها الله له ، وجعلها في خدمته ومصلحته ، فالإسلام دين البخاري . الرحمة وديس الرفق بالإنسان والحيوان، وفي مقابل جزاء من رحم الحيوان ، نجد في الإسلام عقاب من الله ، واحدر كذلك من أن ينقلب حجك آذى حيوانًا وقسا عليه ، ففي ((الصحيحين)) أن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، قال : « عذبت امرأة

النار ".

إذا كان هذا جزاء من يعذب الحيوان الأعجم ، فكيف تكون حال من يصب شديد غضبه ، وعظيم شره على الناس ، فيؤذي إخوانه ، ويسيء معاملة جيرانه !! نعوذ بالله من ذلك .

فتخلق أيها الحاج الكريم بالرهمة والعطف في والله يتولى ثوابك .

إذًا لأجل التوحيد بني بيت الله ، ولأجل الأمن حرم بيت الله ، فاتق الله أيها الحاج الكريم ، واحفظ لبيت الله حرمته ، واحترم قدسيته ، وحذار من الإلحاد فيه ، قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يُودُ فِيهُ بِالْحَادُ بِظُلَّمُ نذقه من عذاب أليم ﴾ [ الحج: ٢٥].

فاقدر أيها الحاج نعمة الأمن التي هي ماسة بك أيها الإنسان ، عظيمة الوقع في حسلك متعلقة بحرصك على نفسك ، أقدرها ولا تكن كالذين نسوا هذه النعمة ولم يقدروها ، ولك أن تعجب أيها الحاج إذا علمت أن الكفار يدركون حقيقة الأمن عند المسلمين ويخشونها ويحسبون لها في سياساتهم كل حساب ، أعاذنا الله جميعًا من شوهم ومن شركل ذي شو ، إنه سميع قريب ، فالحج إذا ليس مجالاً رحبًا بلغ هذا الكلب من العطش مثل الذي كان بلغ بي ، المظاهرات الغوغائية ، ولا لحركات الشغب ، ولا لزعزعة الأمن ، وإن من يفعل ذلك أو يهم به ، فهو الكلب ، فشكر اللُّه له ، فغفر له ". قالوا: مجرم عنيد يريد سوءًا وخرابًا للبلاد والعباد ، يا رسول الله ، وإن لنا في البهائم أجرًا ؟ فقال : ﴿ فِي السِّحق بغض الله كما ثبت عن النبي ، صلى اللَّه عليه وسلم ، أنه قال : (( أبغض الناس إلى الله اللائة .. "، وذكر منهم: " ملحد في الحرم ". رواه

فاحذر أيها الحاج أن تكون من أبغض الناس إلى

عليك وزرًا إن فعلت ذلك .

والله الموفق



الحمد لله ، والصلاة والسلام على الرحمة المهداة محمد بن عبد الله سيد ولد آدم ، بعثه ربه بيـن يـدي الساعة بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا ، نشهد أنه بلغ الرسالة ، وترك أمته على المحجة البيضاء ، لا يزيغ عنها إلا هالك ، أخرج قومه من ضيق الشرك إلى رحابة التوحيد ، ومن ظلمات عبادة الأوثان إلى أنوار طاعة الواحد الديان ، ثم دعانا صلوات الله وسلامه عليه إلى التمسك بكتأب الله وسنته وهديه ، وحذرنا من تقليد الآباء واتباع الأهواء .

> التنزيل أحوال الأمم السابقين ، فأدر كنا أن كل نبي دعا قومه أولاً إلى التوحيد ، وأوضح لهم أركانه وشروطه ، وحذرهم من اتخاذ الوسائط بينهم وبين ربهم ، فمن استقامت عقيدته فقد انشرح صدره للطاعة ، واستعد لقبول الأوامر والنواهي ، ومن أعرض عن حقيقة التوحيد فما تنفعه الطاعة ولو سجد أبد الآبدين.

#### مقدمة وتكليف:

ولا يخفى أننا في زمن غربة الدين وعزلة الإسلام وتكالب الأمم على قصعة المسلمين ، وقد أصبحنا بين هجوم أعداء الإسلام، وبين مطرقة المفرطين

ولقد قص علينا الحق ، تبارك وتعالى ، في محكم | من أبنائه وسندان الغالين ، والناس يتساءلون : من أين يبدءون ؟ وكثير منهم يعرفون أنه لن ينصلح أمر هذه الأمة إلا بما صلح عليه أولها ، فبداية الإصلاح في السير على هدي الأنبياء والمرسلين، وتنقية العقيدة من كل مظاهر الشرك، والعودة إلى المحجة البيضاء ، ليلها كنهارها ، لا يزيع عنها إلا هالك ، ولا شك أن رسالة " مجلة التوحيد " تحس لب القضية وتعالج قلبها الحزين ، ونحن اليوم في أمسّ الحاجة إلى فهم التوحيد ، كما أراده الحق ، تبارك وتعالى ، وارتضاه دينا حيث قال : ﴿ إِنَّ الدين عند الله الإسلام ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقد حدد النبي ، صلوات ربي وسلامه عليه ، بناء

[ ٥ ] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

هذا الدين على خمسة أركان ، ودعامته الأساسية هي التوحيد .

وإنه لمن توفيق اللّبه تعالى أن تبولى فضيلة الشيخ / محمد صفوت الشوادفي تعريف القراء الكرام في العدد الصادر في شهر شوال عن إسهامي المتواضع في قضية بيان التوحيد وحقائقه ، من خلال سلسلة كتبي عن الظاهر والباطن ، وتقديمه لكتابي «عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ».

وقد شعرت بعظم المسئولية الملقاة على عاتقي ، حيث كلفني الأخوة في المجلة بكتابة سلسلة مقالات - تنشر تباغا بإذن الله تعالى - توضح قضية الفكر الباطني ، وأسلوب القوم في نشر أفكارهم ، وكيف يستميلون الأتباع ، وسنتتبع بحول الله وطوله مناهل الفكر وصوره المختلفة التي يظهر بها في المجتمع الإسلامي .

#### • قهيد وقبول :

- ينبغي على الدعاة أن يتعرفوا على طبيعة العصر الذي نعيش فيه ، حيث ذابت المسافات بين الأمم وتلاقت الثقافات ، وتداخلت الحضارات ، وتلك نتيجة منطقية لعالم يسمونه اليوم قرية الكرونية ، خاصة بعد ظهور شبكة "الإنرنت" ، وتسابقت الدول والمؤسسات ، بيل والأفسراد إلى نشر ما عندها من أفكار ، فاليوم يستطيع أي شخص يملك حاسبا آليا أن يبحث من خلال شخص يملك حاسبا آليا أن يبحث من خلال المواقع التي تقدم معلومات عن الإسلام ، والغريب المواقع التي تقدم معلومات عن الإسلام ، والغريب أنك تجد للبهائية موقعا على الشبكة ، تقدم فيه معتقداتها للناس على أنها الإسلام ، فكيف يميز الناس بين الطيب والخبيث ؟!

ان المتبع للمعرض السنوي للكتاب الـذي ويُصدّق المريد هـذه الدعـوى دو يقام في مصر يلاحظ كثرة الكتب التي تُقدّم الفكـر دليلا ، وينتهي الجدال دون أي نتا الباطنية قد انتقلوا من مرحلـة يصدّقون ، ولا هؤلاء يفهمون !!

التستر إلى مرحلة العلانية ، وأن تركيزهم الأكبر الهجوم على أهبل السنة خاصة في مصر والسعودية ، ومن هذه الكتب: "أهبل السنة شعب الله المختار" ، "الخدعة رحلتي من السنة إلى الشيعة "، "الشيعة في مصر من الإمام على إلى الإمام الخوميني" ، "الهمسة في آداب اتباع الأئمة "، "التشيع والتصوف لقاء أم افتراق"، ومنها أيضا "دراسات جادة عن الصلة بين التصوف والتشيع" ، "العناصر الشيعية في التصوف" ، "النزعات الصوفية في التشيع".

كل هذه العوامل جعلتني بعد أن أصدرت سلسلة الظاهر والباطن ، أقبل هذا التكليف ، فالدين مستهدف ، وأمن الوطن هو المهدد ، ويبقى السؤال : ماذا سنقدم ؟

#### 🐞 هڙ من جلاياد ک

ربما يتساءل بعض الناس فيقول : هاذا ستقدم ؟ ان هـذا الموضوع قُتـل بحثـا ، وتكلـم فيــه علمــاء كثيرون ؟ وللإجابة على هذا السؤال أقول :

1- إن أغلب من كتب في هذا الموضوع ، إما صوفي يدافع بحرارة عن سلوكه واعتقاده دون أن يطلع على مناهل الفكر الصوفي وحقيقة ما يؤمن به ، وغالبا ما ينهاه شيخه عن قراءة كتب نقد التصوف ، أو ناقد للتصوف لم يعش التجربة الصوفية ، ويتعرف على منهج القوم في تهذيب النفس ، كما أنه في أغلب الأحيان ينقد نظريات النفس ، كما أنه في أغلب الأحيان ينقد نظريات أوراد الطرق الصوفية المتداولة اليوم بين أيدي ما لا يقل عن شمسة مليون مسلم في مصر وحدها ، فيرد على عليه مشايخ الطرق قائلين : إن هذا الهجوم على عليه مشايخ الطرق قائلين : إن هذا الهجوم على أفكار لا نعتنقها نحن ، ولم نتلقاها عن شيوخنا ، ويصدق المربد هذه الدعوى دون أن يقيم عليها دليلا ، وينتهي الجدال دون أي نتائج ، فلا هؤلاء يصدقون ، ولا هؤلاء يصدقون ، ولا هؤلاء يصدقون !!

٧- قلة عدد الباحثين الذين تتبعوا منابع الفكر الصوفي ، وربط بينه وبين الفكر الشيعي ، ومنهم : السراج الطوسي في "اللَّمع" ، وابن خلدون في "مقدمته" ، وأحمد أمين في كتابه "ضحى الإسلام" ، إحسان إلهي ظهير في سلسلة كتبه عن الشيعة والتصوف ، وكامل الشيبي في كتابه «الصلة بين التصوف والتشيع"، هذا لا يمنع وجود كثير من العلماء والدعاة أشاروا في كتاباتهم عن هذه الصلة دون أن يفردوا لها بالتأليف .

٣- إن قيام الدولة الشيعية في إيران كان على أكتاف التصوف ، فالدولة الصفوية كانت صوفية في بداية أمرها ، ثم غلب عليها التشيع ، وبعد أن تملكوا نصاب الأمور ، استداروا على الصوفية ، فأذاقوهم جزاء سيمار .

ومن هنا تظهر أهمية هذه السلسلة من المقالات ، فكاتبها عاش تجربة التصوف حتى وصل إلى مشيخة الطريقة الخلوتية ، واطلع على أغلب كتب القوم ، ثم كان الفضل والتوفيق من الله تعالى أولا ، ثم من واقع الأوراد التي تلقاها عن شيوخه واطلاعه الواسع على الكتاب وألسنة ظهر لله الحيود ومواضع الاختلاف ، فراح يبحث عن الإجابات لعله يبلغ الغايات ، وينجو من هذه المتاهات ، فكان ذلك سببًا مباشرًا في تأصيل القضية ، فراح يتبع نشأة التصوف وتطوره ، القضية ، فراح يتبع نشأة التصوف وتطوره ، عبرد انحراف في طريق صوفي إلى دراسة عن مسبوقة عن الفكر الباطني ككل .

#### النهج لي عرض الدراسة :

1- ليكن شعارنا في هذه المقالات قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادهم بالتي هي أحسن ﴾ [النحل: ١٢٥]، وسنتبع بحوله سبحانه بالقاعدة التي تقول: (إن ناقلاً فالصحة، وإن مدعيا فالدليل )، وهذه القاعدة استقاها علماء السلف

من فهمهم ، لقوله تعالى : ﴿ قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ [ البقرة : ١١١ ] .

٣- غايتنا بيان انحراف الفكر ومدى خطورته على الأمة ، وتنبيه الغافلين عن مراد الباطنية ومخططاتهم لأهل السنة والجماعة ، وسيجد أحسن الناس ظنا أن الأمر خطير ، ويمس صلب عقيدة التوحيد ، وليعلم القارئ الكريم أنه ليس بيننا وبين أحد من الناس خصومة ، فالأشخاص ليست لنا هدف ، وعقيدتنا ألا نكفر من شهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، وعمل بحقها .

٣- وأسلوبنا هو التركيز على الأولويات عملا بقول له تعالى : ﴿ أُولَى لَـكُ فَأُولَى ﴾ [ القيامة : ٣٤] ، فالتصوف يحيى بينا ، وتتعدد طرقه ، وتختلف مشاربه ، وكثير من أتباعه لا يدركون خطورة ما هم فيه ، ولو عرفوا الطريق الصحيح لسلكوه ، ولوجهوا إخلاصهم إلى كتاب الله تعالى ، وسنة رسوله صلوات الله وسلامه عليه ، بدلا من ضياع الأعمار في سلوك يصطدم بقوة مع اعتقاد السلف الصالح ، رضوان الله عليهم اجمعين ، وسنركز فيما بقي من هذه المقالة على قضية هامة ألا وهي :

#### نشأة التصرف:

يحاول بعض الساحثين تسبة التصوف إلى الصفاء ، أو رداء الصوف ، أو إلى اشتقاق كلمة صوفي من الكلمة اليونانية سوفيا ومعناها الحكمة ، أو إلى أهل الصفة ، ولم يثبت صحة أيّ من هذه الأقوال ، ومن المؤكد تاريخيّا أن اسم الصوفية والتصوف لم يُعرفا في المجتمع الإسلامي في القرنين الأول والثاني الهجريين ، ويحاول مؤرخو التصوف البحث في قضايا كثيرة تدور حول تاريخ ظهور الصوفية ، ومَن أول من سُمي صوفيا ؟ ومن الصوفي ؟ ونوجز هذه الآراء فيما يلي :

١- إن التصوف ظهر بعد عصر تبع الأتباع ، وهذا ما يحدده القشيري في رسالته ، حيث يناقش توقيت ظهور التصوف بقوله: (اعلموا رحمكم الله أن المسلمين بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يَتسم أفاضلهم في عصرهم بتسمية سوى صحابة رسول الله ، إذ لا فضيلة له فوقها ، فقيل لهم : الصحابة ، ولما أدركهم أهل العصر الثاني سُمى من صحب الصحابة: التابعين، ورأوا ذلك أشرف سمة ، ثم قيل لمن بعدهم : أتباع التابعين ، ثم اختلف الناس ، وتباينت مراتبهم ، فقيل لخواص الناس عمن لهم شدة عناية بأمر الدين: الزهاد والعُبّاد ، ثم ظهرت البدع وحصل التداعي بين الفرق ، فكل طريق ادعوا أن فيهم زهادًا ، فانفرد خواص أهل السنة المراعون أنفاسهم مع الله تعالى ، الحافظون قلوبهم عن طوارق الغفلة باسم التصوف ، واشتهر هذا الاسم لهـ ولاء الأكابر قبل المائتين من الهجرة.

7- ولابن الجوزي تفسير آخر عن نشأة التصوف، حيث يقول: كانت النسبة في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الإيمان والإسلام، فيقال: مسلم ومؤمن، ثم حدث اسم زاهد وعابد، ثم نشأ أقوام تعلقوا بالزهد والتعبد فتخلوا عن الدنيا، وانقطعوا إلى العبادة واتخذوا في ذلك طريقة تفردوا بها، وأخلاقا تخلقوا بها، ورأوا أن أول من انفرد بخدمة الله تعالى عند بيته الحرام رجل يُقال له: صوفة واسمه الغوث بن مر، فانتسبوا إليه، لمشابهتهم إياه في الانقطاع إلى الله سبحانه وتعالى، فسُمُّوا بالصوفية.

٣- بينما يؤكد ابن تيمية ما ذهب إليه الثالث الهج القشيري أن كلمة الصوفية ظهرت للمرة الأولى انحرفت مع قرب انتهاء القرن الشاني الهجري ، حيث يقول : التالية عن أما كلمة ((الصوفية )) بالجمع فقد ظهرت للمرة في العمر الأولى سنة ٩٩٨ هـ ، إذ أطلقت فيما يرى المحاسبي والرشاد .

والجاحظ على مدرسة تنسكية شيعية نشأت بالكوفة في ذلك العهد، وكان أكبر زعماتها عايدك البناني الذي تُوفي في بغداد سنة ٢١٠ هـ، عما يرى أن أول ظهور الصوفية في البصرة، وأن أول من بني دويرة الصوفية بعيض أصحاب عبد الواحد بن زيد، وهو من أصحاب الحسن البصري، ويرى بعض متأخري الصوفية، ومنهم عبد الرحمن الجامي – المتوفى سنة ٨٩٨ هـ، أن أول من حمل اسم صوفي هو أبو هاشم بالزاهد، بينما يترجم متقدمي الصوفية لأبي هاشم بالزاهد، ومنهم أبو عبد الرحمن السلمي صاحب "طبقات ومنها يتركى الصوفية": أن أول من شمى ببغداد "صوفي" عبدك الصوفية، وكان من أورع المشايخ وأهيبهم.

\$ - ويقول الدكتور / عبد الرحمن بدوي: لكن هذه كلها أقوال المتأخرين عن القسرن الشاني، وليست لدينا روايات كتابية، وثيقة من القرنين الأول والثاني ورد فيها اسم "الصوفي"، ولعل أقدم ما وصلنا من مؤلفات ذكرت اسم الصوفي، والصوفية هو كتاب "البيان والتبيين" للجاحظ المتوفى سنة ٥٥٠ أو سنة ٥٥٠ هـ، إذ يذكر الصوفية من النساك، ويورد أسماء من عسرف بالفصاحة منهم، وقد ذهب قوم من عامة الصوفية إلى أن التصوف منسوب إلى الصُفّة، ويُردُدُ هذا القول كثير من العلماء منهم ابن الجوزي الذي يقول: ونسبة الصوفي إلى أهل الصفة غلط؛ لأنه يقول: ونسبة الصوفي إلى أهل الصفة غلط؛ لأنه لو.كان كذلك لقبل: صفّى .

فإذا كان اسم الصوفية لم يُعرف إلا في القرن الثالث الهجري فمتى ظهرت أفكارهم ؟ وكيف انحرفت معتقداتهم هذا ما سنتعرض له في المقالة التالية عن مراحل الشطح عند الصوفية - إن كان في العمر بقية - وأسأل الله لي ولكم التوفيق هال شاد



#### لفضيلة الإمام الأكبر/محمود شلتوت شخ الأزمر رحه الله

# الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة

#### أيها المسلمون:

إن القرآن الذي أنزله الله على نبيكم محمد صلى الله عليه وسلم، فأخرج به الناس من الظلمات إلى النور، وأرشدهم به إلى سبل السعادة والحياة الطيبة، جعل الله لنزوله عبادتين تتكرران بتكرر السنين والأعوام، تذكرون فيهما نعمة الله عليكم، وتشكرونه على ما هداكم به من الإيمان: عبادة الصوم؛ بالنظر إلى الشهر الذي نزل فيه، وهو رمضان، وعبادة الحج، بالنظر إلى المكان الذي نزل فيه وهو مكة، وكما جعل الصوم لذلك - ركناً من أركان الدين؛ جعل الحج ركناً من أركان الدين.

والحج هو زيارة بيت الله على الحرام ، وقد فرضه الله على المسلمين بشرط القدرة والأمن على الطريق : ﴿ ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ومن كفر فإن الله غني عن العالمين ﴾ [آل عمران: ٩٧].

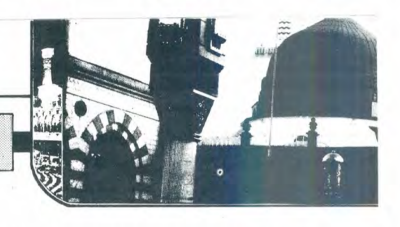
فرض الله الحج وجعله في مكان واحد ، وزمان واحد ، يجتمع فيه المسلمون من كافة الأقطار ، بنداء واحد ، وتلبية

واحدة ، وأمنية واحدة ، إخواناً في الله رحماء بينهم ؛ يتعارفون ويتناصحون ويتعاونون ؛ فتتحد كلمتهم وتقوى شوكتهم ، ويعظم شأنهم في أعين الخصوم المناوئين : ﴿ وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامرٍ يأتين من كل فج عميق الخيمة المنافع لهم ﴾ [ الحج : لالمنافع لهم ﴾ [ الحج :

فرضه وخصه بمكة المكرمة

التي أوجد فيها أول بيت وضع للناس : ﴿ مباركا وهدى الناس : ﴿ مباركا وهدى المعالمين ﴾ فيه آيات بينات مقام إبراهيم ومن دخله كان آمنا ﴾ [ آل عمران : ٩٧،٩٦] تذكيرا بنعمة الإسلام الذي انبثق من تلك الأماكن ، فطبق الآفاق واهتدى بنوره أهل المشرق والمغرب ، فكان خير مرشد وأعظم منقذ ، أخرج الناس من الظلمات إلى

[٥٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر



من روائع الماضي

النور بإذن ربهم إلى صواط العزيز الحميد.

فرضه الله وخصه بالأشهر التاليــة لومضــان لتتلاحــق الذكريات: ذكرى المكان اسر افتراضه عليكم. بذكرى الزمان ، فيشتد تعلق القلب بما له الذكرى وهو القرآن ، فتتطبع النفوس في بقية السنة على شرائعه وإرشاده ، فلا تحيد عنه ولا تميل إلى سواه ، وليكون اتجاه المسلمين إلى بارئهم بزيارة بيته الحرام ودخولهم في حظيرة قدسه عقب التصفية الرياضية التي اكتسبوها من الصوم في شهر رمضان ، فيكون ذلك أدعى للقبول وأقرب إلى الإجابة.

> فرضه وحدد ميقاته وبين آدابه وشرح مناسکه ، ووعد عليه بعظيم الشواب : ﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير

الزاد التقوى واتقون يا أولى الألباب ﴾ [البقرة: ١٩٧].

هذا هو مكان الحج من دينكم أيها المسلمون ، وهذا هـو

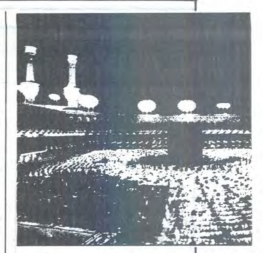
فبادروا أيها المستطيعون إلى أداء فريضة الحج ، واعلموا أن ما تنفقونه في سبيله يُوف إليكم وأنتم لا تظلمون .

حققوا دعوة أبيكم إبراهيم: ﴿ ربنا إنى أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم ربنا ليقيموا الصلاة فاجعل أفتدة من الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم يشكرون ﴾ [ إبراهيم: ٣٧]. ســـافروا إلى الأقطـــار الحجازية ، وأدوا فريضة الحبج يؤتكم ربكم كفلين من رهته ؛ كفل لأداء فريضة الحج ، وكفل لتفريج كرب المسلمين.

أيها المسلمون ؛ إن الله سبحانه وتعالى عَلْق فلاح الإنسان وسعادته في الدنيا

والآخرة على فعل الخير والدعوة إلى الخير ، قال تعالى : ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخمير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولتك هم المفلحون ﴾ ر آل عمران: ١٠٤]، وقال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا الخير لعلكم تفلحون ﴾ [الحج: ٧٧]، والخير اسم لكل ما يرضاه الله ويكون نافعًا في الدين أو الدنيا أو فيهما.

ألا وإن طوق الخير كثيرة لا تكاد تحصى ، وقد رغب الله في سلوكها ، وأوصى بها ، ووعد اللُّه عليها جميعها في كتابه العزيــز عظيم فضله وجزيل مثوبته ، فقال : ﴿ وَمَا تَفْعُلُوا مِنْ خَـيْرِ يعلمه الله ﴾ [ البقرة : ١٩٧] ، وقال : ﴿ فمن يعمل مثقال ذرةٍ خيراً يسرهُ ﴾ [الزلزلة: ٧]، وقال: ﴿ مِن عمل صالحا فلنفسه ﴾ [فصلت: ٢٤]،



وقال: ﴿ من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾

ولكن طرق الخير على كثرتها واستنباعها لعظيم الأجر ليست في درجة واحدة ، بال تتفاوت منزلتها عند الله بتفاوتها في عموم النفع وخصوصه ، وسهولة العمل ومشقته ، فما عم منزلته وسمت مشقته ارتفعت خير ، والصوم خير ، والزكاة خير ، والأمر بالمعروف خير ، وإماطة والنهي عن المنكر خير ، وإماطة الأذى عن الطريق خير ،

والتسبيح خير، وصلة الأرحام خير ، والصلح بين الناس خير ، وهكذا إلى آخر ما فيه نفع للناس وكان مرضياً عند الله ، ولكن أمرًا واحدًا جمع أنواعًا من النفع تفرقت في غيره ، ومجموعة من البرلم تجتمع في غيره وهو حج بيت الله الحرام ، ففيه إنفاق المال ابتغاء موضات اللُّه وفي سبيل الله ، وفيه إجهاد البدن في وعثاء السفر ؛ ومشقة مفارقة الأهل والوطن للقيام بواجب شكر الله المنعم عند بيته المحرم ، وفيه إشهاد المرء على نفسه إشهادًا عاميًا يحضره الألوف من إحوانه المسلمين في صحراء جرداء ليس فيها للنفس متعة ؛ بأنه العبد، والله هو المعبود، وأنه العاجز، والله هو القوي ، وأنه الفقير ، والله هو الغني ، وأنه السائل ، واللَّه هيو المستول ، وأنه المستعين ، والله هو المستعان . رب الحمد والنعمة لا إله إلا هــو الغني الحميد

إن من امتلأ قلبه بهذا الموقف وعرف به عزة الله وذلة العبد صف قلبه ، وسمت روحه ، (۱) ((ضعيف الموقف (۱) منفق عليه .

الشر ولا تقرب النقيصة منه. ورأى الله في كل شيء في عسره ويسره ؛ في صحته ومرضه ؛ في غناه وفقره ؛ قد أسلم نفسه لله : ﴿ ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى ﴾ [لقمان: ٢٢]، ولهذه الاعتبارات كان الحيج من أسمى معانى الخير، وقد جاء تأييدًا لهذا المعنى وكشفًا عن منزلة الحج عند الله قول النبي صلى الله عليه وسلم: "الحاج في ضمان الله مقبلا ومدبرًا "(١) . وتلك منزلة لم نرها لغير الحاج، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: ( من حبج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه "(٢) . وقوله صلى الله عليه وسلم: (( العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما ، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة ". وعن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : (قلت: يارسول الله نرى الجهاد أفضل العمل ، أفلا

<sup>(</sup>١) (( ضعيف الجامع )) (٩) .

<sup>[</sup>٢٠] التوحيد المنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

نجاهد ؟ فقال : "لَكُنَّ أَفْضِل الجهاد حج مبرور ").

وقال صلى الله عليه وسلم: | كرب يوم القيامة ". ( من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته الحج واعتزمت فعل الخير في أمه ". وسئل رسول الله حجك ، وهنينًا لك سلف بهذا أفضل ؟ قال : "إيمان باللُّه مقعد صدق عند مليك مقتدر ﴾ وسلم : "من لم تحبسه حاجة ورسوله ". قيل: ثم ماذا؟ [القمر: ٥٥]. قال: "حج ميرور". وعنه عن أبي سعيد الخدري أن فليمت إن شاء يهو ديًّا وإن شاء صلى الله عليه وسلم: "من رسول الله صلى الله عليه وسلم نصرانيًا".

هذا جزاؤك يا من نويت

فرج عن مؤمن كربة من كرب | قال: «يقول الله عز وجل: إن الدنيا فرج الله عنه كربة من عبدًا صححت له جسمه ووسعت عليه في المعيشة تحضى عليه خسة أعوام لا يفد إلى . \* see o ".

وعن أبي أمامة قال: قال صلى الله عليه وسلم: أي العمل الجزاء الذي أعد لك: ﴿ في السول الله صلى الله عليه ظاهرة أو سلطان جائر فلم يحج

## 440

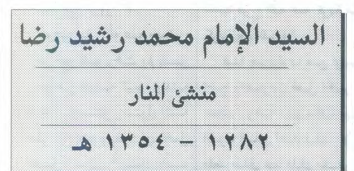
تشهد مديرية الثنتون الاحتماعية بالشيرفية بيأن جمعينة أنصبار السننة المحمديية الكنائن مقرها بناحية كفر الجراية مركز الزقازيق قد تم شهرها طبقاً لأحكام القاتون رقم ٣٢ لسنة ١٩٦٤ م، بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة ، واللائحة التتقيدية لذلك القانون تحت رقم ١٠١٢ محافظة الشرقية اعتبارًا من ١٩٩٧/١/٦ م للعمل في ميدان :

١- الخدمات الثقافية والعلمية والدينية.

٢- المساعدات الاحتماعية.

تحريرًا في ١٩٩٧/١/٦م

وكيل الوزارة



- اسمه: محمد رشید رضا.
- مولده : ولد في ٢٧ من جمادى الأولى سنة ١٢٨٢ هـ ، سليم الجسم جميل الطلعة ، وتُوفي في ٣٣ من جمادى الأولى سنة ١٣٥٤ هـ عن عمر جاوز السبعين عامًا ولم يتجعد وجهه ولم يتخدد جبينه .
- نشأته: نشأ وتربى تربية دينية وسلوكية عالية ، فلم تتحكم فيه
   العادات المضرة كالتدخين وإدمان شرب القهوة والشاي .
- اتخذ لنفسه خلوة بالغرفة المشرفة على البحر من جامع جدة في قرية " القلمون " يدرس العلوم ويتعبد بالصلاة ويتدبر القرآن الكريم.
- توجه منذ صغره للوعظ والإرشاد بالحكمة والموعظة الحسنة ، وقد كان من أشجع دعاة الإصلاح في زمنه وأشدهم جرأة في مواطن الحق على الحكام والعلماء ، فلم يتهيب مثلاً دولة الخلافة العثمانية ، فأصابه أذى كثير في والده وأسرته ، وقد عرضوا عليه أوفر وأحسن ما تصبو إليه نفوس طلاب الدنيا ليسكن عنهم فأبى .
- هذا ولم يتهيب السيد رشيد رضا ، رحمه الله ، بريطانيا العظمى في ذلك الوقت ، بل ندد بسياستها في حكم قومه وأهل ملته ، وألب الناس على مخالفتها بوسائل مختلفة ، وحذرهم من مصافاتها .



[٢٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد الثاني عشر

ولم تستطع الإغراءات التي قُدّمت للشيخ رشيد رضا من الشيخ أبي الهدى والاتحاديين في الدولة العثمانية ، والخديوي والإنجليز لم تستطع هذه الإغراءات أن تصرفه ولو لحظة واحدة عن صلابته وإخلاصه لقومه ودينه ، ومن الأمثلة على صدقه وإخلاصه ، ما كان من قوله للإنجليز عندما حاولوا إغراءه بالمال أو المنصب ، قال : ( لو بذلتم لي المال أو استللتم لساني ، أو قطعتم أناملي على أن أقول أو أكتب ما يخالف ديني وكرامة قومي العرب فإني لا أفعل ) .

ولما عزم على أداء فريضة الحج في أثناء الثورة العربية (التي قادها الشريف حسين) دعي إلى قصر عابدين وقدم إليه رئيس الديوان صرة من النقود، فكان رد الشيخ، رحمه الله: الحج على المستطيع وقد تهيأت لأدائه مع والدتي وشقيقتي، واعتذر الشيخ بلطف وأدب عن قبولها.

- صلته بالملوك والعلماء في زمنه: كان على صلة كبيرة بالشريف حسين، وقد نصحه نصيحة طيبة عندما علم بأن النية تتجه إلى إعلانه خليفة للمسلمين، كما كانت له مراسلات مع العرب وقيادتهم منها مثلا ما كان من نصائح يقدمها إلى الملك عبد العزيز آل سعود: من ذلك قوله في إحدى رسائله إليه: (ولا أزال كذلك أجاهد معكم ما دمتم تجاهدون في سبيل الله وإعزاز دينه،

وفي كتاب آخر إلى جلالته يقول: (وموضع العبرة أن الله تعالى قد استخلفكم في الأرض التي فضلها على كل أرض لينظر كيف تعملون، وفي مرة ثالثة يقول: وقد عاهدناكم على أن نؤيدكم ولخدمكم في إقامة السنن وهدم البدع، وإحياء الإسلام على منهاج السلف في أمور الدين ومستحدثات الفنون العصرية في أمور الحرب والعمران.

- وبلغ من ثقة الملك عبد العزيز في الشيخ رضا أن طلب أن يختار له اثنين من العلماء ليكونا إمامين للحرمين الشريفين، فوقع اختيار الشيخ رشيد على كل من الشيخ محمد عبد الظاهر أبو السمح إماماً للحرم المكي، والشيخ عبد الرزاق حمزة إماماً للحرم المدني، فكان من شأنهما أن أقاما دار الحديث بمكة في دار الأرقم بن أبى الأرقم.

وقد كانا ممن تخرج في مدرسة دار الدعوة والإرشاد التي أسسها الشيخ رشيد رضا .

#### مدرسة دار الدعوة:

أنشئت من أجل تعليم طائفة من مجتلفي الأقطار العلوم الدينية مصفاة من الآراء والأهواء، وكذلك العلوم الأخرى القديمة والحديثة بقدر يكفي لتثقيفهم وإعدادهم للدعوة والإرشاد، وتخرج طائفتين من العلماء، تعد طائفة منهم للدعوة إلى الله والدفاع عن دينه بحسب ما تقتضيه حال

المسلمين وتعليمهم ما يرجى أن يقلل الفواحش يكون فيه من خطأ . والمنكرات والبدع والخرافات ، وقد تخرج من هذه - رأي العلماء : قال فضيلة الإمام الشيخ الدار جماعة من طلاب العلم في مقدمتهم: السيد مصطفى المراغى شيخ الأزهر في كلمة ألقاها في أمين الحسيني مفتي فلسطين ، والشيخ يوسف يس الإذاعة سنة ١٩٤٠ م جاء فيها : لقد ترك بذور أمين سر جلالة الملك عبد العزيز آل سعود ، الإصلاح للتعليم الديني ، وتعليم علوم العربية ، والشيخ محمد عبد الرزاق حمزة إمام الحرم المدنى ، وبذور إصلاح القضاء الشرعى ، وبذور إصلاح والشيخ عبد الرزاق المليح أبادي المشهور في الهند ، والشيخ بسيوني عمران في جاوة ، والشيخ محمد دار الحديث ، والأستاذ عبد السميع البطل .

- ولقد كان السيد رشيد رضا ، رحمه الله ، يقوم بالقاء الدروس العلمية في منزله الخاص ، وكان يقضى وقته إما قارئًا وإما ذاكرًا وإما مكبًّا شأنه في التعريف بفكر شيخ الإسلام ابن تيمية على التأليف ، وقد قيل : إنه كان يستطيع أن وتلميذه ابن القيم ، وما كان من تفسيره الرائع يتحدث مع محدثه ومع ذلك يكتب ولا يقطع ذلك سلسلة فكره.

> وكان يكتب أصول المنار في أثناء سفره إلى الشام أو الآستانة أو الهند والجزيرة العربية وأوربا ، وكان لا يكتب آية في التفسير إلا بعد أن يكتب فهمه للآية حـذرًا من أن يقع في نفسه شيء من أقوال المفسرين.

> - وإذا انتقد العلماء ما جاء في المنار كان السيد رشيد رضا يقول: أرجو أن يكون هذا

الزمان ، وتعد طائفة أخرى للتربية والتعليم لإرشاد تسخيرًا من الله عز وجل ليحور المنار مما عسى أن

المجتمع الإسلامي والأمم الإسلامية ، وليس في رجال تفسير كتاب الله تعالى من يضارع الشيخ أو عبد الظاهر أبو السمح إمام الحرم المكي ومنشئ يقاربه في تطبيق آي القرآن على سنن الاجتماع ، وفي تصوير هدي القرآن وفي فهم أغراض الدين العامة.

ويكفى للدلالة على مكانة الرجل ما كان من " تفسير المنار " مما نرجو الله أن يجعله في ميزانه يوم القيامة ، وأن يجعل جهاده خالصًا لوجهه

الكريم .

والله من وراء القصد.

#### أخبار الجماعة

#### الجمعية العامة لجماعة أنصار السنة المحمدية

عقدت – بفضل اللَّه – الجمعية العامة العادية بالمركز العام ظهر الخميس من ذي القعدة ١٤١٧هـ – ٢٧ مارس ١٩٩٧م وقد نظرت الجمعية في جدول الأعمال واتخذت القرارات الآتية :

- ١- الموافقة على تقرير النشاط لمجلس الإدارة عن عام ١٩٩٦م.
- ٧- اعتماد الحسابات الختامية والميزانية العامة للمركز العام ومجلة التوحيد لعام ١٩٩٦م.
- ٣- اعتماد ١/ عبد الهادي الجوهري (المحاسب القانوني) مراقبًا للحسابات لعام ١٩٩٧م.
  - ٤- اختيار فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين رئيسًا عامًا للجماعة بالإجماع.
    - ٥- أ/ نجارى أحمد عبده ... نائبًا للرئيس العام .
- وقد اجتمع مجلس الإدارة الجديد بعد انتهاء الجمعية العامة، وقرر تشكيل هئية المكتب والإدارات المنبثقة عن المجلس، وذلك على النحو الآتى:
  - ١- الشيخ/ فتحى أمين عثمان وكيلًا للجماعة ومديرًا لإدارة شئون اليتامي.
  - ٧- الشيخ/ صفوت الشوادفي رئيسًا لتحرير المجلة، ومديرًا للدعوة والإعلام.
    - ٣- د. الوصيف على حزة سكرتيرًا عامًا للجماعة.
    - ٤- مهندس/ محمد عاطف التاجوري أمينًا للصندوق ومديرًا للإدارة المالية.
  - ٥- الشيخ / أبو العطا عبد القادر مراقبًا عامًا للجماعة ومديرًا للعلاقات العامة .
    - ٦- الشيخ / سيد عبد الحليم مديرًا لإدارة التعليم.
    - ٧- الشيخ/ أحمد المسلمي الحسيني مديرًا لإدارة المشروعات.
      - ٨- الشيخ / مصطفى درويش مديرًا للإدارة القانونية .

بقية أعضاء المجلس

- ٩- أ/ صالح عبد الجواد (الشئون القانونية).
- ٠١- الشيخ/ محمد رزق ساطور (لجنة شئون القرآن).

١١ - مهندس محمد فرج ١٢ - الشيخ أسامة سليمان ١٣ - أ. عبد العزيز عاشور.



## تأسست عام ١٣٤٥ - ١٩٢٦م

الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب.

وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

# ومن أهدافها :

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملًا وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينية مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع

طبعت بمطابع دار الحرمين للطباعة والنشر والتوزيع

الإدارة والمعرض الدائم للكتاب ٧٧ ش مصر والسودان – حدائق القبة - القاهرة – هاتف: ٢٩٧٠٣٩٠ المطابع: جسر السويس – محطة الجراج – منشية السد العالي ش مسجد الوطنية مع ش ١١٧ ت.فاكس: ٢٩٧٩٣٥