

Upload by: altawhedmag.com

في هذا العدد

في هذا العدد (١٤) فضل الأذان بقلم / الرئيس العام

(۲) التربية الدينية صمام أمن المجتمع .حسن القمحاوي

(٣٨) ابن بطوطة يفترى الكذب على بن تيمية. عبد الرحمن الوكيل

(٦٥) الشيخ عبد اللطيف مشتهري في ذمة الله أبو العطا عبد القادر

# متنا المتاري اسلا

مجلة

إسلامية

ثقافية

شهرية



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية المركز العام القاهرة ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف : ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٣

### رئيس التحرير

مع القراء

الإنسان لا يشرف إلا بما يعرف ، ولا يفضل إلا بما يعقل ، ولا ينجب إلا بمن يصحب .

فالحكمة الأولى تقول لك:

إذا أردت الشرف فعليك بالعلم.

ودليلها في القرآن : ﴿ يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْغِلْمَ دَرَجَات ﴾ .

والثانية تقول:

العاقل هو الفاضل والعقلاء هم أتباع الرسل.

ودليلها في القرآن: ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نُسْمَعُ أَوْ تَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِير ﴾ .

والحكمة الثالثة تقول لك:

إذا أردت أن تكون كريم الأخلاق والعطاء فصاحب من هو كذلك ؛ ودليلها من السنة :

« المرءُ على دينِ خليلِه » .

التوزيج في الخارج االسعودية مؤسسة المؤتمن للتجارة الرياض: ١١٥٥٧ ، ص . ٦٩٧٨٦

الغروع : الرياض : ٩١ ممر القفال – حي العليا هاتف : ٦٦٨٨٨ ــ ٤٦٤ ، فاكس : ٢٩١٩ ــ ٤٦٤

الدمام : هاتف فاكس : ٣٥٤٧ - ٣٨٧ ، القصم : هاتف فاكس : ٣٨٥ ـ ٢٨١ ، الدمام : هاتف فاكس : ٢٨٧ ـ ٢٢٦ ع ـ ٢٨٦

٢ قطر : مكتبة الأقصى ــ الدوحة ت : ٩ ، ٤٣٧٤ ص . ب : ٧٦٥٧

**التوزيج الداخلي:** مؤسسة الأهـرام وفروع أنصار السنة .

# رئيس التحرير صفوت الشوادفي \* \* \* \* \* \* سكرتير التحرير جمال سعد حاتم المشرف الفني

#### التعرير

۸ شارع قوله - عابدین القاهرة - الدور السابع ت : ۳۹۳۶۵۱۷ فاکس : ۳۹۳۰۶۲۲

سم التوزيج والاشترا<del>كات</del> ت : ۳۹۱۵٤٥٦

#### ثمس النسفة

ela.

Itil.

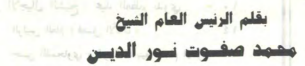
السعودية ٦ ريالات - الإمارات ٦ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس -المغرب دولار أمريكي - الأردن ٥٠٠ فلس - السودان ١٥٥٠ جنيه مصري - العراق ٧٥٠ فلس - قطر ٦ ريالات - مصر ٧٥ قرشاً-عمان نصف ريال عماني .

#### الاشتراك السنوي

١ - في الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم مجملة التوحيد على مكتب عابدين ) .
 ٢ - في الحارج ٢٠ دولاراً أو ٥٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلهما .
 ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي المصري الرئيسي وفرع القاهرة باسم مجملة التوحيد أنصار السنة المحمدية ( حساب رقم / ١٩٥٩٠ ) .

#### افنناحية العدد

stally with stally



to long a legan that godge - 1

# التأليف بين التقريب و التفكير

لقد بعث الله سبحانه وتعالى رسولا كريما أنزل عليه القرآن الكريم وأمره أن يعلم بالكتاب ثم أمر الناس أن يعملوا بالكتاب على مقتضى علم الرسول فصارت القدوة للناس كاملة فى النص والتطبيق العملى فقال تعالى : ﴿ لقد كان لكم فى رسول الله أسوة حسنة ﴾ وقال ﷺ لأحد أصحابه ، أو مالك فى أسوة ، ثم كان الأصحاب يسألون رسول الله ﷺ .

المعنى الذى لايعرفونه أو الحكم الذى يغيب عنهم فيجيبهم عن مسألتهم ويوضح لهم الفهم ويقرب اليهم العمل فعندما قالوا لرسول الله :

« ذهب أهل الدثور بالأجور يصلون كما نصلى ويصومون كما نصوم ويتصدقون بفضول أموالهم ، قال أو ليس قد جعل الله لكم ما تصدقون إن لكم بكل تسبيحة وكل تكبيرة صدقة وكل تحميدة صدقة وفى بضع أحدكم صدقة ، قالوا يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ريكون له فيها أجر . قال أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر » .

[٧] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

- كان دور الصحابة هو تقريب المفاهيم الشرعية للتابعين فكان من ذلك تدوين القرآن الكريم.
- جاء عصر التدوين والجمع مجمعت الكتب على أساس ذكر الأقوال المسندة إلى قائليها .
- في القرون الأولى ظهرت أقوال غير مستنبطة من الأدلة الشرعية فنشأت البدع المختلفة.

السوامة ، فيم قون المقبول من المردود من الأخيار من الأحاديث النبوية ويتوالى العصور طالب

فأنظر كيف قرب لهم مفهوم الصدقة فجعل منها التسبيح والتكبير والتهليل والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى جعل جماع الرجل لزوجته التى أحلها الله له صدقة فلما صعب عليهم فهم قضاء الشهوة وحصول الأجر قرب لهم الفهم بقوله « أفرأيتم إن أتاها فى حرام أيكون عليه وزر كذلك إن أتاها فى حلال كان له بها أجر » .

على هذا تم تقريب الشرع كله للصحابة حتى فهموا وعملوا فقال « تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك » .

أمم كان دور الصحابة هو تقريب المفاهيم الشرعية للتابعين فكان من ذلك تدوين القرآن الكريم وشرح ما غمض عليهم ومن ذلك ما كان من عروة بن الزبير حين سأل خالته عائشة عما أشكل عليه من قول الله عز وجل:

﴿ إِن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما ﴾ فوضحت عائشة الأمر وذكرت أن الأصنام كانت منصوبه على الصفا والمروة فتحرج الناس بعد الإسلام من الطواف مع وجود الأصنام فقال الله سبحانه رفعا لذلك الحرج ﴿ لا جناح ﴾ .

#### افنناحية العدد

ثم لما كان الناس يتناقلون حديث النبى تلك فخافوا من دخول الكذب لظهور كذبة نسبت لرجل وكان النبى تلك قد حذر من ذلك بقوله « أن كذبا على ليس ككذب على أحد فمن كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار » فلما خاف الصحابة الكذب قالوا لرواة الحديث : سموا لنا رجالكم « فكان بعد ذلك لا يروى حديث إلا بمعرفة من رواه وعمن رواه فنشأ بذلك علم الرجال الذي يعتبر أوسع علوم الدنيا اليوم .

ثم جاء عصر التدوين والجمع فجمعت الكتب على أساس ذكر الأقوال مسندة إلى قائليها سواء كان الحديث مرفوعا إلى النبي على أو من أقوال الصحابة الكرام أو الأئمة من بعدهم ووضعوا قاعدة « من أسند لك فقد حملك » لسهولة معرفة الرجال وصدقهم وعدالتهم وضبطهم ولأن عزائم العلماء وطلبة العلم كانت متوفرة كافية قادرة على تحمل تلك المسئولية ، فيعرفون المقبول من المردود من الأخبار من الأحاديث النبوية وبتوالى العصور طالت الأسانيد وضعفت الهمم فاحتاج الناس إلى تقريب النصوص أكثر من مجرد الإسناد فانبرى لذلك علماء جهابذه نقدوا وميزوا بين المقبول والمردود فجمعوا الصحيح وما قاربه مما يكون عليه العمل في كتب مستقلة منها ما جمع النصوص فقط دون أقوال الفقهاء مثل مسند أحمد وصحيح مسلم ومنها ما جمع مع الحديث أقوالا فقهية ومعان مستنبطة مثل موطأ مالك وصحيح البخارى.

أم احتاج الناس إلى فصل الفقه الذي يعمل به في كتب خاصة فنشأت كتب الفقه كالأم للشافعي « والخراج لأبي يوسف » وغيرها من الكتب التي قربت المعاني الفقهية وسار الأئمة كذلك بتقسيم علوم الاسلام إلى فنون فمنهم من كتب في السير والمغازى ومنهم من كتب الفقه ومنهم من جمع في الحديث ومنهم من كتب في التفسير وكثرت العلوم وتنوعت فنونها لتقريب الأفهام الصحيحة للوقائع والعلوم الموضحة بالقرآن والسنة والخادمة لها وهكذا.

واحتاج الناس الى بيان الطرق التى استنبطت بها تلك الأحكام وهي موجودة في القرآن والسنة ولكن لايدركها إلا الجهابذة من الأئمة العلماء المجتهدين فصنفوا كتب أصول الفقه لتقريب استنباط المعاني وكان من أول هذه الكتب (كتاب الرسالة للإمام الشافعي رحمه الله

[٤] التوحيد السنة الوابعة والعشرون العدد الخامس

تعالى ) كما احتاج الناس لمعرفة أحكام الحديث صحة وضعفا فصنفت كتب علم الحديث المختلفة مع علم الرجال وتطويرا له وتقريبا للناس حتى يعرفوا الأحكام وكيف يطلقها العلماء ثم احتاج الناس للربط بين الحكم ودليله فكانت الشروح للمختصرات الفقهية وعمل الهوامش لها والحواشي وتنوعت الكتب وزادت زيادة كثيرة .

ولا تنزال تلك المسيرة المباركة في التقريب متصلة الحلقات فنرى اليوم من طلبة العلم من قدم خدمة لكتب معينة بأن ميز منها الصحيح عن غيره وبعضهم جمع الصحيح وحده وجهود العلامة المحدث البارع محمد ناصر الدين الالباني حفظه الله في ذلك واضحة فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء . وكذلك سلسلة الصحيح المسند التي يقوم بها العلامة الشيخ « مقبل بن هادي الوادعي اليمني » وجملة من تلاميذه المباركين ،وكثير من الدراسات الأخرى على كتب السنة وكتب التفسير وكتب الفقه لتقريب تلك العلوم للناس ليستفيد منها العلماء وطلبة العلم والعوام حتى تعم الفائدة العلمية جميع أفراد الأمة فلا يحرم أحد من هذه الهداية التي بعث الله نبيه عَلِيُّكُم بها ويتحقق وعد الله الكريم ﴿ إِنَا نَحْنُ نَزَلْنَا الذَّكُرُ وإنا له لحافظون ﴾ كن في القرون الأولى ظهرت أقوال غير مستنبطة من الأدلة الشرعية وإن تذرع أصحابها بشبهات من نصوص القرآن أو السنة فصاغوا القول فيها بأفكارهم فنشأت البدع المختلفة وكانت هذه البدع تختلف بعدا وقربا من الإسلام الصافي لكنها تجتمع كلها في قول النبي ﷺ « فإن كل بدعة ضلالة » وذلك هو طريق اطلاق العقل للتفكير بغير أن ينضبط بنصوص الشرع الشريف لذا ينبغي على علماء الإسلام أن يقربوا علوم الشرع للناس فلا يدعوا بابا للشيطان يملي على أعوانه ما يسمونه « فكرا » وهي أقوال غريبة عن البيئة الاسلامية أما لتأثرها بمناهج وفلسفات أخرى أو لمرضاة أهواء واشباع شهوات . أو لتبرير معاص وإعطاء التحليل لإنحرافات ومخالفات لنصوص الإسلام حتى أن الكثير منهم يدعى أنه يوافق روح الإسلام وإن خالف النصوص ولذلك يجب علينا أخذ العلم الموافق للكتاب والسنة من العلماء العاملين ونعرف لهم فضلهم وفضل هذا العلم. فالعلم الصحيح هو ماقرب للناس من حال خير القرون . وما يسر لهم فهم القرآن والسنة كما فهموها . والعلم الصحيح هو الحكم على الحوادث والواقعات بحكم الله ورسوله وتقريب ذلك للناس ليسلكوا السلوك الصحيح والله الهادي للصواب . المدينة المادي

## كلمة التحرير

# كتب على المليد

- احداج الناس للربط بين الحكيم ودليله فكان العلي للمنتصرات الفقيمة وصعا

رنيس التعريج عالى حظاات ونوع والعرب عالما

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد فإن القرآن الكريم قد حدثنا كثيرًا عن اليهود ، وحدرنا دائمًا من عداوتهم ، ونبهنا إلى كفرهم ومكرهم ؛ قال تعالى : ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَكَ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيُهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ (المائدة : ٨٢).

واليهود يجاهدون ويصرون على هذه العداوة تحقيقًا لهذه الآية الكريمة من كتاب الله!

فقد نشرت صحيفة (يديعوت أحرنوت) اليهودية في ٣/١١ مقالاً جاء فيه: (إن على وسائل إعلامنا أن لا تنسى حقيقة مهمة هي جزء من استراتيجية إسرائيل في حربها مع العرب؛ هذه الحقيقة هي أننا نجحنا بجهودنا وجهود أصدقائنا في إبعاد الإسلام عن معركتنا مع العرب طوال ثلاثين عامًا، ويجب أن يبقى الإسلام بعيدًا عن تلك المعركة إلى الأبد؛ ولهذا يجب أن لا نغفل لحظة واحدة عن تنفيذ خطتنا تلك في استمرار منع استيقاظ الروح الدينية بأي شكل، وبأي أسلوب؛ ولو اقتضى الأمر الاستعانة بأصدقائنا لاستعمال العنف لإخماد أي بادرة ليقظة الروح الإسلامية في المنطقة

يستخدم اليهود لمحاربة الإسلام صوراً عديدة وأشكالاً متباينة .

ويستخدم اليهود لمحاربة الإسلام صورًا عديدة وأشكالاً متباينة ؛ ومن هذه الصور : هدم الأسرة وتدمير الأخلاق وبرغم



[٦] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

# القاهرة وبكين ((

ما بذله اليهود في هذا المجال من جهد ، وقدموه من إغراء يتمثل في إغراق بلاد المسلمين بالأفلام الخليعة الماجنة ، ونشر العرى والاختلاط ، ومحاربة الفضيلة ، ومسخ بعض العقول المسلمة – أقول برغم ذلك كله فقد صمدت الفئة المؤمنة في وجه المؤامرة يعصمها كتابها وسنة نبيها عرضي السلمة الفرب وأمريكا لليهود ؛ فلم تستطع فرنسا أن تقاوم في الحرب العالمية الثانية أكثر من أسبوعين ؟؟! لأن جيلاً كاملاً من الفرنسيين قد ماتت رجولتهم ومعنوياتهم بسبب التخنث والميوعة التي نشرها اليهود في فرنسا ، وأمّا عمّا فعله اليهود في أمريكا فحدّث ولا حرج!

يكن ظيرت الطيقات العملة ليرواء كولات حكماء

وبهد أن فشل اليهود في تدمير أخلاق الشعوب المسلمة بقوة الإغراء والتزيين أخذوا يحاولون القضاء عليها بقوة القانون!!

فركبوا سيارات الأمم المتحدة ، ورفعوا أعلامها ، وجاءوا إلى القاهرة في مؤتمر السكان ، وقد أجمعوا أمرهم وهم يمكرون ، وكان كثير من الوفود المشاركة في هذا المؤتمر تفكر بعقول اليهود ؟! وذلك بعد أن اخترق هؤلاء عقولهم وسرقوها فأصبحت رؤوسهم كجماجم الأموات لم يبق منها إلا عظامها !!

وأعداء الإسلام يعرفون دائمًا : من أين تؤكل الكتف ؟!

قال قائل منهم: (إن مطيتنا لإبعاد المسلمين عن دينهم المرأة وجهلة المسلمين!؛ فهم يقدمون لنا أدواراً تفوق جهودنا، وما نبدله من أموال في التبشير بالمسيحية).

وبعد أن فشلت المؤامرة في القاهرة تحرك الركب اليهودي إلى بكين ومن خلفه الجماجم الخاوية ، وأعلام الأمم المتحدة ترفرف فوق رؤوسهم لتلطف من حرارة الحقد الذي ملأ قلوبهم ، وأرسل عدد

لمماربة الإسلام صورا عديدة وأشكالا متناينة ـ كهدم الأسرة وتدمير الأخلاق وذلك باغراق بلاد المسلمين بالأفلام الخليعة الماحنة ، ونشر العصري والاختلاط، ومحاربة الغضيلة. ومسخ بعض العقول وحه الموامرة يعصمها

[٧] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

# اليمود بين القاهرة . . وبكين ! !

من البلاد الإسلامية وفودًا تشارك في مؤتمر بكين في محاولة لمنع هذا الدمار أو التخفيف من آثاره .

وفي بكين ظهرت التطبيقات العملية لبروتوكولات حكماء صهيون وفيها إلحاح اليهود على تدمير أخلاق العالم بأسْره، واستخدام المرأة مطية لإفساد البشر!

## وكان من أبرز النقاط التي اشتمل عليها برنامج

المجالبة الوالدين بالتغاضى عن النشاط الجنسي للأبناء المراهقين عن غير طريق الزواج! واعتبار هذا النشاط أمرًا شخصيًا لا يحق لأي منهما التدخل فيه ؟!!

٣ - عفدوم الأسرة الذي يقره الدين ليس إلا مفهومًا عقيمًا ، لأنه لا يتقبل العلاقات الجنسية بين مختلف الأعمار ، ويشترط :

أن تكون بين ذكر وأنثى فقط ، وفي داخل الإطار الشرعي !! ولذلك ينبغي هدم الأسرة ، وإطلاق الحريات الجنسية ! وهذا يعني إباحة الزنا وهمايته ، واعتباره حرية شخصية !

٣ = فدورة منح الشواذ حقهم في تكوين أسرة من بينهم!!
 وهذا يعني أنه يمكن تكوين أسرة من رجلين بينهما علاقة جنسية
 ( لواط )! أو امرأتين بينهما علاقة جنسية ( سحاق )!

وهذا يعني أيضًا أن اليهود يكفرون بجميع الرسل، وجميع الرسالات .

المساواة بين المرأة والرجل في الوظائف والمواريث ، وسائر شئون الحياة مع تغيير القانون الذي يقف دون ذلك أيًا كان مصدره ! ويعنون بذلك القرآن الكريم .

إن هذه التوصيات تدل في صراحة ووقاحة على أن اليهو د يعملون

عشلت الموامرة في القاهرة . . فتصرك الركب البهودي إلى المماحم الخاوسة وأعلام الأمم المتحدة ترفيرف فيسوق رؤوسهم لتلطف من حرارة المقد الذي ملا قلوبهم ، وأرسل عددا من البسلاد الاسلامية وفسودا تشارك في موتمسر بكين في معاولة لمنع هذا الدمار أو التخفيف مدر اثاره.

[٨] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

ليل نهار لتدمير البشرية ، وضرب المسلمين في عقيدتهم وأخلاقهم وهذا ليس بعجيب ولا غريب ؛ لأنهم أئمة الشياطين ، وأعداء رب ألعالمين ، وقتلة المرسلين !!

أما الذي لا ينقضى منه العجب ؛ فهو هذه الغفلة ، وذلك النوم العميق الذي أصاب جيلاً كاملاً من أمتنا حتى أصبحنا أداة في أيدي أعدائنا لتخريب بيوتنا !!

أيما القاري، الكريم:

لا شك أنك قد وقفت على الحقيقة ، وأدركت حجم المؤامرة على الدين والعرض ، فماذا أنت فاعل ! من المدين والعرض ، فماذا أنت فاعل !

إن الأسرة التي يريد أعداء الإسلام تدميرها هي أسرتك التي أوجب عليك الإسلام أن ترعاها وتصونها .

وإن حماية الأسرة وتربية الأبناء على الكتاب والسنة غاية يسعى إلى تحقيقها الآباء المؤمنون ، والأمهات المؤمنات .

بقيت حقيقة أخيرة نسوقها إلى الكرام القارئين:

(من عقائد اليهود الفاسدة أنهم يظنون أنفسهم شعب الله المختار ، ويسعون بشتى السبل للسيطرة على غيرهم من شعوب العالم ، وهم في ذلك لا يتورعون عن استخدام أقذر الوسائل لإحكام سيطرتهم على أثم الأرض بالديون الباهظة ؛ فمن محاولة السيطرة على اقتصاديات الدول عن طريق إشعال الحروب إلى محاولة استخدام السحر والشعوذة في السيطرة على الأفراد والمجتمعات .

#### والفيلاسة

أن اليهود هم أساس البلاء ؛ فعقيدتهم الباطلة مبنية على الإضرار بالآخرين ولا حياة لهم إلا بذلك ) (1).

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

صفوت الشوادفي

Id -: I was lat the of to ale

(١) مجلة الجندي المسلم ،

الغاسدة انهم يظنون المختار، ويسعبون بنتى السل للسيطرة شعوب العالم وهم في ذلك لا يتورعون عن استخدام أقبذر الوسائيل لإحكيام سطرتهم على أمم الأرض. والخلاصة أن اليهود . هم أساس الإضرار بالاخرين ولا اة الا بذلك.

[٩] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس



﴿ وَلْيَحْشُ الَّالِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِم ذُرِّيَّةً ضِعَافًا حَافُوا عَلَيْهِم فَلْيَتَّقُوا اللهُ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَلِيلًا ﴾ (1)

شغل المستقبل بال كثير من الناس أفرادًا وجماعات ، فعقدوا الندوات والمؤتمرات لبحث سبل تأمين المستقبل، واختلفت الآراء ، فرأى يرى ضرورة تحديد النسل واكتفاء الأسرة بولد أو ولدين ، ورأى يرى ضرورة محاربة الزواج المبكر ، ورأى يرى ضرورة التأمين على الحياة كرها ، ورأى يرى ضرورة رصد رصيد كبير في البنوك وآراء كثيرة متعددة وضعت لحلّ مشكلة الغد وتأمين مستقبل الأجيال، وهذه 

فما هو الحل في الإسلام؟ وكيف أمَّن الإسلام مستقبل الأجيال ؟ الله الله الم

الله -: اختلف أهل التأويل في هذه الآية فقال بعضهم: معنى ذلك: ﴿ وَلْيَحْشُ الَّذِينَ لَوْ تُرَكُوا مِن خُلْفِهِمُ ذُرِّيةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِم فَلْيَتَّقُوا اللهُ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ يكفيهم الله أمر ذريتهم بعدهم ، فعن الشيباني قال: كنا بالقسطنطينية أيام

مسلمة بن عبد الملك وفينا ابن محيريز وابن الديلمي وهانيء بن كلثوم،

إن الحل في الإسلام لهذه المشكلة قد نص عليه في آية واحدة ذات كلمات معدودة في سورة النساء ، وهي قوله تعالى :

﴿ وَلْيَحْشَ الَّذِينَ لَوْ تَوَكُوا مِنْ حُلْفِهِم ذُرِّيَةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِم فَلْيَتَّقُوا اللهُ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَديدًا ﴾(١)

ابن جرير الطبري – رحمه

فجعلنا نتذاكر ما يكون في آخر الزمان . قال : فضقت ذرعًا بما

قال فقلت لابن الديلمي: ياأبا بشر: بودّى أنه لا يولد لى ولد أبدًا . قال : فضرب بيده على منكبي وقال : ياابن أخى لا تفعل ، فإنه ليست من نسمة يكتب الله لها أن تخرج من صلب رجل إلا وهي خارجة إن شاء وإن أبي . قال : ألا أدلك على أمر إن أنت أدركته نجاك الله منه ، وإن تركت ولدك من بعدك حفظهم الله فيك ؟ قال : قلت : بلى . قال : فتلا عند ذلك هذه الآية : ﴿ وَلْيَحْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ حُلْفِهِم ذُرِّيَةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِم فَلْيَتَّقُوا اللهُ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَديدًا ﴾(٢)

إذن هذه المشكلة مشكلة الخوف من المستقبل ليست بنت عصرنا إنما هي مشكلة قديمة . فقبل الإسلام كانت العرب تقتل الأولاد خشية الفقر . وهذا رجل مسلم يتمنى أن لا يولد له خوفًا من أن

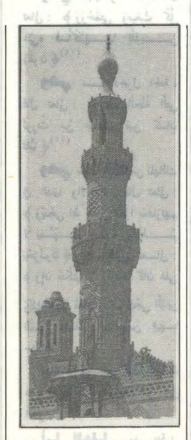
[١٠] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

- ه مشكلة الخوف من المستقبل ليست بنت عصرها ، إنما هي مشكلة قديمة .
- ه أمر الله بالتقوى لأنها سبب الفلاح والنجاح والفوز في الدنيا والاخرة .
- ه شغل المستقبل بال كثير من الناس أفراداً وجماعات فعقدوا الندوات منا والمؤتمرات لبحث شبل تأمير المستقبل.

تدرك أولاده الفترة التي تكون في آخر الزمان ، فينصحه ذلك الشيخ أن لا يفعل ، فإنه ما من نسمة يكتب الله لها أن تخرج من صلب رجل إلا وهي خارجة إن شاء وإن أبي ، وقد ورد هذا مرفوعًا إلى النبي

الله عنه أن رجلاً أنى رسول الله رضي الله عنه أن رجلاً أنى رسول الله يَهِلِينَّهُ فقال : إن لي جارية وهي خادمنا وسانيتنا في النخل ، وأنا أطوف عليها وأكره أن تحمل . فقال عَهِلِينَّهُ : « اعزل عنها إن شئت فإنه سيأتيها ما قدر لها » . فلبث الرجل ما شاء الله ثم أتاه فقال : إن الجارية قد حبلت فقال : « قد أخبرتك أنه سيأتيها فقال : « قد أخبرتك أنه سيأتيها ماقدر لها » (")

أفن العزل ليس حالاً، والتحديد ليس حالاً، والتنظيم ليس حالاً، والتحديد ليس حلاً، فما الحلّ ؟ قال الشيخ للشيبائي: ألا أدلك على أمر إن أنت أدركته نجاك الله منه، وإن تركت ولدك من بعدك حفظهم الله فيك ؟ قال: بلى فتلا عليه هذه الآية:



﴿ وَلْيَحْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِم .. ﴾ .

فهذا هو الحل : التقــوى ، والقول السديد .

قال أبو حيان : انظر إلى حُسن ترتيب هذه الأوامر ، حيث بدأ أولاً بالخشية التي محلها القلب ، وهي الاحتراز من الشيء بمقتضى العلم ، وهي الحاملة على التقوى ثم أمر بالتقوى ثانيًا ، وهي متسببة عن الخشية ، إذ هي جعل المرء نفسه في وقاية مما يخشاه، ثم أمر بالقول السديد وهو ما يظهر من الفعل الناشيء عن التقوى الناشئة عن الخشية ، ولا يراد تخصيص القول السديد فقط بل المعنى على الفعل والقول السديدين ، وإنما اقتصر على القول السديد لسهولة ذلك على الإنسان ، كأنه قيل : أقل ما يسلك هو القول السديد (٤) .

the is about it lates

أَجَا الْتَقُوى فَهِي وَصِيةَ اللهُ للأُولِينَ وَالآخِرِينَ. قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَيّّنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ التَّقُوا اللهَ ﴾ ((\*) والآيات في الأمر بالتقوى والحث عليها كثيرة .

وإنها أمر الله بالتقوى لأنها سبب الفلاح والنجاح والفوز

[11] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

وهيزها بين الحق والباطل، قال وقييزها بين الحق والباطل، قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتُقُوا اللهَ يَجْعَل لَّكُم فُرْقَانًا ﴾ (٧) والفرقان: هو العلم والهدى الذي فرق به صاحبه بين الهدى والضلال، والحق والباطلل ، والحق والباطلل ، والحق والباطلل ، والحق والباطلل ،

والبركات، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَحَدْنَاهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٨)

وهم بهلبة للرزق ومطردة للبلاء ، قال تعالى : ﴿ وَمَن يَتُقِ اللهُ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَخْتَسِب ﴾ (٩) .

وهي سبب تيسير الأمور وقضاء الحوائج، قال تعالى: 
﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَبْعَعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ 
يُسْرًا ﴾ (١٠). وبها تكفر السيئات 
وترفع الدرجات، قال تعالى: 
﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهِ يُكفِّرُ عَنْهُ سَيِئاتِهِ 
وَيُعْظِم لَهُ أَجْرًا ﴾ (١١).

وهب التمكين في الأرض، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكُ مَكَنًا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبُوا أَ مِنْهَا

حَيْثُ يَشَاءُ لُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَاءُ وَلاَ لُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ \* وَلاَّجْرُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾(١٢).

a single thank or handled, ben't him tongth, had the stable taxed

وهي سبب قبول الأعمال ، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبُّلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينِ ﴾ (١٣٠) .

وهي سبب دخول الجنة، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِئِنَا مَنْ كَـانَ تُقَيًّا ﴾(١٥).

وهي سبب النجاة من المهالك في الدنيا والآخرة ، قال تعالى : ﴿ وَيُنجِّى اللهُ الَّذِينَ الْقُوْا بِمَفَازَتِهِم لاَ يَمَسُّهُ مُ السُّوءُ وَلاَهُ مَا لَا يَمَسُّهُ مُ السُّوءُ وَلاَهُ مَا لَا يَحَالى : يَحْزَنُونَ ﴾ (١٦) وقال تعالى : ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلاَ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى وَإِن مِّنكُمْ إِلاَ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى الَّذِينَ وَإِنْ مَنكُمْ إِلاَ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى الَّذِينَ وَإِنْ مَنكُمْ اللهِ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى اللهِ اللهِ وَالْمُ اللهِ وَالْمُهَا لَمُقْوِيًا \* ثُمَّ النَّجِي اللهِ يَن فِيهَا وَلَمُ اللهِ وَالْمُ الطَّالِمِينَ فِيهَا اللهِ وَلَا الطَّالِمِينَ فِيهَا ﴾ (١٣٥)

والتقوى هي التي تحث الإنسان على فعل الخير ، وتمنعه من فعل الشو .

أَجَا الْدَلْيِلُ على الأول فحديث جرير بن عبد الله رضي الله عنه قال: كنا في صدر النهار عند النبي عَيِّلَةً فجاءه قوم عراة مجتابي

النمار أو العباء متقلدي السيوف ، عامتهم بل كلّهم من مُضر ، فتمعّر وجه رسول الله عليه لما رأى بهم من الفاقة ، فدخل ثم خرج فأمر بلالاً فأذِّن وأقام ، ثم صلى ، ثم خطب فقال : ﴿ ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَاحِدَة وَحُلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا وَبَثُّ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللهُ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَيْكُم رَقِيبًا ﴾ (١٨) . ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدُّمَتْ لِغُد ﴾ (١٩) ، تصدق رجل امن دیناره من درهمه من ثوبه من صاع بُرّه من صاع تمره حتى قال ولو بشق تمرة فجاء رجل من الأنصار بصرَّة كادت كفه تعجز عنها بل قد عجزت . ثم تتابع الناس حتى رأيت كومين من طعام وثياب ، حتى رأيت وجه رسول الله عليه يتهلل كأنه مُذْهَبة ، فقال رسول الله مَالِلهِ : « من سنّ في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء ، ومن سنَّ في الإسلام سنة سيئة كان عليها وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء » (۲۰).

وأجا الدليك على أن التقوى تمنع من فعل الشر فقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ التَّقُوا إِذَا مَسَّهُم طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَلَكَّرُوا فَإِذَا هُم

[17] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

مُبْصِرُ ون في حديث الثلاثة الذين انسد عليهم الغار فدعا كلِّ منهم بصالح عمله فانفرجت الصخرة فخرجوا يمشون ، قال أحدهم : « اللهم إنه كانت لى ابنة عم ، وكنت أحبها كأشد ما يحب الرجال النساء ، فأردتها على نفسها فامتنعت منى حتى ألمت بها سَنَةٌ من السنين، فجاءتني فأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلّى بينى وبين نفسها ففعلت ، فلما قعدت بين رجليها قالت : اتق الله ولا تفضُّ الخاتم إلا بحقه ، فانصرفت عنها وهي أحبُّ الناس إلي وتركت الذهب الذي أعطيتها ، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فه الدران) ما

أن التقوى تمنع الإنسان أن يبخس الناس أشياءهم أو يكتم أمانتهم ، قال تعالى : ﴿ فَلْيَكْتُبُ وَلُيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقِّي وَلْيَتَّقِي اللهَ رَبُّهُ وَلاَيْخُس مِنْهُ شَيْعًا ﴾ (٢٣). وقال تعالى : ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي آؤُتُمِنَ أَمَائَتُهُ وَلْيَتَّق الله ﴾ (٢٤) . والتقوى تحول بين الإنسان وبين سفك الدماء ، قال تعالى : ﴿ وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ ابْنَى آدَمَ

بِالْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتَقُبَّلُ مَنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبِّلْ مِنَ الْآخِرِ قَالَ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبُّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ م لَئِن بَسَطتَ إِلَّى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِباسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَتُّتَلَكُ إِنِّي أُخافُ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٢٥)

هذه هي ثمرات التقوى العاجلة والآجلة ، فما هي التقوى ؟

أصل التقوى أن تجعل بينك وبين ما تخافه وتحذره شيئًا يقيك شرّه ، فالرجل منا يتّقى الحرّ والبرد بأجهزة التكييف المعروفة ، كما يتقى الجوع بالطعام والظمأ بالشراب ونحو ذلك ، فعلى المسلم أن يجعل بينه وبين ما يخافه ويحذره من غضب الله وعقابه شيئًا يقيه شرّ عذاب الله وهذا الذي يقى من عذاب الله هو تقوى الله ، والتقوى هي القيام بالواجبات وترك المحرمات ، فمن قام بما أوجب الله عليه وحَرَّم ما حرّم كان من المتقين .

أما القول السديد فهو القول الموافق للصواب أو المقارب له عند تعذر اليقين ، ويدخل فيه الذكر وقراءة القرآن، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وتعلم العلم

وتعليمه ، والحرص على إصابة الصواب في المسائل العلمية ، وسلوك كل طريق يوصل لذلك .

وجد القول السديد لين الكلام ولطفه في مخاطبة الأنام ، والقول المتضمن للنصح والإشارة بما هو الأصلح . ومنه قول الوصى لليتم ما يقوله لولده من القول الجميل الهادي له إلى حسن الآداب ومحاسن الأنعال .

ومنه قول العائد للمريض ما يذكره بالتوبة والنطق بالشهادة وحسن الظنّ بالله ، وما يصرفه عن الإسراف في الوصية وتضييع الورثة.

وقول الوارث لغيره عند القسمة ما يزيل وحشته ويزيد

قال القاشاني: السداد في القول هو الصدق والصواب ، وهو مادة كل سعادة وأصل كل كال ، لأنه من صفاء القلب ، وصفاؤه يستدعي جميع الكمالات وهو وإن كان داخلا في التقوى لكنه أفرد بالذكر بفضيلته ، كأنه جنس برأسه .

والحمد لله أولاً وآخرًا.

at the Lab 11h 25"

<sup>(</sup>١) النساء: ٩. (٢) جامع البيان (٢٧٢) .

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٣/١٧٨). (٥) النساء: ١٣١. (٦) آل عمران: ٢٠٠. (٧) الأنقال: ٢٩. (٨) الأعراف: ٩٦. (٩) الطلاق: ٣، ٣.

<sup>(</sup>١٠) الطلاق : ٤ . أن الطلاق : ٥ . (١٢) يوسف : ٥٦ . و . الطلاق : ١٥ ، ٥٧ . (١٣) المائدة : ٢٧ . (١٤) الأعراف : ١٥٦ . (١٥) مريم: ٦٣.

<sup>(</sup>١٦) الزمر: ٦١. (١٧) مريم: ٧١، ٧٢. (۱۸) النساء: ١ .

<sup>(</sup>١٩) الحشر: ١٨. (٢٠) مسلم (١٠١٧ / ٢٠٤ ). (٢١) الأعراف: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢٢) البخاري ( ٣٤٦٥ / ٥٠٥ / ٦ ) مسلم ( ٣٤٧٢ / ٢٠٩٩ / ٤ ) . حين تعديد بعد و تعديد بعد المعدد و المعدد المعدد

<sup>(</sup>٣٣)، (٤٢) البقرة: ٢٨٢ ، ٣٨٢ .

<sup>(</sup>٢٠) المائدة : ٢٧ ، ١٣٠ التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الحامس

# فضل الأذان

الرئيس العام



ai while

#### معمد صفوت نور الدين

عن عبد العزيز بن عبد الملك بن أبي محذورة:

أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بِنَ مُحَيْرِيزِ (۱) أَحْبَرَهُ ، وَكَانَ يَتِيْمَا فِي حِجْرِ أَبِي مَحْدُورَةَ حِيْنَ جَهَّزَهُ إِلَى الْشَّامِ ، فَقُلْتُ لأَبِي مَحْدُورَةَ قَالَ لَهُ : نَعَمْ حَرَجْتُ فِي نَفْرٍ ، فَكَنَّا بِبَعْضِ طَرِيقِ حُنَيْنٍ ، فَقَفَلَ رَسُولُ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ أَبَا مَحْدُورَةَ قَالَ لَهُ : نَعَمْ حَرَجْتُ فِي نَفْرٍ ، فَكَنَّا بِبَعْضِ طَرِيقِ حُنَيْنٍ ، فَقَفَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيلَةٍ فِي بَعْضِ الْطَّرِيقِ ، فَأَذَّنَ مُؤَذِنُ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيلَةٍ بِالصَّلاَةِ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيلَةٍ فَسَمِعْنَا صَوت الْمُؤذِن وَنَحْن متنكبون ، فَصَرَخْنَا نَحْكِيه ، وَنَسْتَهْزِيءُ بِهِ ، فَسَمَعَ النَّبِي عَلَيلَةٍ ، فَأَرْسَلَ إِلَيْنَا إِلَى أَنْ وَقَفْنَا بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيلَةٍ : « أَيَّكُمُ الَّذِي فَسَمَعَ النَّبِي عَلِيلَةٍ ، فَأَرْسَلَ إِلَيْنَا إِلَى أَنْ وَقَفْنَا بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيلَةٍ : « أَيُّكُمُ الَّذِي اسَمَعْتُ صَوْتَهُ قَدِ ارْتَفَعَ » ؟ فَأَشَارَ الْقَوْمُ كُلُّهُمْ إِلَى مَن النَّبِي عَلِيلَةٍ ، وَلا بَمَا يَأْمُونِي بِهِ ، فَقَالَ : سَمِعْتُ صَوْتُهُ قَدِ ارْتَفَعَ » ؟ فَأَشَارَ الْقَوْمُ كُلُّهُمْ إِلَى مِن النَّبِي عَلِيلَةٍ ، ولا بِمَا يَأْمُرُنِي بِهِ ، فَقَالَ : « قَمْ مُنْ اللَّهِ عَيْلِيلَةٍ ، وَلاَشَيْءَ أَوْلُولُ اللَّهِ عَيْلِيلَةٍ التَّذِينَ هُو بِنَفْسِهِ . ولا بِمَا يَأْمُرُنِي بِهِ ، فَقَمْتُ بَيْنَ يَرَسُولُ اللَّهِ عَيْلِيلَةٍ ، فَأَلْقَى عَلَى رَسُولُ اللَّهِ عَيْلِيلَةٍ التَّذِيْنَ هُو بِنَفْسِهِ .

فَقَالَ: « قُلْ: اللهُ أَكْبَرُ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهُ ، حَيَّ عَلَى الصَّلاَةِ ، حَيَّ عَلَى الصَّلاَةِ ، حَيً عَلَى الصَّلاَةِ ، حَيً عَلَى الفَلاَحِ ، اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ .

ثُمَّ دَعَانِي حِيْنَ قَضَيْتُ التَّأْذِيْنَ ، فَأَعْطَانِي صُرَّةٌ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ فِضَّةٍ ، ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى ناصِيةِ أَي مَحْدُورَةَ ، ثُمَّ أَمَرَهَا عَلَى وَجْهِهِ ، ثُمَّ مِنْ يَيْنِ يَدَيْهِ ، ثُمَّ عَلَى كَبِدِهِ ، ثُمَّ بَلَغَتْ يَدُهُ سُرَّةَ أَي مَحْدُورَةَ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْ : « بَارَكَ اللهُ فَيْكَ ، وبَارَكَ عَلَيْكَ ، فَقُلْتُ : يَارَسُولَ اللَّهِ مُرْنِي مَحْدُورَةَ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ ، وبَارَكَ عَلَيْكَ ، فَقُلْتُ : يَارَسُولَ اللَّهِ مُرْنِي بِالتَّاذِيْنِ بِمَكَّة ، فَقَالَ : قَدْ أَمْرُتُكَ بِهِ ، وَذَهَبَ كُلُّ شَيْءٍ كَانَ لِرَسُولُ اللَّهِ عَلِيْكَ ، فَقَدِمْتُ عَلَى عَتَّابِ بِنِ أَسِيْدِ عَامِلِ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيْكَ ، فَأَذَّنْتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلِيْكَ ، فَأَذَّنْتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلِيْكَ ، فَأَذَّنْتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَأَدْنُتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَأَذَنْتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَقَدِمْتُ عَلَى عَتَّابِ بِنِ أَسِيْدِ عَامِلِ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيْكَ ، فَأَذَنْتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ أَمْر رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَقَدِمْتُ عَلَى عَتَّابِ بِنِ أَسِيْدِ عَامِلِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْكَ ، فَأَدْنُتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ عَمْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَقَدِمْتُ عَلَى عَتَّابِ بِنِ أَسِيْدِ عَامِلِ رَسُولِ اللَّهِ عَيْكَ ، فَأَدْنُتُ بِالصَّلاَةِ عَنْ عَمْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ ، فَقَدْمْتُ عَلَا يَعْتَابُ بَلْ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَيْكَ ، فَقَدْمُتُ عَلَى عَتَّابِ بَنِ أَسْ رَسُولِ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَالُ مَنْ عَلَالَ عَلَيْكُ الللّهِ عَلَيْكَ مَا مُؤْمَلُ مَنْ مَا عَلَا اللّهِ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ مَا مُنْ مَا مُؤْمَلُ مَنْ مَا اللّهِ عَلَيْكَ مَلْ مَلْ عَلَيْكَ مَا مُنْ الْعَلْمُ لَا اللّهُ عَلَيْكَ مَلْ مَنْ مَلْ اللّهِ عَلَيْكَ مَا مُؤْمَلُ مَلْ مَا مُولِ اللّهِ عَلَيْكَ الللّهُ الللّهُ عَلَيْكَ مَا مُنْ الللّهُ عَلَيْكَ مُ اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْكَ الْعَلْمُ الللّهُ عَلَاللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه النسائي وابن ماجه وأبو داود . وهو مروى في مسلم . [ 2 1] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الحامس

• الصميح أن الأذان فرض على الكفاية فليس لأهل مدينة ولا قرية أن يدعوا الأذان والإقامة . 😅 تناسية 🚤 كيسان

• ومن زعم أن الأذان سنة لا إثم على تاركيه ولا فان الأذان هو شعار دار الإسلام. lat the whole hel com

> زيد وهو الذي أذن به بلال وهو خس عشرة كلمة هي: الله أكبر، الله أكبر ، الله أكبر الله أكبر ، أشهد ألا إله إلا الله . أشهد ألا إله إلا أشهد أن محمدًا رسول الله . حي على

> زيد فهي إحدى عشرة كلمة هي :

# مدار الأذان والإقاب

الأول : حديث عبد الله بن الله . أشهد أن ب رسول الله الصلاة ، حي على الصلاة . حي على الفلاح ، حى على الفلاح . الله أكبر ، الله أكبر . لا إله إلا الله . فمجموع التكبيرات ست والشهادة أربع والحيعلة أربع ولا إله إلا الله

أما الإقامة في حديث عبد الله بن الله أكبر ، الله أكبر . أشهد ألا إله إلا الله . أشهد أن محمدًا رسول الله . حي على الصلاة . حي على الفلاح . قد قامت الصلاة ، قد قامت الصلاة . الله أكبر ، الله أكبر. لا إله إلا الله.

فالتكبيرات في الإقامة مجموعها



أربع والشهادة اثنتان والحيعلة اثنتان

والإقامة اثنتان ولا إله إلا الله

العديث الثاني : حديث

أبي محذورة وهو المذكور في أصل

المقال والأذان فيه تسع عشرة كلمة

بزيادة التشهد أربع بصوت منخفض

قبل أن يرفع بها صوته وهو المسمى

( بالترجيع ) . والإقامة سبع عشرة

كلمة مثل الأذان في حديث عبد الله

ابن زيد بزيادة ( قد قامت الصلاة )

واحدة.

مرتين أما الرواية التي جاءت بالتثنية في تكبيرات الأذان في أوله فهي السنة وعالى من غير الله عامي وغاله أن

وفي الفجر يزاد بمد الحيعلتين (الصلاة خير من النوم) مرتين وهو المعروف ( بالتثويب ) يقول ابن القم في زاد المعاد : وكان أبو محذورة يوجع الأذان ويثني الإقامة وبلال لا يرجع ويفرد الإقامة فأخذ الشافعي رحمه الله وأهل مكة بأذان أبي محذورة . وإقامة بلال وأخذ أبو حنيفة رحمه الله وأهل العراق بأذان بلال وإقامة أبي محذورة . وأخذ الإمام أحمد رحمه الله وأهل الحديث وأهل المدينة بأذان بلال وإقامته . وخالف مالك رحمه الله في الموضعين: إعادة التكبير وتثنية لفظ الإقامة فانه لا يكررها

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : الصواب مذهب أهل الحديث ومن وافقهم وهو تسويغ كل ما ثبت في ذلك عن النبي علية لا يكرهون شيئًا من ذلك إذ تنوع صفة الأذان والإقامة كتنوع صفة القراءات والتشهدات ونحو ذلك وليس لأحد أن يكره ما سنه رسول الله عليه

[10] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

لأمته . وأما من بلغ به الحال إلى الاختلاف والتفرق حتى يوالي ويعادي ويقاتل على مثل هذا ونحوه مما سوغه الله تعالى كما يفعله بعض أهل المشرق فهؤلاء فرقوا دينهم وكانوا شيعا (ثم قال) ومن تمام السنة في مثل هذا : أن يفعل هذا تارة وهذا تارة وهذا في مكان وهذا في مكان لأن هجر ما وردت به السنة وملازمة غيره قد يفضي إلى أن يجعل السنة بدعة والمستحب واجبا ويفضى ذلك إلى التفرق والاختلاف. إذا فعل الآخرون الوجه الآخر ، فيجب على المسلم أن يراعى القواعد الكلية التي فيها الاعتصام بالسنة والجماعة ولا سيما في مثل صلاة الجماعة .

فضل الأفان وقد رغب أبو محذورة أن يكون مؤذن المسجد الحرام بأمر النبي عَلَيْكَ وذلك لفضيلة الأذان وفي ذلك أحاديث كثيرة منها حديث البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه رسول الله عَلَيْكَ قال: لو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول ثم لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا عليه .

وأخرج مسلم عن معاوية بن أي سفيان رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنهما أن المؤذنون أطول الناس أعناقًا يوم القيامة .

a limited by Willy leave many thought them tall adjub of the le

وأقرهم عليها وتناقلها أهل القرون الفاضلة وكانوا يعدون كلماتها فلا يجوز الزيادة عليها ولا النقص منها ولو كان التصور أن هذه الزيادة خير لأن النبي عَيِّلِيٍّ قال « وخير الهدى هدي محمد عَيِّلِيٍّ وشر الأمور معدثاتها وكل بدعة ضلالة » ولحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي عَيِّلِيٍّ قال « كل عمل ليس عليه أمرنا فهو

مكم الأذان قال الفرطبي: اختلف العلماء في وجوب

• يفصل بين الأذان والإقامة بوقت يقدر التجميع الناس ليشهدوا الجماعة بغير أن نشق عليهم بعجلة أو تأخير . إلا في صلاة المغرب . فابه لا يوُخرها لضيق وقتها ولأن الناس في العادة يجتمعون لها قبل وقتها ومن تأخر عن التقدم ، لا يتأخر عن أول الصلاة .

وأخرج أبو داود والنسائي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلِيَّةِ : الإمام ضامن والمؤذن مؤتمن . اللهم أرشد الأثمة واغفر للمؤذنين .

الزيادة في الأذان عبادة والنقص منه الأذان عبادة مشروعة علمها الني عليه الأصحابه

الأذان والإقامة. فأما مالك وأصحابه فإن الأذان عندهم إنما يجب في المساجد للجماعات حيث يجتمع الناس وقد نص على ذلك مالك في موطئه. واختلف المتأخرون من أصحابه على قولين: أحدهما: سنة مؤكدة واجبة على الكفاية في المصر وما جرى بجرى المصر من القرى.

[17] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

وقال بعضهم مر نرض على الكفاية وكذلك اختلف أصحاب الشافعي وحكى الطبرى عن مالك قال : إن ترك أهل مصر الأذان عامدين أعادوا الصلاة ، قال أبو عمر: ولا أعلم اختلاف في وجوب الأذان جملة على أهل المصر . لأن الأذان هو العلامة الدالة المفرقة بين دار الإسلام ودار الكفر ، وكان رسول الله علية إذا بعث سرية قال لهم: إذا سمعتم الأذان فأمسكوا وكفوا وإن لم تسمعوا الأذان فأغيروا (حتى قال القرطبي) قال ابن المنذر فالأذان والإقامة واجبان على كل جماعة في الحضر والسفر لأن النبي علية أمر بالأذان وأمره على الوجوب وبريدا داما يه يداد

ويقول شيخ الإسلام ابن منعية الصحيح أن الأذان فرض على الكفاية فليس لأهل مدينة و لاقرية أن يدعوا الأذان والاقامة ( ثم قال ) : وأما من زعم أنه سنة لا إثم على تاركيه ولا عقوبة فهذا القول خطأ . فإن الأذان هو شعار دار الإسلام الذي ثبت في الصحيح أن النبي علية كان يعلق استحلال أهل الدار بتركه فكان يصلى الصبح ثم ينظر فإن سمع مؤذنا لم يغر وإلا أغار (انتهى) فعلى هذا فالأذان فرض يقوم به من يسمع الناس إلا أنه لا يجوز من كل أحد إنما على المطاع أن يجعل في كل مسجد من يؤذن للناس في الوقت فإن أذن

للوقت فلا يجوز أن يؤذن آخر بعده في نفس المسجد جاء في موسوعة الاجتماع لا يعلم خلاف في أنه لا يجوز ترك الأذان ولو أن أهل بلد اجتمعوا على تركه فإن للسلطان قتالهم عليه .

القاضي عياض: اعلم أن الأذان كلمات جامعة لعقيدة الإيمان ومشتملة على نوعية من العقليات والسمعيات فابتدأ بإثبات الذات بقوله (الله) وما يستحقه من الكمال والتنزيه عن أضدادها

رسالة لهداية الخلق ودعائهم إلى الله تعالى وهي قاعدة عظيمة بعد الشهادة بالوحدانية وموضعها بعد التوحيد لأنها من باب الأفعال الجائزة الوقوع وتلك المقدمات من باب الواجبات وهنا كمل تراجم العقائد العقليات فيما يجب ويستحيل ويجوز في حقه تعالى ثم دعا إلى مادعاهم إليه من العبادات فصرح بالصلاة ورتبتها بعد إثبات النبوة إذ معرفة وجوبها من جهة العقل ثم دعا إلى السلام لا من جهة العقل ثم دعا إلى الفلاح وهو الفوز والبقاء في النعم الفلاح وهو الفوز والبقاء في النعم

الأذان عبادة مشروعة علمها النبي صلى
 الله عليه وسلم لأصحابه وأقرهم عليها وتناقلها
 أهل القرون الغاضلة وكانوا يعدون كلماتها.
 فلا يجوز الزيادة عليها ولا النقص منها.

المتضمنة محت قوله (الله أكبر) فإن هذه اللفظة على قلة كلمها واختصار صيغتها مشعرة بما قلناه لمتأمله ثم صرح بإثبات الربانية والإلهية ونفى ضدها من الشركة المستحيلة في حقه وهذه هي عمدة الإيمان والتوحيد المقدمة على سائر وظائفه ثم صرح بإثبات النبوة والشهادة بالرسالة لنبينا عليه الصلاة والسلام وهي

All Warley . as the editor

المقيم وفيه إشعار بأمور الآخرة من البعث والجزاء وهي آخر تراجم العقائد الإسلامية ثم كرر ذلك عن إقامة الصلاة للإعلام بالشروع فيها ذكره عند الشروع في العبادة بالقلب واللسان وليدخل المصلى فيها على بينة من أمره وبصيرة من إيمانه ويستشعر عظم مادخل فيه وعظم

[١٧] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

حق من يعبده وجزيل ثوابه على عبادته .

قال ابن حجر نال القرطبي وغيره: الأذان على قلة ألفاظه مشتمل على مسائل العقيدة لأنه بدأ بالأكبرية وهي تتضمن وجود الله وكاله . ثم ثني بالتوحيد ونفى الشوك ثم بإثبات الرسالة لمحمد عليلة ثم دعا إلى الطاعة الخصوصة عقب الشهادة بالرسالة لأنها لا تعرف إلا من جهة الرسول ثم دعا إلى الفلاح وهو البقاء الدائم وفيه الإشارة إلى المعاد ، ثم أعاد ما أعاد توكيدًا . ويحصل من الأذان الإعلام بدخول الوقت والدعاء إلى الجماعة وإظهار شعائر الاسلام والحكمة في اختيار القول له دون الفعل سهولة القول وتيسره لكل أحد في كل زمان ومكان .

من أحكام الأذان

ويستحب أن يؤذن على شيء مرتفع ليكون أبلغ لتأدية الصوت أو ما يؤدى إلى سهولة البلاغ ويستحب رفع الصوت بالأذان ليكون أبلغ في يؤذن قائما لقول النبي عَيِّلِيَّةً لبلال وينغى أن مؤذنوا النبي عَيِّلِيَّةً لبلال عَيْلِيَّةً يؤذنون قياما ولا يؤذن أحد عَبِل المؤذن الراتب إلا أن يتخلف أو يخاف فوات وقت التأذين فيؤذن يغره . أما مع حضوره فلا يسبق بالأذان فإن مؤذنى النبي عَيِّلِيَّةً لم

مؤذن النبي صلى الله عليه وسلم كان مؤذنوا النبي عَلِيَةٍ أربعة ذكرهم ابن القيم في زاد المعاد هم اثنان بالمدينة : بلال بن

رباح<sup>(۲)</sup> وهو أول من أذن لرسول الله عليه وعمرو بن أم مكتوم<sup>(۱)</sup> العامري الأعمى وبقباء سعد القرظ<sup>(1)</sup> مولى عمار بن ياسر وبمكة أبو محذورة<sup>(٥)</sup>.

#### الفصل بيس الأذان

والإقامة بوقت يقدر بتجمع الناس والإقامة بوقت يقدر بتجمع الناس ليشهدوا الجماعة بغير أن نشق عليهم بعجلة أو تأخير. قال النووى: العقدة – أي بين الأذان والإقامة قدر ما تجتمع الجماعة إلا في صلاة المغرب، فإنه لا يؤخرها لضيق وقتها قبل وقتها ومن تأخر عن التقدم لا يتأخر عن أول الصلاة، ولكن يستحب أن يفصل بين أذانها وإقامتها فصلا يسيرا بقعدة أو سكوت،

#### ١ = عبد الله بن محيريز

ابن جنادة بن وهب – كان أبو محذورة زوجا لأمه . الإمام الفقيه القدوة الرباني – أبو محيريز القرشي الحجمى المكى كان من العلماء العاملين ومن السادة التابعين – قال الذهبي لا أعلم أحدًا ذكر محيريزا – والد عبد الله – في الصحابة والظاهر أنه من الطلقاء .

عبد الله يختم القرآن كل وإنما جنت لنش معمة وربما وضعوا له فراشه فلم ينم عندلا كله . وكان صموتا معتزلا للفتن وكان لا يترك الأمر بالمعروف المؤذن مؤ والنهى عن المنكر −ولا يذكر شيئا من حامة حمولى أ

خصاله المحمودة ، وكان ينصح للولاة والحكام .

قال الأوزاعى : من كان مقتديا فليقتد بمثل ابن محيريز ، إن الله لم يكن ليضل أمة فيها ابن محيريز .

منه ثوبا فرفع في السوم فقال له جاره: منه ثوبا فرفع في السوم فقال له جاره: ويحك هذا ابن محيريز ضع له . فأخذ ابن محيريز بيد غلامه وقال : اذهب بنا وإنما جئت لنشترى بأموالنا لا بأدياننا فذهب وتركه ...

٢ = بلال بن رباح

المؤذن مؤذن رسول الله عَلَيْكُ أمه مامة – مولى أبي بكر الصديق كان من

السابقين الأولين الذين عذبوا في الله تعلى – شهد بدرًا وأحدًا والمشاهد كلها مع رسول الله عَلِيَاتُهُ ولقد شهد له النبي عَلِيَاتُهُ بالجنة .

لا عرف مواليه بإسلامه ألقوه في الشمس وعذبوه وجعلوا يقولون إلهك اللات والعزى وهو يقول أحد أحد . فبلغ أبا بكر فأتاهم فقال علام تقتلونه ؟ فإنه غير مطيعكم . قالوا : اشتره . فاشتراه بسبع أواق ، فاعتقه وأخبر النبي عَيِّلِيَّ فقال : الشركة يا أبا بكر . فقال : قد أعتقته .

قال ابن مسعود أول من

أظهر إسلامه سبعة: رسول الله عَلَيْكُ وأبو بكر وعمار وأمه سمية وبلال وصهيب والمقداد، فأما النبي عَلَيْكُ وأبو بكر فمنعهما الله بقومهما وأما النبوهم سائرهم فأخذهم المشركون فألبسوهم أحديد وصهروهم في الشمس فما منهم أحد إلا وأتاهم على ما أرادوا إلا بلال فإنه هانت عليه نفسه في الله وهان على قومه فأعطوه الولدان فجعلوا يطوفون به في شعاب مكة وهو يقول أحد أحد.

فيها في آخر شوال سنة خمسة عشرة للهجرة .

الموفق مولى عمار بن ياسر سمى المحوفق مولى عمار بن ياسر سمى (سعد القراظ) لأنه كان يتجر في القرظ روى البغوى أن سعدًا اشتكى إلى النبي عَلَيْكُ قلة ذات اليد فأمره بالتجارة فخرج إلى السوق فاشترى شيئًا من قرظ فباعه فربح فذكر ذلك للنبي عَلِيْكُ فأمره بلزوم ذلك .

مسح رسول الله عليه رأسه وبرك عليه وجعله مؤذن مسجد قباء وخليفة بلال إذا غاب ثم استخلفه بلال على الأذان بمسجد رسول الله على الأذان بمسجد رسول الله الشام فلم يزل الأذان في عقبه إلى المناه مالك وبعده . عاش إلى زمان الحجاج . روى أن رسول الله عليه أمر بلال أن يدخل أصبعيه في أذنيه – أي في الأذان – وأن بلال كان يؤذن مثنى وثامة مفردة .

٥ -أبو محفورة الجمعى مؤذن المسجد الحرام وصاحب

رسول الله عَلَيْكُ وهو أوس بن معير ابن لوذان بن ربيعة بن سعد بن جمع أمه خزاعية ، وكان من أندى الناس صوتا وأطيبه – ظل على الأذان بمكة إلى أن توفى سنة ٩٥ه فبقى الأذان في عقبه إلى أن انقرض عقبه ورث الأذان بمكة إخوته من بني سلامان بن ربيعة بن جمع .

أخل قدم عمر فنزل دار الندوة أذن أبو محذورة وأتى يسلم فقال عمر : ما أندى صوتك أما تخشى أن ينشق مُريطاؤك من شدة صوتك . قال : يا أمير المؤمنين قدمت فأحببت أن أسمعك صوتى .

وكان لا يجز ناصية. قال ابن مجيريز: رأيت أبا محذورة صاحب رسول الله عليه وله شعر، قلت ياعم ألا تأخذ من شعرك. فقال: ما كنت لأخذ شعرا مسح عليه رسول الله عليه ودعا فيه بالبركة.

#### • ندا. إلى السادة كتاب مجلة التوحيد •

إننا إذ نتقدم إليكم بخالص الشكر والدعاء إلى الله سبحانه بأن يكلل جهودكم ويجعل ذلك في ميزان حسناتكم . . نرجو من الكتاب الدائمين لمجلة التوحيد التكرم بالالتزام بأن لا تزيد المقالة عن ثلاث صفحات فلوسكاب من الحجم العادي . كما يرجى مراعاة كتابة المقالات على الآلة الكاتبة أو بخط واضح . شاكرين لكم حسن تعاونكم .

[19] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

#### تمقيق: حسن القمماوي

التربية . .

التربية الدينية الصحيحة وفق تعاليم الكتاب والسنة هي

صمام الأمن لحماية المجتمع والأفراد معاً .. وأي محاولة

لتقليصها أو يغييبها هي محاولة لضرب المجتمع وتفكيكه من

الداخل .. فالإنسان لكي يحيا بعيداً عن الانحراف ومواطن

الزلل لابد له من رقيب ، يصحح خطواته ويرشدها وهذا

ما توفره التربية الدينية .. وإذا كانت خطة إصلاح التعليم تسير

الآن في اتجاه تقليص التربية الدينية وتهميش دورها. بحجة

محاربة التطرف .. فإن الأصوات العاقلة من أهل العلم تنادي

بعكس ذلك وتؤكد خطورة الاستمرار في هذه السياسة لأن

الوازع الأخلاقي وحده لا يكفي لحماية المجتمع بل لابد من

الوازع الديني قبل كل شيء .

تطرح نفسها على مائدة البحث التي تطرح نفسها على مائدة البحث هي : مامدى أهمية التربية الدينية في حياة المجتمع ؟ وماهي الآثار المترتبة التي على غيابها ؟ وأيضاً ماهي الفوائد التي يمكن أن يجنيها المجتمع إذا توفرت التربية السليمة في كافة بحالات الحياة ؟ وهل النظام التعليمي الآن يحقق الأهداف المنشودة من التربية ؟ .

الإجابة على هذه الأسئلة تأتي في هذا التحقيق، وتنبع أهميتها من أنها جاءت على ألسنة خبراء في تخطف تماماً عن العلم الشرعى وهو مايؤكد أن التربية الدينية مطلب فطرى جماهيرى لكل أبناء الأمة .

أبيداً محمود صالح وكيل أول وزارة التخطيط ورئيس قطاع الموازنات التخطيطية معبراً عن حالة التدنى الأخلاق لدى الأبناء ، ويدلل على ذلك بأن كثيراً من الأولاد لايعرفون أهمية صلاة الجمعة ولا يحرصون على الصلاة في مواعيدها .. ويؤكد أن الديسكو سيطر عليهم .. والفساد وتحولت الحياة إلى مادة والأمور تحسب بالماديات بسبب

[ ٠ ] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

# الدينية صمام الأمن لعماية المجتمع

البعد عن الدين وفقدان التربية الدينية .. ويعتبر محمود صالح الدين شيئا أساسياً في الحياة بدون لاتصلح .. ويقارن بين الماضي والحاضر في مجال التوجيه والتربية الدينية قائلاً: لقد غاب اليوم الاهتام بالاستاع إلى القرآن والأحاديث النبوية الشريفة .. والموجود في المدارس الآن من التربية الدينية ضعيف، ولا يوجد اهتمام كاف بحصة الدين .. فعلى أبامنا كانت حصة الدين حصة أساسية و نتعلم فيها منذ الصغر قراءة القرآن وكيفية الوضوء والصلاة .. وكان الأزهر نشطاً إلى حد كبير وكان الدين أصلاً لكل أنواع التعلم ، لذا كان هناك إبداع . أما اليوم فالطفل لايعرف كيفية الوضوء ولا الصلاة ولا قراءة القرآن . وتقلص دور الأزهر ، مما ترتب عليه غياب الثقافة الدينية لدى الأولاد وفقدان المدخل الروحى اللازم لبناء الإنسان الصالح وشيوع حالة من الفراغ الروحي الرهيب .. حتى اللغة العربية فقدت بين أصحابها فالأخطاء بالجملة على ألسنة المذيعين وغيرهم .

ويعالب ركيل أول وزارة التخطيط بزيادة حجم الوجبة الدينية

فى المدارس واختيار الآيات التي تناسب سن الأولاد والاهتام بالقرآن والأحاديث النبوية ويسرى أن للمدرسة دوراً أساسياً فى التربية يكمله دور الأسرة .

the or and order to produce or the

الوازع الدينى هو المخرج واوكه د إسماعيل شلبي أستاذ ورئيس قسم الاقتصاد بكلية حقوق الزقازيق أن معاكسة البنات في الشوارع خير دليل على غياب التربية الصحيحة في الأسرة أو المدرسة .. ويشير إلى تكرار هذا الشهد بكثرة ، بل يصل الأمر أحياناً إلى هجوم سافل من الولد على البنت في الشارع مماترتب عليه فقدان الأمن والخوف والقلق دائماً على البنات فلا يأمن أحد لابنته أن تسير عفردها في الشارع .. وإذا كان من الصعب وضع بوليس آداب على كل ناصية ، فإن الوعي والوازع الديني الذي غاب هو الحل والخرج من هذا التدني الأخلاق في سلوك الأولاد .. فلو // أن الولد لديه الوعي الديني الكافي ماتعرض للبنت أو تجاوز حدوده ... لكن غياب التربية يؤدى إلى مانر اه من مشاهد محزنة في سلوك الأولاد . لذا فانالتربية الدينية الصحيحةهي أمرهام

لدين يلعب دورأ

هاماً في الوقاية من

المريمة . . وغياب

والوازع الديني أحد

الأساب الرنيسية

لارتكباب الجريمة .

[٢١] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

جداً في حياة الأمة والأسرة .

ایشید د اسماعیل شلبی الی آن مصر طوال تاریخها کانت دولة بهتم بزرع الوازع الدینی لدی ابنائها ، بل الا الثورات کلها خرجت من الازهر لأن التربیة کانت دینیة ، ولوقر آنا الکتب القدیمة لتأکدنا من ذلك . بل ان د مصطفی الفقی مدیر مکتب الرئیس السابق یؤکد فی کتاب له حدیث آن مصر دولة دینیة . . وهی جذور لایمکن تغییرها .

ویضیف د | اسماعیل : « مانواه الآن أننا مهملین فی تدریس الدین لذا كان الاهتام بأن تكون حصة إجباریة علی التلامید حتی یهتم بها الجمیع .. وغن كشعب و آباء نحتاج إلی و عی دینی حقیقی حتی نفهم ماهی حقیقة الإسلام لأن التشویه الداخل و الحارجی أعطی فكرة سیئة عن الدین الإسلامی ..

#### التوجيه الدينسي عملية فبط للسلوك

ويسلوع د مدى عبد العظيم عميد أكاديمية السادات للعلوم الإدارية بطنطا رؤيته المتكاملة لأهمية التربية الدينية معتبراً التوجيه الديني شيئا أساسياً لضبط سلوكيات الأفراد في المجتمع خصوصاً أن التربية الدينية أي المحرفة أساسية تعصم الإنسان ضد أي المحرف التأثير الحارجي عليه أو يصعب التأثير الحارجي عليه أو وهذا التوجيه هو دور الأسرة ، فإذا وهذا التوجيه هو دور الأسرة ، فإذا تحت التربية الأسرية أمكن للطفل أن يتصدى لأي محاولات لتغيير سلوكه

لأنه سيلجأ للبيت لتصحيح أفكاره ، ويشكل السلوك الديني العملي - من وجهة نظر د احدى - عملة ضط للتصرفات في المجتمع ، فيجعل الفرد يحترم عمله ويخلص فيه ويتقنه ، وهي قم إيجابية تؤدى إلى التنمية الاقتصادية .. كل يبعد الفرد عن الاضرار بالآخرين والمجتمع . كا يمنعه من تفضيل مصلحته الخاصة على مصلحة المجتمع ، عما يخلق التوازن بين المصلحة العامة والخاصة .. ويكون لهذا السلوك الديني السلم تأثير على النواحي الاجتاعية، فأى عادات وتعالم وقم لا تتفق مع الدين عكن تغييرها .. بل التصدى لأى تقاليد ترجع لجذور غير اسلامية خاصة إذا كان لها أثر سلبي .. فالإسلام يمنع الإسراف في الاستهلاك ، والسفة في الإنفاق مما يعتبر صيانة لموارد المجتمع ونوعاً من حماية الثروة القومية ، كذلك يرفض أى عادات فيها نوع من التواكل ممايؤدي إلى زيادة في العمل وانخفاض معدلات البطالة خاصة وأنه لايوجد في الإسلام بطالة اختيارية .

ويعلق عميد أكاديمية السادات على الوضع الحالى للتعليم ف مجال التربية الدينية قائلاً: التعليم الآن في المدارس سطحى ويحتاج إلى وتوصيل المعلومة للنشيء لأن الطفل يحتاج في المراحل المختلفة إلى وسائل تفتق فلا يكفى تلقينه العبادات بل لابد من أن تأتي بطرق غير مباشرة

من خلال السيرة وحياة الصحابة مثلاً – ويجب أن يربى على الفخر بالدولة الإسلامية واليقين بأن السبب في علوشائها إنما يرجع إلى تمسكها الجياد والعمل الحيرى التطوعي .. ولابد من تبسيط وشرح الأحاديث النبوية والآيات بأسلوب عصرى والإقناع بأنها قابلة للتطبيق في المجالات المختلفة .. وينبغي أن يتم ذلك بصورة إيجابية مبسطة تركز على مدلول الحديث والبعد عن نقاط الجدل حتى الاتأخذ جهداً وفكراً كثيراً ولا تحقق فائدة مباشرة .

ويوك د المحمد حسن وهبة عميد آداب عين شمس أن الإنسان حينا يكون متديناً ويخاف الله تكون تصرفاته سوية في كل أعماله له . وبالتالي فإن غياب عامل الديني يجعل الشخصية غير سوية مما يؤكد ضرورة وجود الوازع الديني داخل النفس لتوجيهها .

ولمضيف على أيامنا كانت الجرعة الدينية في المدارس تأخذ عمقا أكثر من الفترة الحالية ، وكان أساتذة الدين يدرسون لنا القرآن والحديث ويأخذوننا إلى المسجد لنتعلم الوضوء والصلاة .. واكتسبنا تعاليم ديننا من الأسرة والمدرسة ونتمنى أن تزيد الجرعة الدينية على

[٢٢] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

الأقل لفهم الدين فهماً صحيحاً على أساس الكتاب والسنة .

#### القيم هي العمود الفقري للمجتمع

وتبدأ د اسامية خضر أستاذة علم الاجتاع بتربية عين شمس حديثها بقولها : دائماً نقول إن القيم هي العمود الفقرى للمجتمع ، وتعتبر القيم الدينية ضرورة أساسية ، حتى المجتمعات التي ابتعدت عن الدين نجدها في المناسبات الكبيرة تشير إلى أشمية الدين فالرئيس الأمريكي عند انتخابة مؤخراً أشار إلى أنه رب أسرة متإسكة وتهتم بالقيم الدينية وهذا يؤكد أهمية الدين لدى الإنسان عموماً سواء في الشرق أو الغرب .

وحول التوجيه داخيل المدارس تؤكد د ا سامية أن الدين ليس أوامر ونواهي فقط ولكن قم تحاول أن تزرع الحير وتتجنب الصراع القاتل وتنمى المجتمع وتنشر العدالة والمساواة وحق الإنسان في أن يحيى كرياً .. وهذه الأمور تعتبر أصلاً تنطلق منه الأديان والكتب السماوية .. وترى د ا سامية أن هناك أهمية كبيرة لنشر الدين عن طريق المدرسة وقبلها الأمنرة .. لكن المهم هو كيفية نشر هذه القم خاصة وأن البعض ينشرها بشكل متزمت والبعض الآخر ينشرها بشكل طبيعي .. والدين عِثل ميثاقاً إلهياً لتأمين الإنسان وتهدئته وتذويب الفوارق بين الناس . وجما بالالعام ا

جنوح الأحداث ينتج عسن تفكك الأسرة معنويساً بسبب ضعف التربية الدينية .

التعليم الآن سطعي ويعتاج
 لتغيير المضمون وطرق التدريس.

الغبراء يوئكدون أن محاولة تغييب التربية الدينية أمر مرفوض ويطالبون بزيادة جرعتها في مراحل التعليم المختلفة.

. [27] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

#### غياب التربية الدينية أمر مرفوض

أحاد | عبد الفتاح جلال عميد معهد البحوث والدراسات التربوية فيؤكد أن التربية الدينية مسألة أساسية .. ومن أجل هذا فهى تعتبر مادة إجبارية على جميع الطلاب لأنها تكون وتشكّل القيم الدينية يحكم سلوك الأفراد من الانحراف والزلك .. ويعتبر أن تصور غيابها عن المجتمع المصرى أو محاولة تغييبها طوال الزمن أنها بلد التدين في كل طوال الزمن أنها بلد التدين في كل الأدنان ..

#### الظروف أنستت أن الدين يلىعب دوراً هاما في الوقاية من الجريمة

يقول د ا أهد المجدوب رئيس وحدة البحث الجنائ بالمركز القومى للبحوث إن التربية الدينية في غاية الأهمية - لأن الوازع الديني الذي يتكون لدى الأطفال والصبية والشباب في مختلف مراحل التعليم يلعب دوراً هاماً للغاية في توجيه

وتشكيل سلوكهم وعلاقاتهم ومواقفهم ، وبالنظر لما هو معروف من أن الدين يحض على الفضائل لذا فهو يمثل صمام أمن في هذه المرحلة العمرية الخطيرة وبدونه يعانى المجتمع الكثير من أشكال السلوك غير السوى .

ويشيسه د النجدوب إلى أن الدراسات التي أجراها المركز عن المجرمين والأحداث تبين منها ضعف الوازع الديني لدينيم وأن هذا الضعف وأحياناً الغياب الكامل كان من عوامل ارتكاب الجريمة .. لذا فمن الأهمية بمكان أن نعلم أبناءنا الدين في مختلف مراحل التعليم .

ويوبه د المجدوب حديثة المسئولين الذين يحاولون تخفيض المقررات الدينية أو اختيار بعض الجوانب دون البعض الآخر بحجة أنها الدراسات المقارنة بين مصر وغيرها من اللول التي تتشابه معها في كثير من الظروف أثبتت أن الدين يلعب دوراً هاماً في الوقابة من الجريمة ، وأنه لولاه لتضاعفت معدلات الجريمة في مصر في ظل القصور الواضح في جهود الشرطة في مجال

مكافحة الجرائم التى تمس أمن الأشخاص وتركيزها المستمر على الجرائم التي تمس أمن الدولة.

المشيد إلى أن الأمرر بالمعروف والنهى عن المنكر يدل على ترابط المجتمع وتماسكه وقد سبق الإسلام العالم كله فى وضع نظرية واحداً ... وقد تبنى أحد العلماء الأمريكيين هذه النظرية واعتبرها اعظم نظرية في المجتمع لأنها أعطت كل عضو فيه درجته ومنزلته .

وأذا كان المسئولون يرفضون هذا التوياق الحامى والواق من الانحراف فإننا نسأهم ماهو البديل ؟! وهل يكنه مواجهة الفساد بدون الوازع ومن المحتم الاعتباد على الدينى وكل حركة مضادة للتعليم الدينى أو محاولة نقليصه هي تضليل وكذب... ومن نعم الله علينا أن لدينا جهازاً مناعياً يتحرك تلقائياً في صورة حركات اجتاعية إصلاحية عندما يتعرض حسد الأمة للفساد.

#### التحذير من دخول مساكن الظالمين

البخاري: عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: لما مرَّ النبيُّ عَلِيْكُ بالحجر - منازل ثمود . قوم نبي الله صالح عليه السلام - قال: « لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم . أن يصيبكم ما أصابهم . إلا أن تكونوا باكين » ثم قتَّع رأسه وأسرع السيْر حتى أجاز الوادي .

[٢٤] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

شر ركب أجاب شر النداء أمع نت في نزاع ذي الكبرياء كلُّ حيق فمال هذا الهراء ردَّدَ الإمّع ون كالبيغاء واستهانت بدعيوة الأنبياء شَقِّها اللهِزار أو للسرداء أنّ جنسس الرجال مشل النساء بل لعمر الإله عين الهجاء ساقطات النساء حـق البغاء أسلمته الصوف للأدواء نفسكم للنساء كالأوصياء بقّه في الأنام شَرّ البلاء قد لبستم ملابس الأصدقاء لاصطياد اللع وب والرعناء شاع فيه الخنا شيوع الوباء عاش فها معيشة الأشقياء لابسوء الظنون والادعاء مستحقا لكل هلذا العداء ؟!

ويح « بكين » مثلث بالحيا والشيوعي مغرم! بالدم ويح تلك الرحال شدت إليه يا دعياة الخينا رويدا رويدا إنما الأرض تحت حكم السماء كم أصاب القرون من قبل لمّا أنته السالبون حواء ظُلما يـوم نـادى اليـودُ أَنْ حَـرٌ رُوهـا حـرِّروها مـن كـل سـتر كساها واتركوها مكشوفة في العـراء أى شيء جنته مَنْ طاوعتكم أي نفع جَنتُه - يابؤسها \_ مِنْ نال منها الغرور لمّا زعمتم ليـس عَــدُل النسـاء بالقوم مدحـا أين حق الإله يا من وَهَبتهم كيف يهدى الدواء للناس من قد أي حسرية تسذودون عنها المان المخصصت للكعاب والحساء بئے من نصبتم من عظيم البلاء فِسْق ولكنْن أنته للحصان أعدى عداها إنما كانت الخديعة طعما بشر اللهثين نحو سراب باجتراع الصدي (١) وسف العفاء(٢) من أراد الحياة من غير هَدْي نبئينا يا «صينُ » لكن بعلم هــل أصاب العفاف ذنبا فأضحــي

<sup>(</sup>١) الصدى: شدة الظمأ .



كالمراجعة المساواة للسام المراقد



(كان إذا أخذ من شعره أو قلم أظفاره ، أو احتجم بعث به إلى البقيع فدفن ) .

#### باطل

قال ابن أبي حاتم (٣٣٧ / ٣٣٧): ١

« سئل أبو زرعة عن حديث رواه يعقوب بن محمد الزهري عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت : فذكره . قال أبو زرعة :

« حديث باطل ليس له عندي أصل . وكان حدثهم قديمًا في كتاب « الآداب » ، فأبى أن يقرأه ، وقال : اضربوا عليه ويعقوب بن محمد هذا واهي الحديث » .

وقال الحافظ في « التقريب » :

« صدوق كثير الوهم والرواية عن الضعفاء ».

قلت : ولعل الآفة من بعض الضعفاء الذين تلقى هذا الحديث عنه لم يسمع من هشام بن عروة بل لم يلحقه كما جزم بذلك الذهبي في حديث آخر له موضوع.

(الصدقة تمنع ميتة السوء)

#### ضعيف

رواه أبو عبد الله القاضي الفلاكي في « فوائده » ( ٢ / ٢ ) : أخبرنا عمر بن القاسم المقري : نا القاسم ابن أحمد الملطي : ثنا لُوَيْن : ثنا جرير عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعاً .

قلت : وهذا إسناد موضوع ، المتهم به الملطي هذا وهو القاسم بن إبراهيم ، وما في الأصل « ابن أحمد » خطأ ؛ فإن الذي يروي عن لوين وعنه عمربن القاسم هو القاسم بن إبراهيم وهو كذاب . وبقية رجال الإسناد ثقات معروفون ؛ غير عمر بن القاسم المقري وهو صدوق كما قال الحطيب ( ١١ / ٢٦٩ ) .

والحديث عزاه في • الجامع » للقضاعي عن أبي هريرة ، وقال شارحه المناوي :

(\*) من الضعيفة .

[٢٦] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

« قال ابن حجر: فيه من لا يعرف. وبه قول العامري: صحيح ».

قلت: ولعل تصحيح العامري من أجل شاهده الذي أخرجه الترمذي ( ٢ / ٢٣ ) عن أنس مرفوعاً بلفظ «تدفع والم وقال:

1 TO ME 1821 182 11 10 2 1600 2 16000 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 2

العرب ابن عدا وإعلال ابن الجورى له يعيّان ابعدا فلد يم ليه ابن سراد . الله

« غويب » .

قلت: وفيه عبد الله بن عيسي الخزاز، قال النسائي: المقاللة الله من عيسي الخزاز، قال النسائي:

« ليس بثقة » . فلا يصلح إذن حديثه للشواهد .

( ابن آدم! عندك ما يكفيك وأنت تطلب ما يطغيك! ابن آدم! لا من قليل تقنع ، ولا من كثير تشبع . ابن آدم ! إذا أصبحت معافي في جسدك ، آمنا في سربك ، 

#### موضوع

you as they is in it is a spece, all is vide to lad to رواه أبو نعيم (٦/ ٩٨) والخطيب (١٢/ ٧٧) وكذا ابن السني في « القناعة » (٣/ ٣) وابن عساكر (٥/ ٣٦٣ / ٢) عن أبي بكر الداهري: نا ثور بن يزيد عن خالد بن مهاجر عن ابن عمر مرفوعاً .

قلت : وهذا موضوع . أبو بكر الداهري . قال الذهبي في الكني :

« ليس بثقة ولا مأمون » . وقال الجوزجاني :

« كذاب » . وقال العقيل :

« لا يقيم الحديث ، ويحدث ببواطيل عن الثقات » . وقال أبو نعيم :

« روى عن إسماعيل بن أبي خالد والأعمش الموضوعات » . له الحال العالم الموضوعات » .

والحديث عزاه السيوطي لابن عدي والبيهقي في « الشعب » فتعقبه المناوي بقوله :

«ونقله عن ابن عدى وسكوته عليه يوهم أنه خرجه وسلَّمه . والأمر بخلافه . بل قال : أبو بكر الداهري كذاب متروك ، وقال الذهبي : متهم بالوضع . وهكذا هو في « شعب البيهقي » . وذكر نحوه الحافظ ابن حجر ، فكان ينبغي حذفه » . وقال الحافظ الهيثمي ( ١٠ / ٢٨٩ ) :

« رواه الطبراني في « الأوسط » عن ابن عمر . وفيه أبو بكر الداهري وهو ضعيف » .

( اتخذوا السودان ، فإن ثلاثة منهم من سادات أهل الجنة ؛ لقمان الحكم ، والنجاشي ، وبلال المؤذن ) .

رواه ابن حبان في « الضعفاء » ( ١ / ١٧٠ ) والطبراني ( ٣ / ١٢٣ / ٢ ) وعنه ابن عساكر ( ٣ / ٢٣٢ / ٢) من طريق عثمان بن عبد الرحمن الطرائفي : نا أبيّنُ بن سفيان المقدسي عن خليفة بن سلام عن عطاء بن أبي

يعت عداراة الناس)

رباح عن ابن عباس موفوعاً من إن ١٦٠ ٢١ ) بهناه بنا هج بها بدايا هندت إما يد يه يه يعاما ومحمد لعاب الله

وهذا إسناد ضعيف جداً أبين بن سفينا قال ابن حبان :

« كان يقلب الأخبار ، وأكثر روايته عن الضعفاء » . وقال البخاري :

« لا يكتب حديثه » . وقال الدارقطني : ﴿ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

« ضعيف له مناكير ».

والحديث ذكره ابن الجوزي في « الموضوعات » من رواية ابن حبان وقال ابن الجوزي ( ٢ / ٣٣٢ ) :

es he may be as & yell on by the to be a come !

« لا يصح ، والمتهم به أبين كان يقلب الأخبار ، وعثمان لايُحتج به » . ...ا وسنت من كان يقلب الأخبار ،

قلت : عثمان صدوق ، وإنما ضعف لروايته عن الضعفاء ، وهذا لا يقدح فيه ، وقد وثقه ابن معين ، وعلة الحديث أبين هذا وإعلال ابن الجوزي له بعثمان أيضاً قد تبع فيه ابن حبان ، فقد قال عقب الحديث :

« عثان بن عبد الرحمن قد تبرأت من عهدته ، هذا متن باطل لا أصل له » .

ثم ذكر السيوطي شاهداً من حديث واثلة بن الأسقع ، أخرجه الحاكم ( ٤ / ٢٨٤ ) لكن ليس فيه الأمر باتخاذ السودان ولا أنهم من سادات أهل الجنة ، وذكر مهجعاً بدل النجاشي . فهو شاهد قاصر .

( أنا خاتم الأنبياء ، وأنت ياعلى خاتم الأولياء ) .

#### موضوع

رواه الخطيب ( ١٠ / ٣٥٦ ـ ٣٥٨ ) عن عبيد الله بن لؤلؤ السلمي : أخبرنا عمر بن واصل قال : سمعت سهل ابن عبد الله يقول : أخبرنا الحسن بن أبي الحسن البصري عن أنس مرفوعاً في حديث طويل ساقه في فضل على . هذا منه . ثم قال الخطيب :

« هذا الحديث موضوع من عمل القصاص ، وضعه عمربن واصل ، أو وضع عليه » .

وأورده ابن الجوزى في « الموضوعات » ( ۱ / ۳۹۸ ) ونقل كلام الخطيب هذا وأقره هو والسيوطي ( ۱ / ۳۷۹ ــــ ۳۷۹ ) .

وذكره الحافظ في « اللسان » في ترجمة ابن لؤلؤ هذا وقال :

« روى عن عمر بن واصل حديثاً موضوعاً ساقه الخطيب في ترجمته » . ثم ذكره .

وإن من عجائب السيوطي أن يذكر لهذين المتهمين عنده - فضلاً عن غيره-حديثاً آخر في كتابه « الجامع الصغير » .

( بعثت بمداراة الناس ) .

#### ورو الر العالم العالم المراح المراهوالي ( ١ ١٩١١) ١ وعد الراعد و علي عالم

رواه أبو سعد الماليني في « الأربعين في شيوخ الصوفية » ( ٦ / ٢ ) عن عبيد الله بن لؤلؤة الصوفي : أخبرني

عربي عنال بر عبد الرجو الطواقع لل أبير بر بسئيلة لللنمو عل

[٢٨] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الحامس

#### Upload by: altawhedmag.com

عمرين واصل قال : سمعت سهل بن عبد الله يقول : أخبرني محمد بن سوار : أخبرني مالك بن دينار ومعروف ابن على عن الحسن عن محارب بن دثار عن جابر بن عبد الله قال رسول الله عليه لما نزلت سورة ( براءة ) : فذكره .

قلت : وهذا موضوع المتهم به ابن لؤلؤة أو شيخه عمر بن واصل فإنهما تفردا برواية الحديث الذي قبله ، وهو موضوع قطعاً ، وأحدهما هو الذي اختلقه ، ومع هذا فالسيوطي لا يتورع عن أن يروي لهما هذا الحديث في « الجامع الصغير » من رواية البيهقي في « الشعب » وقد تعقبه المناوي بهذين المتهمين. ثم قال :

﴿ وَفِيهِ مَالِكَ بَنِ دَيْنَارِ الزَّاهِدِ ، أُورِدِهِ الذَّهْبِي فِي ﴿ الضَّعْفَاءِ ﴾ . ووثقه بعضهم » .

(الإيمان بالنية واللسان، والهجرة بالنفس والمال).

#### الليردوس يبارة يه الهار يعني علما الته العرواة في علقهم

رواه عبد الخالق بن زاهر الشحامي في « الأربعين » ( ٢٦٠ / ١ ) عن نوح بن أبي مريم عن يحيي بن سعد عن محمد بن إبراهيم عن علقمة بن وقاص قال: سمعت عمربن الخطاب يقول في خطبته سمعت رسول الله عليه 

قلت : نوح بن أبي مريم معروف بالوضع ، والمحفوظ عن يحيى بن سعيد .

ما رواه عنه جماعة بإسناده الصحيح هذا مرفوعاً بلفظ:

﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَاتُ ، وإنمَا لَكُلُّ امْرِيءَ مَا نَوَى . فَمَنْ كَانْتُ هَجْرَتُهُ إِلَى الله ورسوله .... » الحديث . رواه الشيخان وغيرهما . ولذلك فقد أساء السيوطي بإيراده هذا الحديث الموضوع في

﴿ أَيَّا نَاشَىءَ نَشَأَ فِي طَلَبِ الْعَلَمُ وَالْعِبَادَةُ حَتَّى يَكُبُرُ وَهُو عَلَى ذَلَكَ أَعْطَاهُ اللّه يُومُ القيامة ثواب اثنين وسبعين صديقاً ) . "

#### Tag earny , all lag , his again la delle Ille , the

رواه تمام ( ٢٩ / ١١٢ / ١ رقم ٢٤٢٨ ) وابن عبد البر قي « جامع العلم » ( ١ / ٨٢ ) من طريق يوسف ابن عطية قال : نا مرزوق – وهو أبو عبد الله الحمصي – عن مكحول عن أبي أمامة مرفوعاً .

قلت : وهذا إسناد ضعيف جداً . من أجل يوسف بن عطية وهو الصفار البصري قال البخاري : و منكر الحديث ، . وقال النسائي والدولابي : « متروك » .

ومن طريقه رواه الطبراني في « الكبير » كما في « المجمع » ( ١ / ١٢٥ ) ثم قال :

« وهو متروك الحديث » . ونقل المناوي في « فيض القدير » عن « ميزان الذهبي » أنه قال : « هذا منكر وأها السنة معلقو له على ود مقالة الجهمية والمحزلة اللب

قلت : وهذا صواب ولكن لم أره في ترجمة يوسف بن عطية من ١ الميزان ، فلينظر 🚅 🖳



إعداد الفتوى اللركز العام رئيس اللجنة عمد صفوت نور الدين أعضاء اللجنة صفوت الشوادفي مفوت الشوادفي د / جمال المراكبي

#### خلـق الله أدم بيده

سى يسلّل عصام الحملاوي - العدلية يقول ورد في الحديث « إن الله خلق آدم بيده ، وكتب التوراة بيده ، وغرس الفردوس بيده » . فهل يعنى هذا أن التوراة مخلوقة ؟

was talk to the lawy to 1 18 min 1 might

أولاً: الحديث بهذا السياق لا يصح مرفوعاً إلى النبي عليه والسياق الله الله والسيات وقال الله الله الله والصفات وقال الهذا مرسل .

وقد ذكره ابن القيم في حادى الأرواح عن أنس بن مالك عن كعب الأحبار ، وهو من التابعين ، وكثيرا ما يحكى الإسرائيليات .

ثانياً: معنى الحديث صحيح ثابت ، فقد خلق الله آدم بيده كما جاء في القرآن ﴿ مَا مَنَعك أَن تَسْجُد لِمَا حُلَقت بيده كما في الصحيحين في حجاج بيدي ﴾ ، وكتب الله التوراة بيده كما في الصحيحين في حجاج آدم وموسى ، قال آدم : « أنت موسى اصطفاك الله بكلامه ، وخط لك بيده » وفي رواية « فبكم وجدت الله كتب التوراة قبل أن أُخلق ؟ قال : بأربعين عامًا » .

ثالثاً: التوراة كلام الله تعالى ، حكمها في ذلك حكم القرآن وكل الكتب المنزلة لهداية البشر وكلام الله سبحانه وتعالى غير مخلوق ، بل هو صفة من صفاته ، ولهذا استعاذ النبي على الله يستعيذ بمخلوق « أعوذ بكلمات الله ، والنبي لا يستعيذ بمخلوق « أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق » .

وأهل السنة مطبقون على رد مقالة الجهمية والمعتزلة الذين زعموا أن القرآن مخلوق .

[٣٠] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

to like the tole of an extend the them the the the رابعا : ليست في الحديث دلالة على أن التوراة مخلوقة وإنما فيه دلالة على أن الله تعالى كتب كلامه الذي هو صفة من صفاته ، فالمخلوق هنا ليس هو الكلام وإنما هي الألواح والمداد ، ونحن نكتب كلام الله في المصاحف، وهي مخلوقة، ولا يعنى هذا أن كلام الله الذي نكتبه ، نحن خلقناه .

> وهذه المسألة كره السلف الصالح الكلام فيها ، واعتبروها من البدع ، ولكن حين ظهرت شبهات الجهمية اضطر أهل العلم للخوض فيها

لدفع هذه الشبهات وقد صنف الإمام البخاري جزءًا في هذه المسألة أسماه ( خلق أفعال العباد) وفيه رد على هذه الشبهة .

قال البيهقى: وفيه - أي الحديث -إن ثبت دلالة على أن الكتب هنا بمعنى الخلق ، وإنما أراد خلق رسوم التوراة وهي حروفها ، وأما المكتوب فهو كلام الله عز وجل ، صفة من صفات ذاته ، غير بائن منه . ا ه .

the a time of the classical state of the little

عاد قام دعاء علمة وابد عا أمر كملك لي اليقي أها الأهدا: في خلاقم يعدد ل

الله يسال الأخ سيد حبيش - يقول سُئل ابن المبارك : كيف نعرف ربنا ؟ فقال : بأنه فوق عرشه ، بائن من خلقه . فما معنى ذلك ؟ وهل هذا مأثور عن السلف الصالح ؟

#### الجواب ليان إذا يثال فال بنان الله

ما قاله ابن المبارك ونقله عنه إسحاق بن راهويه من أن الله تبارك وتعالى مستو على عرشه ، بائن -أي منفصل - عن خلقه هو مذهب أهل السنة والجماعة الذي أطبق عليه سلف الأمة ولم يخالف فيه إلا أهل الدع من الجهمية ومن وافقهم أو تأثر بكلامهم. glis hard not lat the

al, e-a - Hame of a 18282 bill filed

ونصوص الوحى قرآنا وسنة تصرح باستواء الله على عرشه وعلوه فوق خلقه ، ولكن كلمة « بائن من خلقه » لم ترد في النصوص الشرعية ، وإنما قالها العلماء لدفع شبهة الحلول وأن الله في كل مكان .

وإذا كان أهل البدع قد زعموا أن ظاهر النصوص غير مراد ، وعمدوا إلى تأويلها لأنها تصادم العقل بزعمهم ، فإن أهل السنة قد بينوا لهم أن ظاهر النصوص لا تصادم العقل الصحيح ، وإنما تصادم عقولهم المريضة فيلجأون إلى تحريف النصوص أو ردها.

[٣١] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

إن الله تبارك وتعالى خالق كل شيء ، وقبل الخلق كان الله ولم يكن معه شيء ، ثم خلق العرش والقلم والسموات والأرض وسائر المخلوقات فهل خلق الله هذه المخلوقات في ذاته ، بمعنى أنها حالة فيه ، من ظن هذا فقد كفر لأنه يزعم أن الخالق هو عين المخلوق ، والمخلوق هو عين الخالق وهذا مذهب الحلولية الذين يزعمون أن الله في كل مكان والذي يفهمه كل ذي عقل سلم أن الله خلق الخلق منفصلاً عنه ، لأنه لا يوجد إلا الخالق والمخلوق والخالق سبحانه مباين للمخلوق ، ليس في مخلوقاته شيء من ذاته ، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته والخالق سبحانه وتعالى عال على خلقه علو ذات وعلو قدر وعلو غلبة وقهر ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ۗ | ويبقى أهل الأهواء في ضلالهم يعمهون .

وَهُوَ الْسَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ . ﴿ اللهُ الَّذَي خَلَقَ السَّمَوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَينَهُمَا فِي سِتَّة أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِه مِن وَلِي وَلَا شَفِيعِ أَفَلا تَتَذَكُّرُونَ \* يُدَبِّرُ الْأَمْرِ مِنَ السَّمَاء إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْوُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَة ﴾ (السجدة ٤، ٥).

ولا يفهم ذو عقل سلم أن المخلوق فوق الخالق أو أنه على قدم المساواة مع الخالق ، وإنما الخالق سبحانه فوق مخلوقاته ، يدبر أمرها ، ولا يخفى عليه شيء منها .

وبهذا يتفق المعقول مع المنقول عند أهل السنة

أولاً: الأصل عدم التفرقة بين الأولاد في الهبة ذهب جمهور العلماء إلى والعطية ، وذلك لما ورد في الصحيحين وغيرهما

استعباب التسوية بيصن الأولاد ، وكراهية تفضيل

بعضهم على بعض.

الم والقال من المحمل عنه علقه عالله بدر القالم بدر القالم بد

الجواب.

فقال رسول الله عليه : فارجعه .

وفي رواية قال: اتقوا الله واعدلوا بين أو لادكم وفي رواية : أشهد على هذا غيري ، فإنى لا أشهد على جور.

عن النعمان بن بشير أن أباه أتى به رسول الله عليه

فقال رسول الله عَنْ : أكل ولدك نحلته مثل هذا ؟

فقال : إنى نحلت ابنى هذا غلاماً كان لى .

وقد استدل بعض أهل العلم بهذا الحديث على وجوب التسوية بين الأولاد في الهبة والعطية.

س القامرة يقول م - أ - ن - من القامرة يقول أحد أبنائي مريض ، كثير العيال ، رقيق الحال وهو مع ذلك طائع لربه ، بار بوالديه ، وأنا دائم المعونة له ، وأريد أن أميزه عن سائر أبنائي في العطية في حياتي وبعد وفاتي . فهل هذا جائز شرعاً ؟

[٣٢] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

بينها ذهب جمهور العلماء إلى استحباب التسوية بين الأولاد ، وكراهية تفضيل بعضهم على بعض .

ولا شك أن تفضيل بعض الأولاد على بعض في الهبة والعطية فيه جور وظلم ، إلا إذا كان في التفضيل مصلحة شرعية كأن يكون أحدهم يطلب العلم ، أو يكون ضعيفاً يحتاج للمعونة أو غير

وهذا ما فهمه أبو بكر حين أعطى عائشة بعض ماله دون سائر أبنائه ، وهو ما فهمه عمر حين فضل عاصمًا بشيء أعطاه إياه .

وفي حالتك يجوز إعطاء ولدك المحتاج دون أن تعطى سائر أولادك ، لأن الجور منتف في مثل هذه الحالة بل ينبغي على أبنائك الموسرين أن يعاونوا المالا يحال عبدا لله يالله المالة

أخاهم المريض الفقير.

ويجوز أن تجعل العطية لأبناء ولدك المحتاج ، فتخرج بذلك من خلاف العلماء في هذه المسألة.

أُحاً عن العطية بعد الموت فإنها تكون في صورة الوصية ولا يجوز ذلك على الراجح من أقوال العلماء أن توصى لولدك هذا ، لأنه أحد الورثة ، وقد بين النبي عَلَيْكُم أنه لا وصية لوارث .

ويجوز لك أن تجعل الوصية لأحفادك أبناء ابنك هذا لأنهم لا يرثون في وجود أبنائك وبهذا ترضى ربك ، وتساعد ولدك .

والله أعلم

#### س سال

ماتت زوجتی وترکت ولدًا ، وأهلها يطلبون بعض أثاث البيت ، فهل لهم الحق في ذلك وما هو ميراث ـ تركة ـ هذه المرأة ومن ير ثها ؟ علما بأنه لم يكن لها مال خاص

> الجواب إذا لم تترك هذه المرأة مالاً ظاهرًا كانت تتملكه في الدنيا ، فليس لها تركة تورث عنها .

ولکن ما یخفی علی كثير من الناس أن الزوجة تملك أثاث بيتها ، وتملك حليها التي

تتزین بها ، وهذا یورث عنها وكذلك فإن مؤخر الصداق \_ المؤجل \_ يتأكد بموت المرأة ، ويدخل في حساب التركة.

وتركة الزوجة تقسم بين زوجها وولدها وأبويها إن كانا على قيد الحياة . فللزوج الربع، ولالب

السدس ، ولام السدس ، والباقي للولد .

مدا فلا يحق لأحد من أهل الزوجة سوى أبويها المطالبة ببعض مالها، ونصيب أبويها معلوم كم بيّنا ، وكذلك نصيب زوجها وولدها .

وكثيرا ما يعفو والد الزوجة ووالدتها عن نصيبهما لأولادها ، وهذا من قبيل العفو، وهو حسن ويكون بمثابة الهبة أو التبرع من الجد والجدة للحفيد ولكنه غير ملزم

[٣٣] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

# الشيخ عبد الرحمن الوكيل الرئيس الأسبق للجماعة

6 1411 - 1414 / 144. - 1441

اسمه: بالكامل عبد الرحمن عبد الوهاب الوكيل . و له يما و ماله المحمد المح

مولده : ولد في قرية زاوية البقلى – مركز الشهداء – منوفية في ٣٣ / ٣ / ١٩١٣م . هفظ القرآن الكريم في كتاب القرية ثم التحق بالمعهد الديني في طنطا وقد مكث يدرس تسع سنوات .

على الثانوية الأزهرية والتحق بكلية أصول الدين وحصل على الإجازة العالية بتفوق . ولم يكمل الدراسات العليا إذ غلبه المرض على ذلك .

مصل أيضًا على درجتي العالمية وإجازة التدريس.

كين مدرسًا للدين بالمدارس الثانوية بوزارة (المعارف) التربية والتعليم.

السبب في مجيئه – بعد إرادة الله – سيدة فاضلة من نصيرات السنة هي ( نعمت صدقي ) حرم السبب في مجيئه – بعد إرادة الله – سيدة فاضلة من نصيرات السنة هي ( نعمت صدقي ) حرم الدكتور محمد رضا ووالدة الدكتور أمين رضا وكيل كلية طب الإسكندرية ولقد كانت له مكانته الحاصة لدى الشيخ حامد الفقي حتى إنه عندما ما حقق رحمه الله كتاب نقض المنطق ١٣٧٠ / ١٩٥١ كتب في مقدمته يقول :–

« ثم وكلت إلى الأخ الفاضل المحقق الشيخ عبد الرحمن الوكيل » وكيل جماعة أنصار السنة المحمدية عمل مقدمة له ، لأنه متخصص في الفلسفة وله بصر نافذ فيها وهو من خلصاء شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله .

انتها للعمل بالمعهد العلمي بالرياض مع فضيلة الشيخ محمد عبد الوهاب البنا عام ١٣٧١ هـ ١٩٥٧ م وهو من مؤسسي الجماعة أطال الله عمره .

وقد أقام المركز العام حفلة شاي توديعاً له في مساء يوم الاثنين ٢٢ / ٢ / ١٣٧٢ ه وقد خطب كثير من الإخوان ذاكرين سجاياه وفضله وعلمه ، وكتبت مجلة الهدى تقول : « وأنصار السنة المحمدية إذ يودعون الأستاذ الوكيل – هادم الطواغيت – يسألون الله أن يوفقه ويسدد خطاه وأن ينفع به حيثًا حل .

افتير رحمه الله رئيسًا لجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر القديمة ، كما عمل وكيلاً أول للجماعة وعند اختيار الشيخ عبد الرزاق عفيفي رئيسًا للجماعة تم انتخابه «نائبًا للرئيس» في ٢٢ / صفر ١٣٧٩ه – ٢٧ / ٨ / ١٩٥٩ م ثم انتخب رئيسًا للجماعة بعد سفر الشيخ عبد الرزاق إلى السعودية – وكان ذلك في اجتماع الجمعية العمومية المنعقدة في ١٥ محرم ١٣٨٠ه ويوليو ١٩٦٠ م ليكون ثاني رئيس للجماعة بعد مؤسسها وانتخب نائبًا له الشيخ محمد خليل هراس.

عندها أدمجت الجماعة بغيرها وتوقفت مجلتها الهدى النبوي التي كان يشغل رئيس تحريرها ويكتب التفسير بها<sup>(۱)</sup> انتدب أستاذًا بكلية الشريعة بمكة المكرمة وظل في هذه الوظيفة وهو أستاذ للعقيدة بقسم الدراسات العليا وفي جوار البلد الأمين غالبه المرض وقضى نحبه ولحق بجوار ربه في ٢٧ همادى الأولى ١٣٩٠ه ه الموافق ١٩٧١ه ودفن «بالحجون».

أولاده : للشيخ الوكيل ابن وبنتان (٢) في القال يع إلى البعد العمال إن العصوب الح

دأى العلماء فيه : يقول الشيخ محمد عبد الرحيم رحمه الله في مقدمة كتاب دعوة الحق : « لقد كان الشيخ عبد الرحمن الوكيل موفور الحظ من اللغة ، وجمال البلاغة ووضوح المعنى ، وسعة الاطلاع وشرف الغاية ، كما جمع علمًا مصفى من شوائب البدع والخرافات الصوفية ، وكان حسن اللغة قليل اللحن فصيح العبارة له اجتهاداته الواعية وكان في ذلك نمطًا فريدًا في جماعته لا يشاركه في ذلك إلا حبر سوهاج وعلامتها أبو الوفاء درويش .

ويقول عنه الدكتور سيد زرق الطويل لقد كان في أخلاقه نسيج وحده ، سمو فى الحلق وعفة في اللسان ، طلق المحيا منبسط الأسارير واسع الثقافة متنوع المعرفة أديباً ، شاعراً جزل الشعر قوى العبارة (مقدمة دعوة الحق).

ويقول عنه الشيخ أبو الوفاء درويش في مجلة الهدى النبوي:

« لو كنت أريد أن أوفيه حقه من التمجيد – وهذا كلام أبو الوفاء – وأن أشرح آثار قلمه

الفياض في نفوس القراء وأن أنوه بما خصه الله به من شجاعة في الحق نادرة ، وصراحة يعز منالها في أيامنا الحاضرة وأن أومِيءَ إلى ما لازم قلمه الجريء من التوفيق في جولاته الموفقة في كل ميادين المعرفة وما امتاز به أسلوبه الجزل من روعة تسيطر على النفوس ، وجلال علل القلوب لما استطعت أن أوفيه حقه » .

ويقول عنه الشيخ معمد صادق عرنوس « إن أخانا الأستاذ النابغة عبد الرحمن الوكيل المعروف بين قراء الهدى النبوي بهادم الطواغيت (٢) قد أصبح أخصائيًا في تشريح التصوف والإحاطة بوظائف أعضائه ، والأستاذ الوكيل يتعلم وينبغ ليمرض ويشفى ».

«بأن التصوف كله شر». وكان له رحمة الله عليه أثر كبير في ظهور الكتابة العلمية عن التصوف في مجلة الهدى النبوي. وقد ظل يكتب بها قرابة ربع قرن ولقد كتب رحمه الله في آخر ما كتب تحت عنوان «نظرات في التصوف » من ذلك اعتبارًا من عام ١٣٧٩ هـ ١٣٨٦ه مقالات بل قل أبحاثًا بلغت (٤٥) مقالاً جمعتها كلها ووجدت أنه قد اختط لنفسه منهجاً في الكتابة عن التصوف يقول هو عنه : «إننا سنعرض هذه القضية عرضاً عادلاً منصفاً فيه إسراف في العدل والإنصاف وحسب القاريء إنصافاً في العرض وإيثارًا للعدل الكريم أننا سنبسط آراء التصوف نفسه كما بثها كبار شيوخه ، وكما دافعوا عنها ، تاركين للقاريء الحكم ، وحسبه أن يقارن بين أصول الإسلام التي يعيها كل مسلم وبين آراء التصوف على أننا سنعين القاريء أحيانًا بتذكيره بأدلة هذه الأصول من آيات القرآن وأحاديث السنة الصحيحة ». ومن أراد أن يعرف صلته رحمه الله بالتصوف ، فليقرأ مقدمة كتابه رسالة مفتوحة إلى شيخ مشايخ الطرق الصوفية والتي سماها صوفيات ».

إنتاجه العلمي: يتميز إنتاجه بالأسلوب الرصين ، مع التحقيق الدقيق والدقة المتناهية في نقل النصوص . وتعتبر كتبه مرجعًا لكل من أراد أن يكتب عن التصوف بل لا أكون مغالبًا إن قلت إن معظم من كتب عن التصوف بعده هم عيال عليه .

الله: قال اللحن أعيد العبارة له اجتباداته الراحية وكان في ذلك غما لربدًا أن خاعد لا يشار له

وأهم مولفاته: صوفيات، دعوة الحق، هذه هي الصوفية، البهائية، الصفات الإلهية، وله كتاب عن القاديانية فقد قبل الطبع ورسالة صغيرة طبعت تحت عنوان « زندقة الجيلي ».

It is light to lite in a thought and the he that a glather the the

- \_ حقق كتاب إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن قيم الجوزية .
  - ــ مصرع التصوف للإمام البقاعي .
  - \_ الروض الأنف للسهيلي الأندلسي .

كما لا ننسى أن نذكر بأن الشيخ الوكيل كان شاعرًا مجيدًا قليل الإنتاج في الشعر .

والمعمد : فقد ترك الشيخ عبد الرحمن الوكيل مكتبة كبيرة سواء من إنتاجه أو من اقتنائه للكتب حوت كتبًا نادرة في معارف متنوعة ، ويكفى أن يقوم أي باحث بزيارة مكتبته في مسجد « بابل » بالدقي ليعرف قيمة الرجل ومدى إلمامه بشتى العلوم .

## at the water the bloom to the set of the threate the to the set من المعلى المام من المام ا

لماول جميها على عدا الله الحر

(١) توقف رحمه الله عند تفسير الآية (٥٤) من سورة مريم .

beliefering out they to

الما يتعاوي المال ما المال المال

They the any their a git there is (٢) الابن هو الأخ ياسر عبد الرحمن الوكيل.

ولقد ولد وأبوه يضع كتاب دعوة الحق ١٣٧١ هـ ١٩٥١ م .

(٣) يشير بذلك إلى مجموعة أبحاث نشرها الوكيل تحت عنوان طواغيت فضح فيها الصوفية .

on the light of the to be who they to do in 18 th to Took Illian Plante level and also I LE TO WE TO THE the end think the or

# من كتابات الشيخ : منسم

# عبد الرهمن الوكيل رهمه الله

## أبن بطوطة يفتري الكذب على ابن تيمية

الله عنه أنه كان يوما يعظ الناس على منبر جامع دمشق ، فكان من جلة كان يوما يعظ الناس على منبر جامع دمشق ، فكان من جملة كلامه أنه قال : « إن الله ينزل إلى السماء الدنيا كنزولى هذا ، ونزل درجة من درج المنبر » ، ومن العجب المقنع بالأعاجيب أن هذه الفرية المفتراة وجدت من يصدقها ويذيعها ، ويدب بها صرلاً غداراً جباناً بنفث بها سمومه .

فليس في كتب الإمام ابن ليمية ، ولا في فتاويه التي خلفها شية من ذلك البهتان ، ولا آثاره تنم عن ليمية الفرية في ظنونها الآثمة ، فابن ليمية المؤمن الصادق الموحد من أعلم ابن تيمية كان نداء الإيمان القوى الذي دوى ، فأيقظ المسلمين من سبات العفلة الجاهلة ، كان نوراً شعاعاً يمزق عن العقول أسداف التقليد . إن ابن تيمية وجد القلوب يتنازع هواها جيّفٌ فهم فيها

الصالون الربوبية من دون الله ، فحاول جمعها على محبة الله الحى القيوم ، وجد المسلمين قد لوثت عقولهم الفلسفة الحيرى ، ومزق اعتقادهم علم الكلام المضطرب ، وأضلت قلوبهم الصوفية الزنديقة ، وأصلت دينهم الفقهاء المتنابذون ، فأعلن في جرأة الحق وصولة الإيمان القوى ، غير هياب ولا وجل ، أن كلمة الله هي العليا ، وأن الدين نبع من كتاب الله ، وإشراق من سنة رسول الله ، أعلن أن الدين ليس

فلسفة ولا كلاماً ولا صوفية ، ولا وفقهنة » ، بل إن الدين هدي يستهل إشراقاً من الذكر الحكيم ، ومن سنة النبي الكريم ، فأني لابن يسبه نزول ربه بنزوله هو من على منبره ؟!. آه لو تجردت العقول من الهوى ، ولو رفع عنها حجب التقليد البرهان ، ولشهدت الهدى علوى البيان!!.

بده الفرية من رأمن، فطالعت من كتب شيخ الإسلام ماثبت يقيني أن الشيخ برىء من هذه الفرية؛ ولكني ساءلت نفسي: أيقنا بكذب الفرية، ولكن أين؟ ومن هو الفترى؟! ومن ذا الذي تسرب بها في ثنايا التاريخ أفعواناً يدب على ختل

وغدر؟ ومازلت تصرفسي الصوارف، ثم يعود بي الفكر كلما ناقشني مجادل مقلد، ومضى يُرْجف ببذه الفرية، ويبدهني بهجره: حسبكم ضلالاً ياأنصار السنة قولكم وقول ابن تيمية:إن الله ينزل من فوق عرشه كنزولكم من على منابركم فيفر مذعوراً غبي الحوف قائلاً: . وثم أحيله على كتب شيخ الإسلام فينفر مذعوراً غبي الحوف قائلاً: .

نهم یادجل : سم زعاف لطاغوتك ، وصاعقة تدمر على رءوسها أصنامك !!

ومازلت حتى أعثرني الله على المفتري الكذوب، وبدهى أن أشنع الكذب ماكانت الماديات المحسة تكذبه، وما كانت حقائق التاريخ الجلية ترميه بالبهتان...

هاهو كتاب و مهذب رحلة ابن بطوطة » في يدى ، وهأنذا أطالع من جزئه الأول ما يأتي : و وصلت يوم الخميس التاسع من شهر رمضان المعظم عام ستة وعشرين إلى مدينة دمشق الشام »(١) ، ثم أطالع بعدها فأجد ابن بطوطة يقول : و وكان بدمشق من كبار فقهاء الخنابلة تقي الدين بن تيمية كبير الشام يتكلم في الفيون إلا أن في عقله شيئا(٢) ،

وكان أهل دمشق يعظمونه أشد التعظيم ويعظهم على المنبر » ثم يقول : « حضرته يوم الجمعة وهو يعظ الناس على منبر الجامع ويذكرهم ، فكان من جملة كلامه أن قال : إن الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولى هذا . ونزل درجة من درج النبر(٣) » ...

هذا هو بيت القصيد كا يعبرون، فابن بطوطة الحقود على الإمام يريد رميه بما ابتدعه المبتدعة: بالتجسيم، يريد رميه بأنه يشبه صفات الخالق بصفات المخلوق، وأن هناك حركة متجسدة محسة يتحركها الإله، وبأن هنالك مسافات تطوى وتجشه جهداً كالإنسان. سبحان ربنا وتعالى.

الحسد، ويقينى أنها المصدر الأول الحسد، ويقينى أنها المصدر الأول ولمقدريه، ولكن الله الذي يؤيد بالنصر أولياءه، ويقيم بالحق أود الحق، ويشيع نور العدل في حوالك الجور، أقول: إن الله العدل الخبير جعل لنا من الحقائق المادية التي يكاد يلمسها الحس حجة على ابن بطوطة تدمغه بالإفك، وتجعل من بهائية في النسب، وبهائية والمعوى ...

يقسول ابسن

يوم الخميس التاسع من شهر رمضان يوم الخميس التاسع من شهر رمضان المعظم عام ستة وعشرين وسبعمائة مجرية ، فهو يحدد تحديداً دقيقاً باليوم ، وبالشهر وبالسنة ، وقت دخوله دمشق ، ولاريب في أنه سمع ابن تيمية — كا يفترى — بعد ذلك . لأنه سمعه يوم الجمعة ، فلا ريب يكون مراده أنه سمعه في اليوم الماشر من رمضان ، إن لم يكن بعد العاشر من رمضان ، إن لم يكن بعد في الماشر من رمضان ، إن لم يكن بعد أقام الحجة على كذبه الكذوب ، وإليك الدليل :

كاهو كتاب العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية (١) بيدى ، وهأنذا أقرأ فيه ( فلما كان في سنة ست وعشوين وسبعمائة وقع الكلام في مسألة شد الرحال وإعمال المطي إلى قبور الأنبياء والصالحين. وظفروا للشيخ بجواب سؤال في ذلك كان قد كتبه من سنين كثيرة يتضمن حكاية قولين في المسألة وحجة كل قول منهما ، وكان للشيخ في هذه المسأله كلام متقدم أقدم من الجواب المذكور بكثير ذكره في كتاب «اقتضاء الصراط المستقم (١) وغيره وفيه ما هو أبلغ من هذا الجواب الذي ظفروا به ، .

ويقول في صفحة تسع

وعشرين وثلاثمائة ، ولما كان يوم الاثنين بعد العصر السادس من شعبان من السنة المذكورة ( ١٧٢٦) حضر إلى الشيخ من جهة نائب السلطنة بدمشق مِشَدُّ الأوقاف ، وابن خطير ، أحمد الحجاب، وأخيراه: أن مرسوم السلطان ورد بأن يكون في القلعة ، وأحضرا معهما مركوباً . فأظهر الشيخ السرور بذلك . وقال : أنا كنت منتظراً ذلك . وهذا فيه خير عظم . وركبوا جميعاً من داره إلى باب القلعة ، وأخليت له قاعة حسنة ، وأجرى إليها الماء ، ورسم له بالإقامة فيها . وأقام معه أخوه زين الدين يخدمه بإذن السلطان ، ورسم له بما يقوم بكفايته وفي يوم الجمعة عاشر الشهر المذكور قرىء بجامع دمشق الكتاب السلطاني الوارد بذلك وبمنعه من الفتيا . وفي يوم الأربعاء منتصف شعبان أمر القاضي الشافعي بحبس جماعة من أصحاب الشيخ بسجن الحكم، وذلك عرسوم النائب له . في فعل ما يقتضيه الشرع في أمرهم ، وأوذى جماعة من أصحابه، واختفى آخرون، وعزر جهاعة ، ونودى عليهم ، ثم أطلقوا ، سوى الامام شمس الدين محمد بن أبي بكر إمام الجوزية فإنه حبس بالقلعة وسكنت القضية » . ويقول ابن عبد الهادي بعد ذلك « ثم إن الشيخ رحمه

الله بقى مقيماً بالقلعة سنتين وثلاثة أشهر وأياماً . ثم توفى إلى رحمة الله ورضوانه، ومابرح في هذه المدة مكباً على العبادة ، والتلاوة وتصنيف الكتب، والرد على المخالفين ،(١) ويقول ابن عبد الهادى \_ راوياً عن الشيخ علم الدين \_ مايأتى : « وفي ليلة الاثنين لعشرين من ذي القعدة من سنة ثمان وعشرين وسبعمائة توفى الشيخ الإمام العلامة الفقيم، الحافظ ، الزاهد ، القدوة ، شيخ الإسلام تقى الدين أبو العباس، أحمد ، بن شيخنا الإمام المفتى ، شهاب الدين ، أبي الماسن عبد الحلم، بن الشيخ الأمام شيخ الإسلام مجد الدين أبي البركات ، عبد السلام ، بن عبد الله ، بن أبي القاسم ، بن محمد بن تيمية الحواني ثم الدمشقي ، بقلعة دمشق ، التي كان محبوساً (۱) فيها ».

من هذه النصوص نفهم أن ابن تيمية سجن في شعبان سنة ٧٧٦ ، ونفهم أنه دخل سجنه بالقلعة في دمشق ، ومكث فيه عامين لم يخرج فيهما مطلقا حتى توفي رضى الله عنه في ذي القعدة سنة ٧٧٨ ، والذي يقص لنا كل هذا تلميذه الصدوق ابن عبد الهادي ، ومن أرخوا الابن تيمية حددوا هذه التواريخ المذكورة من قبل .

بعد تقرير هذا نعود لمناقشة ابن بطوطة على ضوء مشرق من هذه الحقائق التاريخية الثابتة اليقين .

#### يقول ابن بطوطة :

إنه دخل دمشق فى تسعة خلت من رمضان عام ٧٧٦ه وأنه سمع يوم الجمعة بنفسه وأذنه ابن تيمية يخطب على المنبر فى الجامع بدمشق مشبها نزول الله \_ جل الله وسبحانه \_ بنزوله من على منبره

والثابت من تاریخ ابن تیمیة أنه سجن فی ۳ شعبان سنة ۷۲۹هـ بالقلعة وأنه ظل فی سجنه حتی مات ، لم یخرج منه بعد عامین و ثلاثة أشهروأیام سنة ۷۲۸ هـ

يثبت من هذا أن ابن بطوطة دخل دمشق بعد أن سجن ابن تيمية بشهر يزيد قليلا فابن تيمية سجن في ٣ شعبان بعد أن مضى على سجنه أربعة وثلاثون يوماً ، ياللكذب الفاضح المفضوح ؟؟!!

أبن تيمية سجين القلعة حين دخل ابن بطوطة دمشق!. فمتى سمع ابن بطوطة خطبة ابن تيمية ما كان يفادر عبسه مطلقاً، لعل شيطان ابن بطوطة تمثل بابن تيمية فخطب على منبرالجامع فسمعه ابن بطوطة!!!

يعلن التاريخ في قوة وجلاء ، بل يصرخ في وجه ابن بطوطة رامياً إياه بالافترء والكذب على ابن تيمية . فمن المستحيل المادى المحس الواقعي أن يكون ابن بطوطة قد سمع ابن

ال نعرف سر حقد ابن بطوطة على شيخ الإسلام ابن تيمية وافترائه عليه هذه الفرية ، لو قرأت رحلة ابن بطوطة لفهمت السر . إن ابن بطوطة كان عمن يعبدون من يسميهم أولياء، ويستشفع بقبورهم ، ويثبت الأوليائه علم الغيب ، والقدرة على التصرف ، وكتابه مشحون بأمثال هذه الوثنيات وما من بلد نزل فيها إلا ويثبت لقبر فيها كرامة وتصريفاً ، وأنه استشفع بالقبر فأجيبت شفاعته ولو نقلنا عنه بعض ماذكر لطال بنا المقام فحسبنا الإشارة إلى ذلك ،

کان فی

عصره المعول القوى الذى دك هياكل الأصنام والطواغيت على سدنتها وعبادها ، لقد أشعلها لظي تمور على البدع والأساطير والخرافات ، وابن بطوطة من السدنة العباد ، فلم لايشنع على ابن تيمية بهذا ؟؟!

الناحية كذبنا من الناحية التاريخية تلك الفرية ، بقى أن نكذبها من الناحية الموضوعية ولو ذهبنا نتقصى كل ماكتب ابن تيمية عن النزول وسواه من صفات الله وأسمائه في كتبه لطال بنا الوقت ، ولطال المقال كثيراً ، والسطر اليوم في المجلة بقدر وحساب فنكتفي بذكر ما يأتى وأمرنا إلى الله .

يقول شيخ الإسلام « مذهب السلف والأثمة إثبات الصفات ونفى مماثلتها لصفات المخلوق ، فالله تعالى موصوف بصفات الكمال الذي لانقص فيه ،

منزه عن صفات النقص مطلقاً ، ومنزه عن أن يماثله غيره في صفات كاله ، فهذان المعنيان جمعا التنزيه ، وقد دل عليهما قوله تعالى وقُلْ هُوَالله أَحَدُ « الله الصَّمَد » فالاسم « الصمد » يتضمن صفات الكمال ، والاسم (الأحد) يتضمن نفي المثل ... فالقول في صفاته كالقول في ذاته ، والله تعالى ليس كمثله شيء لا في ذاته و لا في صفاته و لا في أفعاله » أفمن يقول هذا يشبه نزول الله إلى سماء الدنيا بنزوله هو ؟ أم هو الحقد الحقود من ابن بطوطة وعبد الطاغوت على شيخ الإسلام ؟!.

ولعلنا لا نجد بعد ذلك من قوم ببغضون كل حق على لسان عربي ، ويقدسون كل باطل على لسان أعجمي الما

- (١) ص ١٨ من مهذب رحلة ابن بطوطة ج ١ ص ٩٣٩ .
- (٢) تأمل حقد ابن بطوطة على شيخ الإسلام حيث يفتري عليه هذه التهمة ، ولست أدري كيف يكون ابن تيمية مخبولا ثم يعظمه أهل دمشق هذا التعظيم ؟ إلا أن يكونوا جميعاً مخبولين ، وكيف يخلف من في عقله شيء هذا التراث الأدبي الديني الفكري الرائح الذي يسمو به العقل البشري إلى الأفاق العلوية الذرى في العقيدة الناصعة والعمل الصالح ؟
  - (٣) ص ٧٧ ج ١ المرجع السابق .
  - (١) تأليف الإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الهادي تلميذ ابن تيمية بتحقيق فضيلة الأستاذ الكبير الشيخ محمد حامد الفقي ط ١٩٣٨
  - (٣) طبعت مطبعة المنة المحمدية هذا الكتاب القيم الجليل بتحقيق العالم المحقق الشيخ محمد حامد الفقى ، طبعة متقنة فخمة بفهارس جيدة هذا العام. والكتاب كله علم وحق وحكمة. فانظر فيه الحجة والدليل على مايذكر ابن عبد الهادي في أكثر من صفحة.
    - (١) ص ٣٦١ من كتاب العقود الدرية .
    - (٢) ص ٣٦٩ من كتاب العقود الدرية .



Timis Made, the tring of hi

غار رحاب فكار ما رال

وضل عنه اليهود فلم يتعرفوا عليه فجعلوا له العزير ولدًا وهكذا المشركون قالوا الملائكة بنات الله وجعلوا التقرب إليه بعبادة الأولياء والشفعاء وأراد آخرون أن يريحوا أنفسهم فلم يتعرفوا عليه كلية ولاحتى بالمعرفة الناقصة فقالوا الكون مادة ولا إله وحياة وموت ولا شيء غير هذا إن يرين نين الناء التنا التناء الله

من هنا وجب علينا نحن المسلمين أن نعرف ربنا وأن نتعرف عليه وعلى صفاته

رب السموات والأرض وما بينهما خالق كل شيء مالك يوم الدين ولابد لنا أن نتعرف عليه حق المعرفة وإلا وقعنا فيما وقع فيه النصاري من قوهم آب وابن وروح قدس إله واحد! فهو عندهم ابن نفسه ونفس ابنه ! كيف كان ذلك ؟ الإجابة : هذه أسرار لا نتعرف عليا !!!

وأفعاله ولا نتعرف عليه إلا كما عرفنا بنفسه في كتابه وسنة نبيه صَالِلَهُ وَكَلَاهُمَا مِن عَنْدُ اللهُ لأَنَّهُ لا يعقل أن يأتي الوحى فيجيب عن المحيض والأهلّة والخمر والميسر والشهر الحرام قتال فيه وماذا ينفقون ويلقن الله تعالى رسوله الإجابة عن الأسئلة عن هذه الأشياء ولا يأتيه الوحي عن العرش والكرسي والعلو والنزول إلى سماء الدنيا وسائر الصفات الإلهية فهل تقل هذه الأمور أهمية عن المحيض والأهلة وغيرها .. فيتركها الوحي بغير

and by the sale of the fall

which is the fact of the fact by

to be a suit that he falls

ربنا الله في السماء كم جاء في القرآن والسنة . والسماء لا تعنى الأولى أو السابعة أو غيرها .. إنما تعنى العلو المطلق الذي ليس فوقه شيء ولذلك فهو في السماء قبل خلق السماوات لأن القرآن كلام الله تكلم به وبعد أن تكلم به الله ﴿ نَوَّلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِن رَّبُّكَ بِالْحَقِّ ﴾ تدبر واعقل .. الله تكلم بالقرآن ونزله روح القدس ولم يقل تلقاه أو أخذ أو ذهب به .. بل ﴿ نُزَّلَهُ ... ﴾ وقال ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيُّبُ ﴾ ولم يقل يعرض ويقدم بل وقال ﴿ يَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ .. ﴾ وقال الله عن نفسه ﴿ فَلُمَّا تَجَلِّي رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾

[٤٢] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

تدبر حال الجبل قبل التجلي وبعد التجلي فلو تجلي في كل مکان لجعل کل مکان دگا وقالت امرأة فرعون وقد ضُربت مثلا للذين آمنوا: ﴿ رَبِّ ابْنِ لِي عِندُكَ بَيتًا فِي الْجَنَّةِ ﴾ فلو كان الله في كل مكان ماخصته بهذه العندية فقالت « عندَكَ » وأراد فرعون أن يكذب هذا العلو المطلق الذي أخبره به موسى فقال: ﴿ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَوْحًا ﴿ لَعَلِّي أَبْلُغُ الأسْبَابَ أَسْبَابَ السَّمُواتِ فَأُطَّلِعُ إِلَى إِلَٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّه كَاذِباً ﴾ تدبر ماذا قال موسى لفرعون حتى أراد أن يكذبه بهذا التكليف الموجه إلى وزيره هامان ؟ . والله تعالى له عرش وصف بالمجيد والكريم والعظم، ولو كان العرش بمعنى المُلك ما خص بهذه الصفات، لأنه

The later of the later to the

يدخل في ملك الله الخنازير والشياطين وجهنم وغيرها، ولو كان العرش بمعنى المُلك ما خصه الله بالاستواء بعد ذكر الملك ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَايَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوىٰ عَلَى العَرْش ﴾ فهل يُعقل أن يُقال: خلق الملك ثم استوى على الملك !!!؟؟؟ ويبين الله في كثير من الآيات ذهاب الشمس والقمر وتساقط النجوم وتساقط السموات يوم القيامة وبعد ذهاب هذا الملك وخرابه يقول ربنا ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُم يَوْمَئِذِ ثَمَانِية ﴾ فهناك ملك خرب وذهب، وعرش بقى محمول ، وذلك يقطع بأن العرش غير الملك ، والله تعالى له وجه كريم ويدان مبسوطتان ويمين يطوى بها . السموات يوم القيامة وينزل إلى

سماء الدنيا حين لا يبقى من الليل إلا ثلثه الأخير والذي تجلى للجبل فجعله دكا – يجعلنا لا ننكر نزوله هذا بما يليق بعظمته وعلوه وكبريائه .

وهكذا نتعرف على صفات ربنا كما في الكتاب والسنة وكلاهما وحي فإذا تعرفنا عليه فذلك يعصمنا من تظييث النصارى وتشبيه اليهود وشرك المشركين وجحود المنكرين ويرزقنا الله يوم القيامة لذة النظر إلى وجهه الذي احتجب بالكبرياء في الدنيا وأنعم به على المؤمنين في الآخرة .

اللهم يارب إبراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام ارزقنا نعمة النظر إلى وجهك الكريم في الجنة.

مصطفی درویش

الشيخان واللفظ لمسلم عن جابر رضي الله عنه يقول : رأيت محاتم النبوة في ظهر النبي عليه عند كتفه كأنه بيضة حمام يشبه جسده . ومن رواية البخاري كتاب الوضوء : فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه مثل زر الحجلة . زر : واحد الأزرار . وهو ما يجعل في العروة .



عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: لم يكن رسول الله عَلِيْكِ يدع هؤلاء الدعوات حين يمسى وحين يصبح:

« اللهم إنى أسألك العافية في الدنيا والآخرة . اللهم إنى أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلى ومالى .

اللهم استر عوراتي وآمن روعاتي .

اللهم احفظني من بين يدي ومن خلفي ، وعن يميني وعن شمالي ، ومن فوقي ، وأعوذ بعظمتك أن أغتال من تحتى » .

وابن ماجه ۳۸۷۱ والنسائي، وصححه الحاكم وابن حبان، ورواه البخارى في الأدب المفرد وصححه الألباني حرقم ۹۱۲ / ۱۲۰۰].

رسول الله عليه الدعوات من جوامع الكلم، حافظ عليها رسول الله عليه ولم يمل من تكريرها في كل صباح وفي كل مساء، وقد حفظها أصحابه، ونقلها لنا الثقات. وهي تجمع بين خيرى الدنيا والآخرة، فالعفو هو التجاوز عن العبد بغفران ذنوبه وعدم مؤاخذته بما اقترف منها، والعافية هي دفاع الله سبحانه عن عبده بأن يسلم من الأسقام والبلايا ومن كل مكروه، والستر والأمن والحفظ من تمام العافية في الدنيا والآخرة.

التوحيد السنة الوابعة والعشرون العدد الخامس

« اللَّهُ إِنْ أَسَالُكُ العافية في الدنيا والآخرة » قلنا إن لفظة اللهم معناها يا الله .

وقال ابن القيم: يا الله أسألك بأسمائك الحسنى

فالسائل هو العبد المؤمن الداعى الذاكر ، والمسئول هو الرب النافع الضار الذى بيده ملكوت كل شيء والسؤال يتضمن إقرار السائل بعبادته لله وحده لا شريك له ، لذا كان الدعاء هو العبادة ، ويضمن طلب العافية في الدنيا والآهل والمال ، ولهذا قال :

« اللهم إنى أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي

وَإِنْهُما كَانَ الْعَفُو هُو الْعَمْدَةُ فَى الْفُوزُ بِالْجِنَةُ وَالْنَجَاةُ مِنْ النَّارِ ، فَإِنَّ الْعَافِيةُ هَى الْعَمْدَةُ فَى صلاح أمور اللَّذِيا والسلامة من شرورها ، وفي صلاح الأهل والمال ، وقبل ذلك في صلاح الدين ، ولهذا كان سؤال العفو والعافية هو سؤال الحير كله في الدنيا والآخرة .

وفى الحديث « سلوا الله العفو والعافية فإن أحداً لم يُعط بعد اليقين سوى العافية »(١).

وعند البزار « ماسأل الله العبادُ شيئاً أفضل من أن يغفر لهم ويعافيهم » .

وقت ارتضى النبي عَلَيْكَ هذه الكلمة لعمه، قال العباس: يارسول الله: علمني شيئاً أدعو الله به ؟ .

فقال النبي عَلِيَّة : سل ربك العافية .

وكان العباس لم يقنع بهذه الكلمة فعاد يكرر سؤاله \_ قال : ثم جئت فقلت : يارسول الله علمنى شيئا أسأله ربى عز وجل ؟

فقال : ياعم سل الله العافية فى الدنيا والآخرة (٢٠ قال ابن الجزرى :—

فليغط العاقل مقدار هذه الكلمة التي اختارها رسول الله على الكلم واختصرت له الحكم ، فإن من أعطى العافية فاز بما يرجوه ويحبه قلباً وقالباً وديناً ودنيا ، ووق ما يخافه في الدارين علماً يقيناً . فلقد تواتر عنه على العافية ، وورد عنه لفظاً ومعنى من نحو خمسين طريقاً ، هذا وقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، وهو المعصوم على الإطلاق حقيقة ، فكيف بنا ونحن عرض لسهام القدر ، وغرض بين النفس والشيطان والهوى .

وقف بين النبي عَلَيْكُ أَن الدعاء بالعافية سبيل الفلاح والنجاح ، والفوز بالجنة والنجاة من النار ، ولذلك فهو أحب الدعاء إلى الله عز وجل .

عن أنس أن رجلاً جاء إلى النبي عَلِيْكَ فقال : يارسول الله : أى الدعاء أفضل ؟

عَلَى : سل ربك العافية والمعافاة فى الدنيا والآخرة . ثم أتاه فى اليوم الثانى فقال له مثل ذلك .

ثم أتاه فى اليوم الثالث فقال له مثل ذلك .

\_ وقد بين النبى عُرِّالِيَّةِ عَلَمَ ذلك للرجل فقال \_ فإذا أعطيت العافية فى الدنيا وأعطيتها فى الآخرة فقد أفلحت (٢).

وكن معاذ قال: قال رسول الله عَلَيْكَ : ما من دعوة أحب إلى الله أن يدعو بها أحد من أن يقول: « اللهم إنى أسألك المعافاة في الدنيا والآخرة »(٤).

فأفاد هذا أن الدعاء بالعافية أفضل من غيره من الأدعية مع ما قدمنا من اشتاله على كل نفع ، ودفع كل ضر فجمع هذا الدعاء بين ثلاث مزايا :\_

أولها : شموله لأمرى الدنيا والآخرة .

. أنه أفضل الدعاء على الاطلاق .

**نَائِمًا** : أنه أحب إلى الله تعالى من كل ما يدعو به العبد (°).

وبالعافية تندفع عنك الأسقام ويقيك الله شرها ويرفعها عنك إن وقعت بك ، وقد مَرَّ النبي عَلَيْكَ بقوم مبتلين فقال ، أما كان هؤلاء يسألون الله العافية (أ) . وهذا استفهام بمعنى الاستنكار لفعل هؤلاء ، فكأنه قال لهم كيف تتركون أنفسكم في هذه المحنة والابتلاء ، وأنتم تجدون الدواء الحاسم لها وهو الدعاء بالعافية ، واستدفاع المحن النازلة بكم بهذه الدعوة الكافية (٧) .

وبالعافية يقيك الله شر ما لم ينزل من البلاء ، وتستشعر نعمة الله عليك ، وقد علمنا النبي عليه أن نقول عند رؤية المبتلي سواء في دينه أو في بدنه وأهله وماله و الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به وفضلني علي كثير ممن خلق تفضيلاً ، وبين لنا أنها بمثابة المصل الواقي من طروء مثل هذا البلاء ، فمن قالها عند أهل البلاء لم يصبه ذلك المالاً الما

والعافية والمعافاة تكون من أمراض البدن وأمراض القلوب سواء بسواء ، وإذا كانت أمراض البدن معروفة ، فإن أمراض القلب ترجع إلى شيئين :

الأولى: أمراض الشهوات ومنشؤها الهوى. الثاني: أمراض الشبهات ومنشؤها الجهل. [23] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

والعافية منهما تكون بالإيمان واليقين والتوكل ، وبطلب العلم النافع والعمل بمقتضاه (<sup>(9)</sup> .

وقف كان رسول الله عليه يقول حين يصبح وحين عسى ثلاث مرات « اللهم عافني في بدني ، اللهم عافني في سمعي ، اللهم عافني في سمعي ، اللهم عافني في بصري . لا إله إلا أنت » (١٠٠) . « اللهم استر عوراتي » ...

تضرع له سبحانه ليستر عورتك ، والعورة هي كل ما يخشى العبد أن يطلع عليه الناس ، ويستحي أن يعلموه من حاله .

> والعورة نوعان : حسبة ومعوية . فالحسية مي عورة الجسد وعورة الأهل . والجعنوية مي الذنوب والآثام .

وكلاهما يحتاج العبد إلى ستر الله فيه في الدنيا والآخرة فلا يفضحه في الدنيا باطلاع الناس على عوراته وهتك ستره، وكذلك في الآخرة يعفو عن زلاته، ويلبسه من حلل الجنة حين يكسو المؤمنين في الموقف ويؤمن روعهم «إنكم تحشرون إلى الله حفاة عراة غرلاً بهما، وإن أولى الخلائق يكسى إبراهيم "(١١).

الدنيا والآخرة ، فرزقنا من نعمه ما نستر به عوراتنا من الدنيا والآخرة ، فرزقنا من نعمه ما نستر به عوراتنا من الثياب وما نتجمل به أيضًا ، وبين لنا أن الإيمان والتقوى خير ما نستر به ونتجمل ، والشيطان الرجم يسعى إلى هتك عوراتنا ، فيدفعنا إلى معصية الله تعالى كما فعل مع آدم من قبل ﴿ يَانِي آدَمَ قَلْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوارِي سُوْءاتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُولَى ذَلِكَ حُيْرٌ ذَلِكَ مِنْ آياتِ سَوْءاتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُولَى ذَلِكَ حُيْرٌ ذَلِكَ مِنْ آياتِ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُم مِّنَ الْجَيَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُريَهُمَا لِيُريَهُمَا لِيُومِونَ ﴾ . ( الأعراف : جَعَلْنَا الشَيَّاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . ( الأعراف : جَعَلْنَا الشَيَّاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . ( الأعراف :

والعجب أن الله تعالى قد أراد لنا الستر ، وأراد الشيطان لنا الفضيحة وكشف العورات ، ومع هذا فأكثر [2] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

الناس إلا من رحم الله ، يأبى ستر الله عليه ويتجمل بكشف العورات دون حياء ، وترى أكثر ذلك في النساء ، ولا حول ولا قوة إلا الله .

والذنوب والآثام هتك للباس الإيمان والتقوى ، والعبد يحتاج إلى ستر الله وعفوه في الدنيا والآخرة وأولى الناس بستر الله أهل الإيمان والتقوى الذين يستشعرون الحياء من الله ، ويستشعرون الندم على ما فرطوا في جنب الله .

« يدنى الله العبد يوم القيامة فيضع عليه كنفه ويستره من الناس ، فيقول : أتعرف ذنب كذا ؟ أتعرف ذنب كذا ؟ فيقول : نعم أي رب ، حتى إذا قرره بذنوبه ، ورأى في نفسه أنه قد هلك . قال : سترتها عليك في الدنيا ، وأنا أغفرها لك اليوم . فيُعطى كتاب حسناته ، وأما الكافر والمنافق فيقول الأشهاد : هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ، ألا لعنة الله على الظالمين (١٢) .

وفت الناس من يفعل الذنب فيستره ربه ، ولكنه . يأبى إلا الفضيحة ، فيعلن عن ذنبه ويتباهى به ، وهؤلاء يفضحهم الله على رءوس الأشهاد ، وفي الحديث :

« كل أمتى معافى إلا المجاهرين »(١٣) .

وَلَأَقِى الله تعالى عفو كريم يحب العفو ويحب الستر فقد حث عباده المؤمنين على الستر ورغبهم فيه لأن ﴿ الَّذِينَ يُحِبُونَ أَن تَشْبِعَ الفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنِيا وَالآخِرَة ﴾ وهم المنافقون المرجفون الذن يروجون لكل خبيث وقبيح .

ولحفا فإن ستر المسلم العاصي على نفسه أولى من اعترافه بذنبه ، وستر المسلم على أخيه المسلم أولى من فضحه وهتك ستره ، فما بالكم بمن يقدح في أعراض الناس ، ويتجسس عليهم ، ويهتك حرماتهم بغير برهان ، وفي الصحيح :

« من ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة »(١٤) .

« وآمن روعاتي » .

الروع هو الفزع ، والروعة هي الفزعة وهي المرة الواحدة من الروع ، وفي المثل : أفرخ روعك أي أخرج

فزعك ورعبك ، وقد قال النبي عليه للمسلمين حين فزعوا بالمدينة: « لن تُراعدا ، لن تراعدا » (١٥)

والشهود بالأمن نعمة عظمة لا بعرف قدرها إلا من افتقدها فتصور نفسك وقد هجم عليك عدوك فسلب حريتك أو أخذ ولدك ، وروع أهلك ، فانتقلت من حضن أهلك ودفء بيتك إلى برد سجنك ، ولا تدرى ماذا يفعل ىك .

إن نعمة الأمن والستر من تمام العافية ، ولا يملك ذلك إلا مالك الملك الذي يستر العورات ويؤمن الروعات ويحفظ عبده من كل مكروه وسوء ، وكفي بذلك نعمة « من بات آمنا في سربه ، معافى في بدنه ، عنده قوت يومه ، فكأنما حيزت له الدنيا »(١٦)

ولا يكتمل أمن المسطين إلا بتطبيق شرائع هذا الدين ، فإن فيها العصمة لبدن المسلم وعرضه وماله ودينه وعقله ، وما شرع الله الحدود والتعزيرات إلا لتدعيم هذا

لقد كان المسلمون في بداية الأمر يخافون على دينهم ، ولا ينام الواحد منهم إلا ويده على سلاحه ، فبشرهم النبي مَاللَّهِ بِتَهُمُ الْأُمنِ مِع تَمَامُ الدينِ ، فأضحى الراكب يسير من بصرى إلى صنعاء لا يخشى إلا الله .

والأجن التام يكون يوم القيامة للمؤمنين في الجنة دار السلام فيحل الله رضوانه على أهل الجنة فلا يسخط عليهم أبداًو يجد المؤمن البشارة عند موته ﴿ تُتَنوُّ لُ عَلَيْهِمُ

الْمَلَائِكَةُ أَلا تَخافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ( فصلت الآية : ٣٠ ) .

ولكم يتحقق هذا الأمن التام، فلابد من حفظ الله ومن ست الله تعالى، ولهذا اختم هذا الدعاء بطلب الحفظ « اللهم احفظني من بين يدى ومن خلفي وعن يميني وعن شمالي ومن فوقى ، وأعوذ بعظمتك أن أغتال من . « يعتى

وكل هذه مقدمات لتحقيق الأمن التام في الدنيا والآخرة لأن الله لا يحفظ إلا من حفظ حدوده.

« احفظ الله محفظك ، احفظ الله تحده تحاهك » ،

والله تبارك وتعالى يسخ الملائكة لحفظ عباده في الدنيا ، فلا يضل إلى عبده إلا ما كتبه الله .

﴿ لَهُ مُعَقَبَاتٌ مِن يَبِن يَدَيهِ وَمِن خِلْفِهِ يَحْفَظُهِ نَهُ مِن أَمْ الله ﴾ .

أي يحفظه نه يأم الله .

أها الحفظ في الآخرة ، فهو حفظ النفس والبدن من الوقوع في نار جهنم ، والعياذ بالله .

ومن حفظ حدود الله ، حفظه الله تعالى ﴿ فَاللَّهُ حَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ أَرْحُمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ .

والحمد لله أولاً وآخراً .

wild lived to be closed

[٤٧] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وحسنه ، وأحمد والنسائي وابن ماجه ، وصححه الحاكم وابن حبان ، وصححه ابن حجر في الأربعين .

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني بأسانيد رجال بعضها رجال الصحيح غير زيد بن أبي زياد وهو حسن الحديث - ورواه الترمذي بنحوه وقال: هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي وحسنه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ، ورجاله رجال الصحيح ، وهو في صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣١٠٦) – وفي السلملة الصحيحة برقم (١١٣٨) .

<sup>(</sup> ٥ ) تحفة الذاكرين – للشوكاني ص ٣٥٥ . ( ٦ ) رواه البزاز ، ورجاله ثقات .

<sup>(</sup> Y ) الشوكاني - تحفة الذاكرين ص ٣٥٣.

<sup>( ^ )</sup> رواه النرمذي ، وابن ماجه وحمله الألباني في صحيح مثن ابن ماجه .

<sup>(</sup>٩) فتاوى الشيخ محمد الصالح العثيمين - ترتيب أشرف عبد المقصود ج ص ٣٨٦. 

<sup>(</sup>١٣) البخاري - ك الأدب ح رقم ( ٦٠٦٩ ) . ... (١٤) مسلم .

لقد سبق أن أكدنا على أن هذه الأمة وتمزيق صفوفها وتشتبت جهودها وإحلال

القاعدة الأصيلة التي حرص الإسلام عليها الاعتصام بحبل الله ووحدة الأمة الاسلامية ونبذ أي محاولة لتفريق وحدة الصراع محل التعاون على البر والتقوى .

والله عليه أن يجمع الشتات ويوحد الصفوف كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضًا ، وقد اتفق علماء الأصول على أن الإسلام استطاع أن يصنع أمة عرف من شأنها قبل الإسلام الصراع والتناحر ، فقد كان فيهم « من كل ملة ودين ، وكانت الزندقة والتعطيل في قريش ، والمزدقية والمجوسية في تمم ، واليهودية والنصرانية في غسان والشرك وعبادة الأوثان في سائرهم (1) وكانت هذه البيئة بكل ما فيها من صراعات وتناقضات وصنوف من السقوط والانحراف فبُعث محمدً عَلِينَةً بِشَيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، واستمر نحو ثلاث عشرة سنة من بعثته يدعو إلى الله على بصيرة ثم انتقل بالدعوة مرحلة أخرى حيث دافع عن الحق الذي جاء به بكل قوة في مواجهة العناد وقد امتلك الحجة القوية ، فاستنارت القلوب بنور دعوته ، وانقمع أهل الباطل وانتصرت عقيدة التوحيد . واعتصم المسلمون بالتوحيد وكانوا على أتقى قلب رجل واحد خلف

٢٤٨٦ التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

لما ر ما دیله یا

politicals

الرسول عليه ، لم يتسلل إليهم أي شكل من أشكال الخلاف الذي يهدد وحدتهم ويشتت شملهم. يقول 

pk string he thinks It said de to all لأن ليها المصمة لمدن المسلم وعرضه وماله ودينه

عند وما شرع الله الحلود والصورات إلا المحمر هذا

there berg in it sto are able as is to

اعلم أن المسلمين وقت النبي عَلِيلَةٍ وبعد وفاته كانوا على طريق واحد ولم يكن بينهم خلاف ظاهر ، ومن كان بينهم من المخالفين المنافقين ماكان يتمكن من إظهار ماكان يَسْتَسِرُّه من أخباره »(٢) ويتفق معه في الرأي عبد القاهر البغدادي حيث يقول: « كان المسلمون عند وفاة رسول الله عليه السلام على منهاج واحد في أصل الدين وفروعه غير من أظهر وفاقًا وأضمر نفاقًا "(٢) أما الشهرستاني فعلى الرغم من أنه لم يختلف عن سابقيه في تقرير القاعدة العامة من أن المسلمين عند رسول الله لم يختلفوا قط في أصول العقائد إلا أنه يقول: « يمكن أن نقرر في زمان كل نبي ودور صاحب كل ملة وشريعة : أن شبهات أمته في آخر زمانه ، ناشئة من شبهات خصماء أول زمانه ، من الكفار والملحدين ، وأكثرها من المنافقين وإن خفي علينا ذلك في

 إن عصر الرسول صلى الله عليه وسلم لم يشهد أي شكل من أشكال التفرق والتشيح والتحزب وأن مسائل العقيدة ظلت صافية نقية إلى أن ظهرت الفتن التى أدت إلى ظهور الفرق وبالتالى ظهور البدع والضلالات.

لم يقع خلاف في أصل من أصول العقيدة ، والخلاف لا يكون خطرًا إلا إذا كان في أصول الدين ، ونستنس من ذلك خلاف المرتدين ، وأجمع الصحابة على وجوب قتالهم .

خاض المسلمون في مدة خلافة الصديق العديد من الحروب خاصة ضد المرتدين ، وكان بين المجاهدين كثير ممن حفظ القرآن الكريم ، واستشد بعض هولا ، في حروب الردة وغيرها مما دفع عمر بن الخطاب مخافة أن يستمر القتل في حفظة القرآن - فيذهب إلى أبي بكر يلتمس منه أن يممع القرآن ويعرضه على ثقات الحفاظ .

الأم السالفة ، تمادى الزمان . فلم يخف في هذه الأمة : أن شبهاتها نشأت من شبهات منافقي زمن النبي عليه الصلاة والسلام ، إذ لم يرضوا بحكمه فيما كان يأمر وينهي ، وشرعوا فيما لا مسرح للفكر فيه ولا مسرى ، وسألوا عما منعوا من الخوض فيه والسؤال عنه ، وجادلوا بالباطل فيما لا يجوز الجدال فيه » (أ) . ويقرر نفس الحقيقة أبو حفص عمر بن محمد النسفي عند الحديث عن الحاجة إلى تدوين علمي العقائد ، والشرائع والأحكام قائلاً :

وقف كان الأوائل من الصحابة والتابعين رضوان الله تعالى عليهم أشعين لصفاء عقايدهم ببركة صحبة النبي عليه وقرب العهد بزمانه ، ولقلة الوقايع والاختلافات وتمكنهم من المراجعة إلى الثقات مستغنين عن تدوين العلمين وترتيبهما أبواباً وفصولاً وتقرير مقاصدهما فروعًا وأصولاً ، إلى أن حدثت الفتن بين المسلمين وغلب البغي على أثمة الدين وظهر اختلاف الآراء والميل إلى البدع والأهواء وكثرت الفتاوى والواقعات والرجوع إلى العلماء في

(°) ( Thank

كل ما سبق يمكننا القول: إن عصر الرسول على على من أشكال التفرق والتشيع والتحزب وأن مسائل العقيدة ظلت صافية نقية إلى أن ظهرت الفتن التي أدت إلى ظهور الفرق وبالتالي ظهور البدع والصلالات.

الحافية التي فجرها المنافقون الذين كادوا للإسلام، إلا أنها حسمت حسمًا قاطعًا بالنص المنزل قرآلًا كان أو سنة، ومن أمثلة ذلك:

ا حديث فو الفويصرة التمييمي إذ قال: اعدل يامحمد ، فإنك لم تعدل ، حتى قال عليه الصلاة والسلام: «إن لم أعدل فمن يعدل ؟ » . فعاد اللعين وقال: « هذه قسمة ما أريد بها وجه الله تعالى ، وذلك خروج صونح على النبي عليه الصلاة والسلام .

ويعلق الشهرستاني على هذا الحدث قائلاً: « ولو صار من اعترض على الإمام الحق خارجيًا ، فمن اعترض على الرسول أحق بأن يكون خارجيًا ، أوليس ذلك قولاً بتحسين العقل وتقييحه ؟ وحكمًا بالهوى في مقابلة النص ، واستكبارًا على الأمر بقياس العقل ؟ حتى قال عليه الصلاة والسلام : « سيخرج من ضنضىء هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرَّميَّة » الخبر بتمامه (أكد علماء الأصول أن ذي الخويصرة هذا أول خارجي في الإسلام ومن صلبه خرج جماعة الخوارج فيما بعد .

٣ - قول طافقة من الجبرية ﴿ أَنْطُعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمُه ﴾ فهل هذا إلا قول صريح بالجبر(^^) ؟ وفي هذا القول تبرير لعصيانهم لأمر الله عز وجل الذي أمرهم بالإنفاق وحثهم عليه ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفَقُوا مِمًّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطُعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ فِي صَلاَلٍ مُبِين ﴾ .

شفه شبهات طرحها المنافقون وأهل الكفر في حياة النبي عَلَيْتُ وهي تُنظُرُ بعض مواقف أصحاب الفرق التي ستظهر بعد ذلك بفترات .

أما ما حدث من اختلافات حال مرضه وبعد وفاته عصلة فمنها : [٥٠] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

1 = حارواه الإجام البخاري بإسناده عن عبد الله بن عباس رضى الله عنه قال :

قال: « التوني بدواة وقرطاس ، اكتب لكم كتابًا ، لا تضلوا بعدي ، فقال عمر رضي الله عنه : « إن رسول الله عنه : « إن رسول الله عنه : « أن دخل عليه الوجع ، حسبنا كتاب الله » وكثر اللغط ، فقال النبي عليه الوجع ، حسبنا كتاب الله » وكثر التنازع » قال ابن عباس : الرزية كل الرزية ، ماحال بيننا وبين كتاب رسول الله عليه .

٣ مساكة تجهيز جيش أسامة حيث قال الرسول: وجهزوا جيش أسامة ، لعن الله من تخلف عنه ، ذهب قوم إلى وجوب امتثال أمر رسول الله على ، ورأى آخرون تأجيل ذلك حيث قالوا : اشتد مرض النبي على ، فلا تسع قلوبنا مفارقته ، والحال هذه ، فنصبر حتى نبصر أي شيء يكون أمره .

وعلينا أن نلاحظ أن هذه الخلافات لم تكن مؤثرة في أمر الدين وإنما هي اختلافات اجتهادية ، الغرض منها إقامة مراسم الشرع وإدامة منهج الدين (٩) .

أما ما حدث من اختلاف في موت النبي عليه السلام فشمل عدة مسائل منها :

الله وسائة وت النبي ذهب الناس في أمر موته على الله من هول الصدمة ، لا عن ضعف في العقيدة أو خروج على أصل التوحيد ، فزعم قوم أنه لم يحت وإنما أراد الله رفعه إليه كما رفع عيسى ابن مريم إليه ، وقال اخرون لعله غاب كما غاب موسى بن عمران ، وحسم الحلاف وأقر الجميع بموته حين تلا عليهم أبو بكر الصديق قول الله لرسوله عليه السلام : ﴿ إِنَّكَ مَيَّتُ وَإِنَّهُم مُتِّتُونَ ﴾ (الزمر : ٣٠) وقول المولى : ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلاً وَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِ الرُّسُلُ أَفَانٍ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ القَلَبْتُم عَمَلًا فان عمران : ١٤٤ ) وقال لهم الصديق : من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات ومن كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات ومن كان يعبد رب محمد فإنه حي لا يموت .

#### ٢ = الاختلاف في موضع الدفن :

فشب أهل مكة إلى ضرورة دفنه في مكة لأنها مولده ومبعثه وقبلته وموضع نشله وبها قبر جده إسماعيل عليه السلام، ورأى أهل المدينة: وجوب دفنه بها لأنها دار هجرته، ودار أنصاره، وقال آخرون: بنقله إلى أرض القدس ودفنه ببيت المقدس عند قبر جده إبراهيم الخليل عليه السلام، وزال هذا الخلاف بأن روى لهم أبو بكر الصديق عن النبي عليا التها الخلاف بأن روى لهم أبو بكر الصديق عن النبي عليا اللها المناه الله المناه المناه

#### ٣ = أجر السقيفة :

الله عَلَيْهُ الْحَالَ : ﴿ وَلَمَا قَبْضَ رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْحَازَ هذا الحي من الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة ، واعتزل على بن أبي طالب والزبير بن العوام وطلحة بن عبيد الله في بيت فاطمة ، وانحاز بقية المهاجرين إلى أبي بكر وانحاز معهم أسيد بن حضير ، في بني عبد الأشهل ا(١١) واستشعارًا بالخطر قدم إلى أبي بكر وعمر من يخبره بخبر الأنصار قائلاً لهما: « إن هذا الحي من الأنصار مع سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة ، قد انحازوا إليه ، فإن كان لكم بأمر الناس حاجة فأدركوا قبل أن يتفاقم أمرهم ورسول الله عَلِيِّ في بيته لم يُفْرَغ من أمره قد أغلق دونه الباب أهله . قال عمر : فقلت لأبي بكر : انطلق بنا إلى إخواننا هؤلاء من الأنصار ، حتى ننظر ما هم عليه »(١٢) وتوجه أبو بكر وعمر إلى السقيفة ، فقام خطيب الأنصار فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أما بعد فنحن أنصار الله وكتيبة الإسلام ، وأنتم يامعشر المهاجرين رهط منا ، وقد دفَّت دافَّة من قومكم وإذاهم يريدون أن يجتازونا من أصلنا ، ويغصبونا الأمر ، وقام أبو بكر بعد أن كفف من ثورة عمر فقال : « أيها الناس نحن المهاجرين أول الناس إسلامًا ، وأكرمهم إحسانًا ، وأوسطهم دارًا وأحسنهم وجوهًا وأكثرهم ولادة في العرب، وأمسهم رحمًا برسول الله: أسلمنا قبلكم وقدمنا في القرآن عليكم ، فقال تبارك وتعالى : ﴿ والسَّابِقُونِ الأُوَّلُونِ مِن المُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بإخْسَانَ ﴾ ( التوبة : ١٠٠ ) ... وما أن انتهى أبو بكر من خطبته .. حتى قام عمر مبايعًا وهو يقول : ألم يأمرك النبي بأن تصلى أنت ياأبا

بكر بالمسلمين، فأنت خليفته، ونحن نبايعك فنبايع خير من أحب رسول الله منا جميعًا، وما إن سمع المسلمون هذه المقالة من عمر حتى بايعوا جميعًا، وفي اليوم التالى وقف عمر على المنبر ... وقال مما قال : « إن الله أجمع أمركم على خيركم صاحب رسول الله عَيَّاتِي وثاني اثنين إذ هما في الغار، فقوموا فبايعوه فبايع الناس أبا بكر البيعة العامة بعد بيعة السقيفة . وهكذا زال الحلاف ببركة القرآن، حيث تلا عليهم الصديق قول الله تعالى : ﴿ لِلْفُقْرَاءِ المُهَاجِرِينَ وَرَضُوالًا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ أُولِيكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ وأموالهم يَتَتَغُونَ فَضَلاً مِّنَ اللَّهِ وَرَضُوالًا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ أُولِيكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ والحشر : ٨) قال فسمانا الصادقين ثم أمر المؤمنين أن راحشر : ٨) قال فسمانا الصادقين ثم أمر المؤمنين أن يكونوا مع الصادقين بقوله تعالى : ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ ( التوبة : ١١٩ ) (١٠).

#### أما ما هنت من خلاف في مدة خلافة أبي بكر رضي الله عنه : 1 ـ الخلاف في أمر فدك :

طلبت السيدة فاطمة بنت رسول الله عَيْظِيْم ميراثها ، فيما تركه أبيها عليه الصلاة والسلام ، وقد دفعت عن ذلك بالرواية المشهورة عن النبي عَيْشِةً ( نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة » .

## ٢ - الخلاف حول جانعي الزكاة تأولاً:

المتحلل جماعة من العرب منع الزكاة بعد موت النبي يقاتل ، ويختلف الصحابة في أمرهم: أيقاتلونهم كما كان النبي يقاتل الكفار ، أم يتركونهم مخافة ألا يقووا على قتالهم فضيع هيبة العرب إياهم ؟ وينحاز عمر بن الخطاب إلى القائلين بترك قتالهم ، ويشتد في خلاف أبي بكر ، ويستدل لما ذهب إليه من الرأى ، ويقول لأبي بكر : كيف تقاتلهم وقد قال رسول الله يهيله : « أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، إذا قالوها فقد عصموا مني دماءهم وأموالهم » ؟ ويجد أبو بكر مساغًا للرد عليه ويقول له : اليس قد قال النبي عيالية بعد هذا : « إلا بحقها » ومن حقها أليس قد قال النبي عيالة بعد هذا : « إلا بحقها » ومن حقها إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ؟ والله لو منعوني عقالاً كانوا

يؤدونه لرسول الله عليه لقاتلتهم عليه . ويذعن عمر رضي الله عنه ، وينقاد لفهم أبي بكر في الحديث (١٤) الما الله

يكو بالسلم . قالت عليمه و يكن ليامان السام عم

٧- مسالة جمع القرآن خاص السلمون في مدة خلافة الصديق العديد من الحروب خاصة ضد المرتدين، وكان بن الجاهدين كثير عمن حفظ القرآن الكريم ، واستشهد بعض هؤلاء في حروب الردة وغيرها مما دفع عمر بن الخطاب - مخافة أن يستحر القتل في حفظة القرآن - فيذهب إلى أبي بكر يلتمس منه أن يجمع القرآن ويعرضه على ثقات الحفاظ ، ويأبي أبو بكو رضى الله عنه ، لأن ذلك أمر لم يعمله رسول الله عناية ، ويحاول عمر إقناعه بأن المصلحة فيما يدعوه إليه ، وأن الضرر الذي ينجم عن الامتناع أكثر مما يتعلل به ، وينضم إلى أبي بكر جماعة من الصحابة ، ولكن إخلاص عمر رضي الله عنه فيما يدعو إليه مايزال يدفعه إلى مقاولتهم وحجاجهم حتى يشرح الله صدورهم لما شرح له صدر عمر ، فيأخذوا في جمع المصحف ، ويستقر رأيهم جميعًا على ما شرح الله له صدور الذين كانوا يختلفون ، وتم جمع الصحف والعسب والرقاع والأدم، وتم جمع المصحف بفضل الله

تلك هي أهم المسائل التي حدث حولها خلاف سواء في عهد رسول الله عليه أو في عهد خلافة الصديق رضي الله عنه . ونود أن نؤكد على حقيقتين هما :

To Wealth In noting Bally !

الحقيقة الأولى: أنه لم يقع خلاف في أصل من أصول العقيدة ، والخلاف لا يكون خطرًا الا إذا كان في أصول الدين ، ونستثنى من ذلك خلاف المرتدين ، وأجمع الصحابة على وجوب قتالهم.

الحقيقة الثانية: أن كل خلاف وقع قد حسم بنص صريح من كتاب أو سنة ، وكان الخالف يذعن لما قضى الله به ورسوله إعمالاً لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلاَ مُؤْمِنَةِ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (الأحزاب: ٣٦).

لذلك لم يكن هناك خطر على وحدة الأمة وتماسكها . أما المسألة التي أدى الخلاف حولها إلى ظهور الفرق فهي مسألة الامامة.

وهذا ما سنعرض له تفصيلاً في العدد القادم بتوفيق

- بعداء الراس ورسول الله الله لي يبته لم يكو في أمود the secondary late of an established : halls, of the fresh of the say, the bade of the sal مر على والله أو مكر وعمر إلى المنقلة ، فقاء

policy that I will a goldens it they a gibbs he was not

- The my san till : I for they be there are

was to the habest they then to the to

ال الله الله الله الله علم من خطعه علم الله

at the about the they were then he had

(١) المقدسي : (البدء والتاريخ) ، القاهرة ، ص ١٠١

(٢) أبو المظفر الإسفراييني: (التبصير في الدين) تحقيق محمد زاهد الكوثري. القاهرة ، سنة ١٩٤٠ ، ص ١٢.

(٣) عبد القاهر البغدادي: ( الفرق بين الغرق ) ، دار الآفاق الجديدة بيروت ، سنة ١٩٧٧ ص ١٢ . (٤) الشهرستاني : ( الملل والنحل ) تحقيق د . عبد اللطيف محمد العبد ، الأنجلو المصرية سنة ١٩٧٧ ، ص ٢٣ . ( ٥ ) النسفي : ( العقائد النسفية ) ، مكتبة المثنى بغداد سنة ١٣٢٩ هـ ، ص ١١ .

( ٦ ) الشهر متانى : ( الملك والنجل ) ص ٢٢ .

( ٧ ) المرجع المابق : ص ٢٣ . ( ٨ ) المرجع المابق : نفس الموضع .

(٩) المرجع النابق: ص ٢٤ . المتروع وفات المرجع النابق :

(١٠) البغدادي : ( الفرق بين الفرق ) ص ١٢ ، ١٢ . (١١) ابن هشام : ( السيرة النبوية ) جـ٢ تحقيق مصطفى السقا وآخرين ، القاهرة سنة ١٩٥٥ مصطفى البابي الحلبي ، ص ٦٥٦ .

(١٢) المرجع السابق : نفس الموضع . (١٣) الإسفراييني : ( التبصير في الدين ) ، ص ١٢ ١٠ ا ما الما من

(١٤) الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد: هامش على كتاب ( مقالات الإسلاميين ) للأشعري . الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ ، مكتبة النهضة القاهر قص ٣٦ .

Upload by: altawhedmag.com

(١٥) المرجع السابق: ص ٣٧. المرجع السابق : ص ٢٧ .

[٥٢] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

that that's explain to the grant with the

# باب الافتصاد

من الأحاديث التي اشتهرت على السنة الناس بالأمس واليوم ما روي عن الرسول - علية - أنه قال: وهذا وكل قرض جر نفعاً فهو ربا » وهذا الحديث ، ليس له إسناد صحيح ، فقد روى الحارث بن أبي أسامة في مسنده عن على رضي الله عنه قال رسول الله علية :

The second secon

The second secon

and the second second second second

And the second second second

And the last the sail for the last the sail of the sai

« على قرض جر منفعة فهو ربا » ، وفي اسناده أحد المتروكين . وله شاهد ضعيف عند البيهقي بلفظ « كل قرض جر منفعة فهو وجه من وجوه الربا » .

نعم هناك آثار موقوفة عن بعض الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، وقد تأخذ حكم المرفوع .

(انظر الحديث وبيان عدم صحته في سبل السلام ٣ – ٨٧٢، وكشف الحفاء للعجلوني ٢ / ١٢٥ وانظر كنز العمال ٦ / ١٢٣ حديث رقم ٩٣٧، والحديث ضعفه السيوطي ووافقه المناوي – انظر فيض القدير ٥ / ٢٨).

ولننظر بعد هذا في حكم المنفعة للمقرض : قال ابن قدامة في المغني :

إذا اثترط البسلف على البستلف زيادة أو هدية كان ربا

and the second s

« على قرض شرط فيه أن يزيده فهو حرام

# المنفعة للمقرض

د . على السالوس أستاذ الاقتصاد الإسلامي

[٥٣] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

Upload by: altawhedmag.com

بغير خلاف. قال ابن المنذر: أجمعوا على أن المسلف إذا شرط على المستسلف زيادة أو هدية فأسلف على ذلك أن أخذ الزيادة على ذلك ربا. وقد روي عن أبي بن كعب وابن عباس وابن مسعود أنهم نهوا عن قرض جر منفعة). (٤/ ٣٦٠).

#### وقال أيضاً بعد هذا :

و الن شرط أن يؤجره داره بأقل من أجرتها ، أو على أن يستأجر دار المقرض بأكثر من أجرتها ، أو على أن يهدي له هدية ، أو يعمل له عملا ، كان أبلغ في التحريم .

وإن فعل ذلك من غير شرط قبل الوفاء لم يقبله ، ولم يجز قبوله إلا أن يكافته أو يحسبه من دينه ، إلا أن يكون شيئاً جرت العادة به بينهما قبل القرض » .

وفط ابن قدامة من الآثار والأحاديث مايؤيد هذه الأحكام، ثم قال: « وهذا كله في مدة القرض، فأما بعد الوفاء فهو كالزيادة من غير شرط».

( راجع أيضاً هذا الموضوع في المجموع شرح المهذب للشيرازي ١٢ / ١٨٧ ، وكتاب الإجماع الابن المنذر ص٩٥ ، وغيرهما من كتب الفقه ) .

#### الأدلة من كتب السنة

المقرض ، ننظر في كتب السنة لنرى الأدلة التي المقرض ابنظر في كتب السنة لنرى الأدلة التي أشار اليها ابن قدامة ، وغيرها عما لم يشر إليه .

أولا : في سنن ابن ماجه نجد في باب القرض من كتاب الصدقات الحديث التالي :

[25] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

عياش ، حدثني عتبة بن حمار ، حدثنا إسماعيل بن عياش ، حدثني عتبة بن حميد الضبي ، عن يحيي بن أبي إسحق الهنائي ، قال : سألت أنس بن مالك : الرجل منا يقرض أخاه المال فيهدي له ؟ قال : قال رسول الله عليه : « إذا أقرض أحدكم قرضاً فأهدى له ، أو حمله على الدابة ، فلا يركبها ولا يقبله . إلا أن يكون جرى بينه وبينه قبل ذلك » .

وعقب الحديث الشريف علق المرحوم محمد فؤاد عبد الباقي بقوله نقلا عن الزوائد:

« في إسناده عتبة بن حميد الضبي ، ضعفه أحمد وأبو حاتم وذكره ابن حبان في الثقات » .

« ويحيي بن أبي إسحاق لا يعرف حاله » .

غير أننا في ترجمة عتبة هذا في ميزان الاعتدال نقرأ ما يأتي: «قال أبو حاتم: صالح الحديث، وقال أحمد: ضعيف، ليس بالقوى».

#### وفي تمذيب التمذيب: `

« قال أبو طالب عن أحمد : كان من أهل البصرة ، وكتب شيئاً كثيراً ، وهو ضعيف ليس بالقوي ، ولم يشتبه الناس حديثه . وقال أبو حاتم : كان جوالة في الطلب وهو صالح الحديث ، وذكره ابن حبان في الثقات » .

أجا يحيى بن أبي إسحق فهو من التابعين ، ترجم له الحافظ في تهذيب التهذيب ، وأشار إلى هذا الحديث فقال :

و يحيى بن أبي إسحاق الهنائي عن أنس في القرض .. هذا الحديث أخرجه ابن ماجه عن طريق إسماعيل بن عياش ، عن عتبة بن هميد ، عن يحيي بن أبي إسحاق الهنائي ، عن أنس . وقد رواه

سعيد بن منصور في السنن عن إسماعيل بن عياش فقال : عن يزيد بن أبي إسحاق الهنائي ، وكذا رواه البخارى في تاريخه من طريق إسماعيل لكن قال : ابن أبي يحيى الهنائي ».

والحديث ذكره السيوطي وحسنه ، ووافقه المناوي ، ولكن الشيخ الألباني ضعفه . ( انظر الحديث رقم ٤٦٧ في فيض القدير ١ / ٢٩٢ ، ورقم ٤٨٩ في ضعيف الجامع ١ / ١٥٣ ) .

النبا : روى الإمام البخاري في صحيحه عن سعيد بن أبي بردة عن أبيه قال : « أتيت المدينة فلقيت عبد الله بن سلام رضي الله عنه فقال : ألا تجيء فأطعمك سويقاً وتمرا ، وتدخل في بيت ؟ ثم قال : إنك في أرض – يقصد العراق – الربا بها فاش ، إذا كان لك على رجل حق فأهدى إليك حمل تبن أو حمل شعير أو حمل قت فإنه ربا » .

( انظر كتاب مناقب الأنصار – باب مناقب عبد الله بن سلام رضي الله عنه ، والأثر رواه عبد الرزاق في المصنف وفيه : يابن أخي ، إنكم بأرض تجار .. إلخ . راجع ج ٨ ص ١٤٤ ، وفي ص ١٤٣ أثر مثل هذا عن أبي بن كعب ، وفيه .. فخذ قرضك ، واردد إليه هديته ) .

أَلَّمُ : في مصنف عبد الرزاق نجد كثيرا من الآثار في بابين هما « باب الرجل يهدي لمن أسلفه » و « باب قرض جر منفعة » . من هذه الآثار :

1 = أخبرنا عبد الرزاق أخبرنا معمر ، عن أيوب ، عن ابن سيرين قال : تسلف أبي بن كعب من عمر بن الخطاب مالا – قال : أحسبه عشرة آلاف – ثم إن أبيا أهدى له بعد ذلك من تمرته ، وكان من أطيب أهل المدينة تمرة ،

فردها عليه عمر ، فقال أبي : أبعث بمالك ، فلا حاجة لى في شيء منعك طيب تمرتي ، فقبلها ، وقال : إنما الربا على من أراد أن يربي وينسىء ، ( ٨ ــ ١٤٢ ، وفي الصفحة تجد رواية ثانية لهذا الأثر .

ولا حظ أن القرض عشرة آل<mark>اف ، ول</mark>يس لفقير محتاج .

والأثر أخرجه أيضاً البيهقي - انظر الحاشية للشيخ المحدث حبيب الرهمن الأعظمي، وكنز العمال ٦ - ١٢٨ حديث رقم ٩٦٧).

أخبونا عبد الرزاق ، عن الغوري ، عن منصور والأعمش ، عن إبراهيم ، عن علقمة قال : إذا نزلت على رجل لك عليه دين ، فأكلت عليه ، فأحسب له ما أكلت عنده إلا أن إبراهيم كان يقول : إلا أن يكون معروفاً كانا يتعاطيانه قبل ذلك . ( ٨ / ١٤٣ ـ ١٤٣ ) .

٣ أخبونا عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر ، عن يحيى بن أبي كثير ، عن عكرمة ، عن ابن عباس قال: إذا أسلفت رجلا سلفا فلا تقبل منه هدية كراع ، ولا رعاية ركوب دابة . ( ٨ / ١٤٣ ) .

عبد الدوري ، عن عمار الدهني ، عن سالم بن أبي الجمد قال : جاء رجل إلى ابن عباس ، فقال : إنه كان جار سماك فأقرضته خسين درهما ، وكان يعث إلى من سمكه ، فقال ابن عباس : حاسبه ، فإن كان فضلا فرد عليه وإن كان كفافاً فقاصصه . ( ٨ / ١٤٣ – والأثر أخرجه أيضاً البيهقي

[٥٥] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

المعتصم بن صمادح

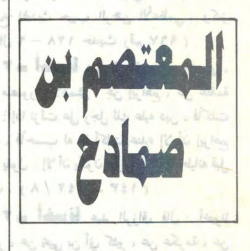
فع هذا المعترك تلك محمد بن أحمد بن صمادح التجيبي مدينة وشقة ، وملك بنو عم مدينة سرقسطه . ثم غلبوه على مدنيته . ثم ملك ابنه معين بن محمد مدينة المرية غصبها من عبد العزيز بن أبي عامر ، وخلفه ابنه أبو يحى المعتصم بالله وهو في سن الرابعة عشرة نشأ في ملك ضيق الرقعة ، فاستعاض منه سعة الخُلق وبعد الهمة ، وحلية العلم والأدب والسخاء الشامل ، والجود القمم حتى طاول المعتمد بن عباد كبير ملوك الطوائف ونافسه ، وحتى قال أمير المسملين ، يوسف بن تاشفين حينما لقيهما بالأندلس : « هذان رجلا هذه الجنيرة». قال ابن خلكان: « وكان رحب الغناء جزيل العطاء ، حليما عن الدماء ، طافت به الآمال ، و اتسع في مدحه المقال ، وأعملت إلى حضرته الرحال ، ولزمه جماعة من فحول الشعراء » .

وقال الفتح بن خاقان : « تلك أقام سوق المعارف عل ساقها ، وإبدع في انتظام مجالسها واتساقها ،وأوضح رسمها ، وأثبت في جبين أيامه وسمها . لم تخل أيامه من مناظره ، ولا عمرت إلا بمذاكرة أو محاضرة .

وكانت دولته مشرعاً للكرم ، ومطلقاً للهمم ، فلاحت بها شموس ،وارتاحت فيها النفوس . ونفقت فيها أقلام الأعلام ، وتدفقت فضيلة الشيخ السيد عبد الحليم ماجستير في الأدب العربم

cal als an , till to : had alle , all

عد ال في عمل طي قرق فقلها ،



الأندلس في أمر مريح – زال عنها سلطان الخلافة فاضطربت ، وفقدت . رواسيها من بني أمية فمادت . وأصبحت كرقعة الشطرنج يتغالب الملوك على كل بيت فيها ، كل قوي يحوز فيها ما وسع حوله وهمته . والعيش غلاب . « والبر أوسع الدنيا لمن غلبا » .

[٥٦] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

add , (A \ 431 - eller land low

فملكه الغم ، وناديه الحزن ، وكان أسعد ابن صاحبه جدا ، نجاه الموت من الإسار ، وأنقذه الحمام من المذلة والعار . ورحمه الله أبا الطيب : رب عيش أخف منه الحمام .. يقول ابن بسام : وكان بين المعتصم وبين الله سريرة أسلفت له عند الحسمام يدا مشكورة . فمات وليس بينه وبين حلول الغافرة به إلا أيام يسيره في سلطانه ويلده وبين أهله وولده » .

دع ما نمق الكتاب ، وأنشد الشعراء :
ودع أربعين عاما طواها الزمان كأنها أحلام،
وانظر المعتصم ليلة الخميس لشمان بقين من
شهر ربيع الأول سنة أربع وثمانين
وأربعمائه ـ الليلة التي طلع عليه بالردى
فجرها ـ ها هو ذا على فراش الموت في
قصره بالمريه ، ومعسكر بن تاشفين على
مقربة من المدينة ، تُرى خيامه ، وتسمع
صوضاؤه . ويسمع المعتصم وحبه من
الجيش اللجب والجند المصطخب ، فيقول
كأن لم ينعم بالملك والجاه أربعين عاما : لا
إله إلا الله نقص علينا كل شيء حستى
الموت . قالت أروى إحدى جواريه : فدمعت
لي بصوت لا أكاد أسمعه :

وترفق بدمسعك لا تفنه فسبين يديك بكاء طويل

السيد عبد المليم محمد مسين

بحار الكلام . كأجادة بن عمار وابداعه في قوله معتذرا من وداعه أمعتصما بالله والحرب ترتمي بأبطالها والخيل بالخيل تلتقي دعتني المطايا للرحيل وإنني لأفرق من ذكر النوى والتفرق وإني إذا غربت عنك وإنما

جبينك شمس والمرية مشرقى وكان المعتصم كالمعتمد بن عباد، شاعرا مجيداً :كتب إلى الوزير الشاعر بن عمار:

وزهدني في الناس معرفتي بهم

وطول اختيارى صاحبا بعد صاحب فلم تُرنى الأيام خيلا تسرنى مباديه الإساءنى فى العواقب ولاقلت أرجوه لدفع ملومه

من الدهر الإكان إحدى المصائب طوى الأمير أربعين عاما في إمارته ، شاع فيها ذكره ، ونبه اسمه ، وجلب الدهر أشطره وخبر أحداثه وعبره ثم حُم القضاء .

بعث ابن تاشفين جنوده على ملوك الطوائف تثل عسروشهم ، وتعفى على آثارهم، ولقى « رجلا الجزيرة » الصدمات الأولى ، فدارت على المعتمد الدائرات ،فإذا هو أسير أغمات وللمعتمد بن عباد قصة ملؤها العبرات والزفرات .

[٥٧] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله وآله ومن والاه وبعد:

**العاشرة:** مجاوزة أمر الله تعالى وتعدى حدوده توقع فى التعب والنصب والمشقة.

قَالَ سبحانه ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَداءَنَا لَقَد لُقِينًا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾ فلقد سار موسى عليه السلام وماشعر بالتعب والنصب إلا بعد ما تجاوز المكان الذي حدده الله تعالى للقاءه ، فإن كان تجاوز المكان المحدد للقاءه يوقع في النصب ، فما بالك بالذين يتجاوزون حدود الله وأحكامه وشرائعه ، لاشك أن مجاوزتها توقع في الشقاء والضنك، ولو علم الخالفون لشرع الله أن ما هم فيه من متاعب وأزمات وكوارث سببها البعد عن الله وعن دينه وعن تطبيق شريعته وتعظيمها وتنفيذ أوامرها والابتعاد عن نواهيها ، ومن ثم فإن هذا الواقع لن ينصلح إلا بالرجوع إلى الله وتنفيذ أحكامه وتعظيم شرعه والانقياد والإذعان والاستسلام لأوامره ، ولذلك فإن موسى عليه السلام لما رجع إلى المكان الذي تجاوزه زال عنه التعب مع أن تجاوز هذا المكان لم يكن حراماً ولا مكروها ، ولذلك إذا أراد الناس اليوم أن يزول عنهم الشقاء والضنك فليرجعوا إلى ربهم حتى نوفع عن

أنفسنا ما نحن فيه من بلاء ، فقد قال ا

سبحانه ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [ سورة طه الآية :

فالمعيشة الضنك والكوارت والأزمات مقصودة ليرجع الناس إلى ربهم فيعظموا شرعه ويطيعوا أمره وكما قال سبحانه ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهُلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَقُوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتِ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِن كَذُبُوا فَأَخَذُناهُم بِمَا كَالُوا يَتَيْهُم بَأْسُنَا يَبَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ وَلَكِن أَقُلُ أَقُولُ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا يَبَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ وَفَكِن اللَّهِ فَلَا مَقْوَلُ الْقُرَى أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا يَبَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ وَفَكِن اللَّهِ فَلَا مَوْنَ وَفَكُن اللَّهِ فَلَا الْقَرْمُ عَمْ اللَّهِ فَلَا الْقَرْمُ عَمْ اللَّهِ فَلَا الْقَرْمُ عَمْ اللَّهِ إِلَّا الْقَرْمُ اللَّهِ فَلَا الْقَرْمُ اللَّهِ إِلَّا الْقَرْمُ اللَّهِ إِلَّا الْقَرْمُ اللَّهِ إِلَّا الْقَرْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَلَا اللَّهُ أَلَا اللَّهُ أَلَا اللَّهُ الْحَاسِرُونَ ﴾ [ سورة الأعراف اللَّه اللَّهُ الْمُعاسِرُونَ ﴾ [ سورة الأعراف اللَّه اللَّمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ الْمُلُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُرْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّ

محمد رزق ساطور

#### الحادية عشر:

في قوله تعالى ﴿ أُرَأَيْتَ إِذْ أُويْنَا إِلَى الصَّحْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ ﴾ فالنسيان عذر شرعي ، ولذلك لما اعتذر إليه بالنسيان قبل منه ، والله سبحانه وتعالى قد أكرم أمتنا كما قال رسول الله عَلَيْتُ ﴿ إِنْ الله تَجَاوِز عن أَمتي الحُطأ والنسيان وما استكرهوا عليه ه (۱) . ولذلك قال عَلِيْتُ ﴿ من أكل ناسياً وهو صائم فليتم صومه فإنما أطعمه الله وسقاه ه (۱) .

دروس وعبر موسی قصت علیهالسلام

فغيلة النيخ

مدير إدارة التعليم وشئون القرآن بالمركز العام

[٥٨] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

« وقال الحسن ومجاهد : إن جامع ناسياً فلا شيء عليه »(٣) .

#### وقال عطاء :

« إذا تطيب أو لبس جاهلاً أو ناسياً فلا كفارة عليه «<sup>(2)</sup>». وبوب البخاري باب إذا رمى بعد ما أمس أو حلق قبل أن يذبح ناسياً أو جاهلاً<sup>(2)</sup> ولذلك إذا اعتذر إليك أخوك بالنسيان فاقبل منه . وسوف يأتي بعد ذلك إن شاء الله تمرة ذلك .

#### الثانية عشر:

في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إلاَّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾ وفيها نسبة الأشياء المكروهة والنسيان منها إلى الشيطان مجازا لأن العجز والنقص والمكروه والخبيث يناسب الشيطان وعليه يتنزل وفي نفس الوقت لآ ينسب لله تعالى ذلك تأدبا معه سبحانه وتنزيها له عن أن تنسب له النقائص تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا ، ولذلك لما وكو موسى عليه السلام الذي من عدوه فقضى عليه قال ﴿ هَذَا مِن عَملِ الشَّيْطَانِ اللَّهُ عَدِّ مُضَّلُّ مُبِينٌ ﴾ والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ . قُلْ كُلِّ مِّنْ عِندِ الله فَمَال لَهُولاء الْقَوْم لا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ مَّا أُصَابَكَ مِنْ حَسَنَة فَمِنَ اللَّهِ وَمَاأَصَابَكَ مِن سَيِّمَة فَمِن نَّفْسك .. ﴾ رسورة النساء الآيتان: ٧٨ ، ٧٩ )، فمع أن الكل من عند الله فالحسنة إنعام من الله وأما السيئة فابتلاء منه ، فنسبت

الحسنة إلى الله تعالى رحمة وإحساناً وتفضلا وكرماً ، ونسبت للإنسان السيئة لأن الشدة والمكروه والمشقة والأذى تليق بحال الإنسان، وقد قال نبى الله أيوب كما قال سبحانه ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدُنَا أَيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أنَّى مَسِّنَى الشَّيْطَانُ بِنُصْب وَعَذَابٍ ﴾ (سورة: ص ٤١) فأسند المس إلى الشيطان مع أن الله تعالى هو الذي مسه بذلك على طريقة التأدب مع الله وتنزيهه سبحانه من أن ينسب إلى مالا يليق ، لكن القبيح يتنزل على الشيطان وبه يليق، ولذلك قال الغلام لموسى عليه السلام ﴿ وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره .

#### الثالثة عشر:

#### قبول العذر والتسامح:

عن الرفيق والخادم وعدم تأنيبه ، فمع نسيان الفتى وتقصيره في تذكير موسى عليه السلام وإعلامه موسى عليه السلام منطلقاً حتى شعر بالتعب ومع ذلك لم يعنفه ولم يؤنبه أو يعاتبه بل قال له ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلْ عَلَى اللهُ عَل

#### فقبول المعذرة والرفق:

أنفع للإنسان من الشدة ، وهذا هو خلق الأنبياء الرفق والرحمة ، ولذلك كان موسى عليه السلام رفيقاً مع فتاه ، والنبي عليه كان من أرفق الحلق بعباد الله ، فعن أنس بن مالك

رضي الله عنه قال: مر النبي عَلَيْهُ بامرأة تبكي عند قبر فقال: اتقى الله واصبري قالت إليك عني فإنك لم تصب بمصيبتي ولم تعرفه - فقيل لها: إنه النبي عَلِيْهُ فأتت النبي عَلِيْهُ فأتت النبي عَلِيْهُ فأتت النبي عَلِيْهُ أَعْمَد عنده بوابين فقالت: لم أعرفك فقال: إثما الصبر عند الصدرة الأولى "(1).

وهذه المرأة حينا رأى النبي الخاه الزائد الممترج بالنواح وغيره كما ذكر القرطبي وأيده ابن حجر في الفتح (٧)

نصمها وأرشدها وعلمها برحمة ، فلم يزجرها ابتداء ، ولم يقل لها ما هذا السخط على القدر، وما هذا الجزع من أمر الله ، وما هذا الانتهاك للحرمات ... إلى غير ذلك من العبارات التي يمكن أن تقال لملها ، وإنجا حضما على تقوى الله وأمرها بالصبر حتى تتقوى على المصيبة وترضى بقدر الله فردت عليه ردأ ما كان ينبغي لها أن ترده وكأنها تزجره وتهجر ما يقول لها ، وفي رواية أبي يعلى أنها قالت : « ياعبد الله أنا الحرى الثكلي ولو کنت مصاباً عذرتنی «(^) و کانها قابلت النصيحة بتمنى الشر لهذا الناصح حتى يعذرها ويقدر ماهي فيه بزعمها ، وفي ردها تطاول لا يخفي ورد للنصيحة ، ومع كل ذلك لم يعنفها النبي عراقة ولم يوبخها وانصرف عنها ، ولما فعبت إليه تعتفر ماكلمها فيما حدث ولا عاتبها فيما قالته له وإنما أكمل لها

[٥٩] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

النصيحة التي بدأها عند القبر بقوله « اتقى الله واصبري » ليقول لها « إنما الصبر عند الصدمة الأولى » . لو حدث هذا مع أحد متعالمي والتقريع والسب والشم ، ولقال لها والشم ، ولقال لها يأمرك بالمعروف وينهاك عن المنكر بمثل ذلك ،... ولكن النبي المناب في يعرض عن كل ذلك لأن العتاب في هذه الحالة لن يفيد ، وربما يقسى القلب نظراً لانشغاله بالمصيبة عن النصيحة ، وقال ابن حجر :

وفي هذا العديث من الفوائد غير ماتقدم ماكان فيه علية من من التواضع والرفق بالجاهل ومسامحة المصاب وقبول اعتذاره ».

فهذا هو خلق الأنبياء العفو والتسامح والتغاضي عن تقصير وعيوب الناس رجاء أن ينصلح الحال.

#### الرابعة عشر :

غيداً مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةٌ مُنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةٌ مُنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةٌ مُنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةٌ مُنْ السلام العبد الصالح الذي ارتحل ليتقي به ويتعلم منه وأولى صفاته أنه من عباد الله الذين زكاهم الله، ثم من صفاته الرحمة ولذلك لابد في الدعاة من صفة الرحمة ، فلو خلت الدعوة من الرحمة لما كانت دعوة اللخير ، ولذلك قال سبحانه لرسوله للخير ، ولذلك قال سبحانه لرسوله الله عمد عَيَّاتِينَ : ﴿ فَهَمَا رَحْمَةٍ مِّن الله لله

لِنتَ لَهُم وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ
لاَنفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾. (سورة الله عمران: ١٥٩)، وقال سبحانه ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةُ لَلْقَالَمِينَ ﴾ (سورة الأنبياء: ١٠٧)، فالداعي إلى الله ينبغي أن يتحلى بالرحمة لأن دين الله رحمة ولا يصل إلى القلوب إلا بالرحمة ولا يصل إلى القلوب إلا بالرحمة و

#### الخامسة عشرة:

في قوله تعالى : ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّذُنَّا عِلْمَا ﴾ .

وعند هذه الآية صل المتصوفة ضلالاً بعيدًا فقالوا عن هذا العلم العلم اللدني يقصدون بذلك أن علم الباطن أو مايسمي بعلم الحقيقة هو العلم اللدني وعلم الشريعة ، هو علم الظاهر ، ثم دفعهم ذلك إلى الافتراء على الشرع والكذب على الله تعالى ، بأن اللفظ يحتمل الظاهر وهو علم الشريعة ، والباطن وهو علم الحقيقة ولذلك يقول عبد الكريم الجيلاني: (٩) واعلم أن الخضر عليه السلام قد مضى ذكره فيما تقدم خلقه الله تعالى من حقيقة ونفخت فيه من روحي فهو روح الله فلهذا عاش إلى يوم القيامة اجتمعت به وسائته ومنه أدوى جميع مافي هذا البحر الحيط ، .

ثم ذكر في قوله تعالى : ﴿ إِنَّنِي اللهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُنِي ﴾ أنا اللهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُنِي ﴾ (سورة طه الآية : ١٤) فقال : « ثم فسر الجملة بقوله لا إله إلا أنا

يعنى الإلهية المعبودة ليست إلا أنا فانًا الظاهر في تلك الأوثان والأفلاك والطبانج وفي كل ما يعبده أهل كل ملة ونحلة فحا قلك الالمة كلما إلا أنا وهذا أثبت فم لفظة الآلهة وتسميته لهم بهذه اللفظة من جهة ما هم عليه في الحقيقة تسمية حقيقية لا مجازية ولا كما يزعم أهل الظاهر أن الحق إغا أراد بذلك من حيث أنهم سموهم آلهة لا من حيث أنهم في أنفسهم هم هذه التسمية .. ، (۱۱) ، أنظر كيف أدى ادعاء الظاهر والباطن إلى ذلك الكفر الصريح والإلحاد القبيح والحلول الشنيع ، ولذلك أدى هذا إلى قوطم « معاشر الأنبياء أوتيتم اللقب وأوتينا ما لم تؤتوه »(١١) وقالوا: « خضنا بحراً وقف الأنبياء بساحله »(١٠) ، وأدى ذلك إلى عدم الاهتام بالظاهر ، فربما يظهر من الرجل الفحش فيسمون ذلك الفحش كرامة بناء على تأويل الظاهر والباطن وبناء على أن خرق السفينة خراب ومصيبة، وقتل الغلام فساد واعتداء هذا في الظاهر لكن الباطن كان على غير الظاهر ، وهذا من أبين الفساد وأضله فإن الشرع إذا أمر بشيء فهو الخير الذي ما بعده خير حتى وإن كان ظاهره لا يدل على ذلك من وجه كما قال سبحانه ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ حَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُوا شَيْئًا وَهُوَ شُرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ

[ ٠٠] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

لائعلمون في (سورة البقوة: ٢١٦)، وقال سبحانه وتعالى في ٢١٦) في القصاص حَياة في القصاص حَياة في القصاص قتل ولكنه حياة للأمة والأفراد، فالغيط في المحم على مشروعية الفعل لم يجز لنا أن على مشروعية الفعل لم يجز لنا أن على بطلانه وجب رده وإنكاره من عقيدة الصوفية حتى يظهر لكل دي عيين أن هذه العقيدة فاسدة باطلة لا يحل لمسلم أن يعتقدها بل عليه أن يترأ منها:

مثال: في كرامات معمد الشربيني: قال الشعراني: لما ضعف ولده أحمد وأشرف على الموت وحضر عزرائيل (١٢) لقبض روحه قال له الشيخ ارجيج إلى ربك راجعه فان الأمر نسخ فرجع عزرائيل (١٢) وشفى أحمد من تلك الضعفة وعاش بعدها ثلاثين عاماً " ( ا و كان يقبض كل شيء يحتاجون إليه للبيت وغيره ويعطيه هم »(۱۳) وقال ولده « كان الشيخ يقول لعصاه كوني صورة إنسان من الشجعان فتطور في الحال ويرسلها في حوائجه ثم تعود عصا ،.. وكان إذا أراد أن ( يعدى ) في البحر يقول له (العدى) هات كراء فيقول الشيخ عدنا لله يافقير فيعديه فأبي عليه يوماً وقال له زمقتنا بحمارتك فقال الشيخ هاالله وطافها

الإبريق فأخذ بال البحر كله فيه ووقف المركب على الأرض فاستغفر المعدى وتباب فعب الإبريق في البحر ورجج البال كما كان إذا احتاج لضيفه أو لبيته عملاً أو لبناً أو غير خلف فيقول للنقيب خذ هذا الإبريق واملاً من ماء البحر فيملؤه فيجده عسلاً أو لبناً أو غير ذلك على وفق ما يحتاج إليه ، ا ه .

أُرْأَيْت لو أن الشيطان أراد أن ينسج الضلال أكان يستطيع أن يأتي بذلك أم أن جال هؤلاء يدل على أنهم بلغوا في الطريق دركة سحيقة كما قيل:

وكان فتى من جند إبليس فارتقى به الحال حتى صار إبليس من جنده

مثاله: في كرامات أحمد الترماينني : ومن ذلك أن رجلاً جاءه مولود أسمر مخالف للونه ولون أمه فاشتبه الرجل بزوجته وأساء الظن بها ثم وقف على درس الشيخ فكاشفه الشيخ وقال إن الله تعالى قد حرم الجماع في الحيض لحكمة فمن فعل ذلك وأتاه ولد أسمر مخالف للون أبيه وأمه فلا يلومن إلا نفسه ، فعلم الرجل أنه هو المراد بهذا الكلام ... (١٤) ومن العجانب التمري في الغلال والكذب ومن ذلك ، فمن أعجبها أنه يعطى تميمة للرجل - وتعليق التمام شرك بالله - الذي يريد - يعني الدخول في المعركة - فلا يؤثر فيه السلاح

وهو حاملها مهما ضرب به ولذلك كان من يحضو الحروب يأخذون ذلك منه فلا يضرهم شيء . . . اه (<sup>( 1 )</sup> )

مثاله: في كرامات عبد الخالق الفجدواني : « قال للشيخ ما حقيقة الذكر الخفي وكيف طريقه فإن العبد إذا ذكر بالجهر وبتحريك الأعضاء يطلع الناس عليه وإن ذكر بالقلب فالشيطان يطلع عليه لقوله صالة إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم ، فقال له الشيخ إن هذا علم لدنى وإن شاء الله تعالى يجمعك الله على أحد أوليائه فيلقنك الذكر الخفى فكان الخواجة -هكذا - ينتظر وقوع هذه البشارة حتى جاء الخضر عليه السلام إليه فقال له أنت ولدى ولقنه الوقوف العادي وعلمه الذك المعالمة الم

( وعلى الجملة فقد حصل العلم القطعي ، واليقين الضروري واجتماع السلف والحلف على أنه لا طريق لمعرفة أحكام الله تعالى التي يعرف شيء منها إلا من جهة الرسل ، فمن قال إن هناك طريقا آخر يُعرف بها أمره ونهيه غير الرسل بحيث يستغنى عن الرسل فهو كافر يقتل ولا يستتاب ولا يحتاج معه إلى سؤال ولا جواب » ا ه .

وللحديث بقية إن شاء الله .

محمد رزق ساطور

Upload by: altawhedmag.com

#### من أخبار الجماعة

- الرئيس العام بعد زيارة لانجلترا وأمريكا :
- الدعوة إلى الله أكثر أهمية لأهل الأرض من الشمس في كبد السماء.
  - ستة من الجنود الأمريكيين يشفرون إسلامهم على يد الرئيس العام .

#### أجرى العديث جمال سعد حاتم

على بسلامة الله فضيلة الشيخ صفوت نور الدين بعد زيارة لانجلترا وأمريكا استغرقت حوالي ما يقارب الشهر وبمجرد عودته كان لمجلة التوحيد هذا اللقاء مع فضيلة الشيخ ليحدثنا عن رحلته وما حققته هذه الزيارة .

يقول الشيخ صفوت نور الدين بداية أحمد الله فقد أشرقت شمسه فملأت الأرض نوراً وبعث برسول فملأ القلوب إيماناً ، والحمد لله أن الأرض لم تخل من داع يدعوا إلى الله في أرجائها حتى تبقى حجة الله قائمة على أهل الأرض ﴿ لِكَي لاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ حُجَة بَعد الرسُل ﴾ .

أحا عن الزيارة القصيرة التي مورت فيها بين انجلتوا وبعض ولايات أمريكاً الشمالية وحضوري بعض المؤتمرات وزيارة بعض مراكز الدعوة هناك .

وقد كانت زيارتي الأولى لبريطانيا لحضور مؤتمر عقدته جمعية إحياء منهاج السنة في جامعة لستر بمدينة لستر وقد حضر المؤتمر ما يزيد على ثلاثة آلاف مسلم ومسلمة وكان لباس المسلمات سابغاً في غالبه حتى كانت عدد المنتقبات من المسلمات تقترب من ٥٠٠ منتقبة ولكن اللسان أعجمي .. فالتعرف على الإسلام من منابعه صار صعباً عسيراً يحتاج إلى صبر وإخلاص وعلم بدين الله وحال القوم الذين تدعوهم .

أم زرت مدينة برمنجهام وصليت في بعض مساجدها الفسيحة وزرت مدرسة الهجرة الإسلامية . وسعدت بلقاء المشرف عليها الأستاذ محمد عبد الكريم ثاقب وهو خريج الجامعة الإسلامية بالمدينة وقدر زار المركز العام لأنصار السنة قبل ذلك .

أم انتقلت إلى شيكاغو في رحلة طويلة حيث جمعية

الهدي الإسلامي التي تم افتتاح مسجد لها ومدينة شيكاغو مترامية الأطراف يتركز المسلمين فيه في عدد من المواقع ليس من بينها هذا الموقع الذي اختارته جمعية الهدي مسجداً لها . ولكن العادة أن يتجمع المسلمون حول مساجدهم فيكثر وجودهم .

شم حضرت إلى نيويورك لحضور حفل افتتاح مدرسة النور الإسلامية وقد زرت فصولها وحضرت عدة اجتهاعات لمناقشة مشاكلها وطرق التدريس فيها ومناهجها ومناهج التربية الدينية واللغة العربية .

### الرئيس العام في ديترويت ويحاضر في أحد معسكرات الجيش الأمريكي

وكان من أفضل اللقاءات التي عقدتها في أحد معسكرات الجيش الأمريكي في ولاية ميتشجان بمدينة ديترويت حيث توجد أكبر الجاليات الإسلامية عدداً في الولايات المتحدة الأمريكية ، ومدينة دير يورن وهي أحد '

[٦٣] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

ضواحي ديترويت حيث توجد الجمعية الإسلامية الأمريكية، وبها مسجد فسيح يتسع لعدة آلاف من المصلين، يؤدى في صلاة المغرب والعشاء وعادة ما يزيد على ٣٠٠ مصلى يومياً، ومعظهم من المسلمين العرب حيث يسهل على المحاضر العربي اللقاء بهم.

### الدعوة إلى الله في الجيش والسجون والمدارس

ويواصل فضيلة الشيخ صفوت نور الدين حديثة المجلة التوحيد عن زيارته الأخيرة فيقول أن الدعوة إلى الله في السجون والمدارس الأمريكية بل وفي الجيش الأمريكي لها الأثر الطيب وقد التقيت بعدد من الدعاة من أهمهم هذا المسلم العربي الذي مكث في أمريكا حوالي خمسة وثلاثون عاماً. وهو يعمل في الدعوة إلى الله متطوعاً حيثًا يتاح له. وقد سجلت لع بعض أشرطة الفيديو في بعض المدارس للحديث عن الإسلام، وهو يقوم بالدعوة إلى الله في أحد معكسرات الجيش الأمريكي كل يوم أحد منذ اثنى عشر عاماً بلا انقطاع.

## ثلاث آلاف جندي أمريكي يشهرون إسلامهم على يد داعية مسلم

وقد أسلم على يد هذا الداعية ما يقرب من ثلاث الاف وخسمائة جندي أمريكي ، وقد دعاني لحضور أحد تلك اللقاءات وألقيت محاضرة أشهر ستة من الجنود الأمريكان إسلامهم أثناء هذا اللقاء . وقد أحسست بالسعادة الغامرة التي تكتنفهم بعد إشهار إسلامهم وهو أمر ينشرح له صدر كل مسلم محب لدينه .

وقال فضيلته أن الوجه المشرق للدعوة إلى الله تعالى لا ينبغي أن تعرف أن المجتمع المادي المنغمس في المادية المفرطة بأخذ الناس أخذاً أيماً فيسلخهم من دينهم ، لذا فإن عدد المسلمين الذين يؤدون الصلاة ضئيل جداً بالنسبة لعدد المسلمين الموجودين فضلاً عن عدد المسلمين الملتزمين بآداء تعاليم الدين الحنيف لذا فإن الدعوة إلى ضرورة حياة في هذه البلاد ، ولا يباح لمسلم السكن في هذه البلاد إلا أن يكون همه هو الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى .

والله من وراء القصد.

مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية

إدارة الجمعيات - تسجيل

#### شهادة

لشهر الجمعيات والمؤسسات الخاصة طبقًا للقانون « ٣٣ ، لسنة ١٩٦٤ م .

تشهد مديرية الشنون الاجتماعية بالدقهلية أن جمعية / أنصار السنة المحمدية بدموه مركز دكرنس قد تم شهرها تحت رقم ( ٧٨٨ ) بتاريخ ١٤ / ٨ /١٩٩٥م . طبعًا للقانون « ٣٣ » لسنة ١٩٦٤ م بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون .

تحريرًا في : ١٤ / ٨ / ١٩٩٥ م .

مدير المديرية عبد الرازق

[٦٣] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

## المسلمون يمققون انتصارات كبيرة في البوسنة . . . ومدينة « بانيا لوكا » المعقل الرئيسي للصرب على وشك السقوط . . .

وسط ردود الأفعال التي انطلقت من مكان تنتقد المجتمع الدولي ... المتآمر على المسلمين في كل مكان ... حققت القوات البوسنة انتصارات كبيرة خلال المعارك التي خاضتها في الآونة الأخيرة ... وفي ظل عالم لا يعترف بالضعفاء فقد استطاعت القوات المسلمة في البوسنة تدعمها القوات الكرواتية تحرير ما يقرب من ثلاثة آلاف كيلو متر مربع من الأراضي البوسنية التي احتلتها الصرب خلال الأعوام السابقة ...

وقف أشارت آخر التقارير العسكرية قبل دقائق من كتابة هذا الخبر بأن القوات البوسنية قد قامت بتحرير النبى عشر قرية وأنها قد استولت في طريقها على مدينتي « سانس موسك » و « بيدروف » الواقعتين على الطريق إلى مدينة « بانيا لوكا » التي تعد أهم معقل للصرب في البوسنة ... في نفس الوقت الذي قد فرَّ فيه الآلاف من خناذير الصرب هرباً من شدة المعارك إلى مدينة « بانيا لوكا » .

ووسط الانتصارات التي تُم تحقيقها على أيدي الفيلق الثاني ووصولهم إلى الطريق المؤدي إلى المدينة يشعر المسلمون بالخطر الشديد لوجود حوالي خمسة وثلاثون ألف بوسني وكرواتي يعيشون في « بانيا لوكا » ويتعرضون منذ ثلاث سنوات لعمليات تطهير عرقي على أيدي الصرب .

وعلى مستوى ردود الأفعال فهناك ارتياح للأخبار التي تفيد عن تقدم القوات المسلمة في البوسنة في أنحاء الدول الإسلامية ..

واستجابة للنداءات التي نادت بها الشعوب الإسلامية بمناشدة قادتها بضرورة دعم البوسنة فقد قرر ممثلوا الدول الإسلامية المشاركة في مجموعة الاتصال الإسلامية حول البوسنة في ختام اجتماعاتهم بماليزيا تزويد جيش البوسنة بالسلاح وعدم الالتزام بالحظر غير المشروع على المسلمين في البوسنة ، كما اعتمد وزراء الحارجية والدفاع في المجموعة المساعدة والتعبئة للبوسنة برعاية الدول الـ(٣٥) الأعضاء في منظمة المؤتر الإسلامي .

وعلى مستوى الجهود السلمية لحل الصراع في البوسنة ورغم الضغوط التي تفرضها أمريكا على المسلمين هناك لقبول خطة السلام الأمريكية أعلن الرئيس البوسني على عزت بيجوفتش أن الاعتراف بكيان يطلق عليه جمهورية الصرب داخل البوسنة والهرسك « دواء مر لكنه ليس قاتلاً » ، وقال إنه قبل ذلك على مضض حتى لا يغضب الأمريكان وأننى لم أرغب في الدخول في خلاف مع الأمريكان بسبب هذا الاسم ، والمخاطرة بوقف الغارات التي يشنها حلف شمال الأطلعلي .

وبقي لنا كلمة وهي مناشدة الزعماء المسلمين بالمزيد من الخطوات والأفعال بدون انتظار لأن تصدر ردوداً للأفعال . للأفعال . وقد المسلمين المسلمي

سكرتير التحرير: جمال سعد حاتم

Thomas Ile, Ille do.

[٣٤] التوحيد السنة الرابعة والعشرون العدد الخامس

# الشيخ عبد اللطيف مشتهري في ذمة الله

ولا الشيخ رحمه الله في ١٩١٥/٨/١م بقرية «كوم حللين » منيا القمح شرقية . ودخل مدرسة سنهوت لمدة أربع أعوام حفظ فيها القرآن كاملاً . ثم التحق بمعهد الزقازيق الأزهرى لمدة تسعة أعوام ، وكان في دراسته من المتفوقين . . والتحق بكلية أصول الدين شعبة التفسير والحديث لمدة أربعة أعوام نال بعدها شهادة العالمية .

ته التحق بقسم الدعوة ملحقاً بنفس الكلية ، وتخرج عام ١٩٤٤م وكان ترتيبه الأول على مستوى الجمهورية ونال العالمية مع إجازة الدعوة والإرشاد .

و المبع عينته وزارة الأوقاف إماماً وخطيباً لمدة عامين ، ثم ترقى من واعظ إلى مراقب وعظ ثم وكيلاً للدعوة على مستوى الجمهورية ، ثم مديراً للوعظ وظل هكذا حتى الإحالة للمعاش .

وكن نشاطه الخاص فقد استدعته المملكة العربية السعودية ثلاث مرات ومنها مرة كأستاذ زائر لإلقاء محاضرات على رواد معهد الدعوة الإسلامية بالرياض .

وقد نال إعجاب الجميع حتى رجوه أن يمد الإعارة ، وكذلك دُعي إلى الكويت ثلاث مرات ، وكذلك عمان .. حيث تولى الإذاعة الموجهة إلى إقليم ظفار ضد المتمردين . وقد هدى الله الكثير على يديه .

وفهب إلى السودان ثلاث مرات وإلى سوريا كواعظ عام لجميع مناطقها أيام الوحدة مع مصر وكانت اللاذقية أشدها تأثيراً وعند عودته قام الآلاف بمظاهرات عارمة مطالبين بعودته .

عمل في حقل الجمعية الشرعية منذ عام ١٩٢٧م . وكان محبوباً من الجميع وتم انتخابه رئيساً عاماً للجمعية الشرعية ، وإماماً من أثمة أهل السنة .

أُخْدِجُ للإسلام نحو اثنى عشر رسالة منها على سبيل المثال « مدرسة الصوم » و « هذه دعوتنا » و « أنت تسأل والإسلام يحيب » و « الدنيا مع الآخرة على طريق الإسلام » و « الإيمان والمؤمنون » و « المسجد الأقصى ومعركة النصر والفتح » و « شريعة الله في الصيام والصلاة » و « رأي الدين والعقل والقانون في تحديد الملكية » .

بَالْإِضَافَةُ إِلَى جَهُودُهُ المُسموعةُ والمُرئيةُ في مجال الدعوةُ إِلَى اللهُ تعالى وفق المنهج السديد للكتاب والسنةُ واتباعاً لأمر الله وسيراً على منهاج رسوله الأكرم عَيْنِيِّيُّهُ .

أو المكتبة الإسلامية بالكثير من الشرائط (٢٥٠) شريط في تفسير القرآن كاملاً ، وعشرات الأشرطة في التفسير الموضوعي للقرآن الكريم ، وغيرها .

استجد رحمه الله يمارس نشاطه ، في حقل الدعوة على الرغم من مرضه وتقدمه في السن حتى وافته المنية بعد ظهر الاثنين الموافق ٢٥/٨/٢١ هـ – الموافق ١٩٥/٨/٢١ م عن عمر يناهز «٨٠» عاماً ودفن في بلدته ، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تبتهل إلى الله سبحانه أن يرحم فقيدنا وأن يجعل مثواه الجنة مع الشهداء والصالحين . إنه نعم ذلك وهو القادر عليه .

أبو العطا عبد القادر مدير إدارة العلاقات العامة بالمركز العام



#### تأسست عام ١٣٤٥ - ١٩٢٦م

الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب.

وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة والصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

ومِن أهدافها :

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملًا وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينية مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية/العاشر من رمضان/المنطقة الصناعية ب٢ تلفاكس : ٣٦٣١٣ - ٣٦٣٣١ .