

تصددها جماعة أنصكارالسنُّنة المحتمديّة

شوال ١٠١١

العدد ١٠

السنة التاسعة



معروب معروب معروب معروب معروب المعروب المعروب

رفيس التعرير . أحمد فهمى أحمد

صاحبة الإستيان:

جماعة أنصارالسنة المحمدية - المركز العام بالمتاهرة جماعة أنصارالسنة المحمدية - المركز العام بالمتاهرة جميع الامشتراكات مترسيل باسم أمين الصندوق الادارة: ٨ شارع ووله بعابدين المقاهرة - المفويه ١٥٥٧٦

## النسخة

| ديثاران   | الجـــزائر    |           |          |
|-----------|---------------|-----------|----------|
| درهمان    | المفسرب       | ريالان    | السمودية |
| ٠٥٠ فلسا  | الخليج العربى | ٠٠٠ فلس   | الكسويت  |
| ٠ ١ فلسا  | اليمن وعدن    | ۰۰۱ قلس   | المسراق  |
| ۰۰ مرش    | لبنان وسوريا  | ۰۰۱ فلس   | الأردن   |
| ١٥٠ مليما | السودان       | ۰۰۰ فلس   | لييا     |
| ٠٠١ مليم  | مصـــر        | ۰ ۳ ملیما | تسونس    |

دول اوروبا وامریکا وباقی دول افریقیا وآسیا ما یوازی دولارا امریکیا او ثلاثة ریالات سعودیة

Upload by: altawhedmag.com

## بسم الله الرحمن الرحيم



## التوقيت الحق ٠٠ لدخول وقت الفجر

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ( وبعد ) \* ٠٠

من المعروف شرعا أنه لا تجوز الصلاة قبل دخول وقتها (۱) ووقت صلاة الصبح الذي لا يجوز أن تصلى قبله من الموضوعات التي أثيرت في كثير من المساجد في شهر رمضان الماضي فان الوارد أن للصبح أذانين وليس أذانا واحدا ، فهل التوقيت المدون في التقويم الفلكي المعمول به في مصر (النتائج) هو موعد الأذان الأول أم الثاني ؟

وقبل الاجابة على هذا السوال نورد بعض ما ورد فى شان الأذانين للصبح:

۱ – عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:

« لا يمنعكم أذان بلال عن سحوركم فانه ينادى بليل ، فكلوا
واشربوا حتى تسمعوا أذان ابن أم مكتوم ، فانه لا يؤذن حتى
يطلع الفجر » رواه البخارى ومسلم .

٢ - عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان بلالا يؤذن بليل فكلوا واشربوا حتى ينادى

<sup>(</sup>۱) فيما عدا ما شرع للمسافر من الجمع بين بعض الصلوات تقديما او تأخيرا .

ابن أم مكتوم وكان رجلا أعمى لا ينادى حتى يقال له أصبحت أصبحت » رواه البخارى ومسلم .

ويعلق صاحب (سبل السلام) على ذلك بقوله « وهذا الأذان الذى قبل الفجر قد أخبر صلى الله عليه وسلم بوجه شرعيته بقوله ( ليوقظ نائمكم ويرجع قائمكم ) رواه الجماعة الا الترمذى • والقائم هو الذى يصلى صلاة الليل ورجوعه عوده الى نومه أو قعوده عن صلاته اذا سمع الأذان ، فليس للاعلام بدخول وقت ولا لحضور الصلاة ، • » •

وقد قال جماعة ان معنى « أصبحت أصبحت » أى قاربت الصباح •

- س \_ عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « الفجر فجران : فجر يحرم الطعام ( أى على الصائم ) وتحل فيه الصلاة ، وفجر تحرم فيه الصلاة ( أى صلاة الصبح المفروضة ) ويحل فيه الطعام » رواه ابن خزيمة والحاكم وصححاه ،
- عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:
   « الفجر فجران: فأما الفجر الذي يكون كذنب السرحان (() فلا
   « الفجر فجران: فأما الفجر الذي يكون كذنب السرحان (() فلا
   يحل الصلاة ويحل الطعام + وأما الذي يذهب مستطيلا (أي
   ممتدا) في الأفق فانه يحل الصلاة ويحرم الطعام » رواه الحاكم وفي رواية للبخاري أنه صلى الله عليه وسلم مد يده عن يمينه ويساره +

### \* \* \*

<sup>(</sup>٢) ذنب السرحان: ذنب بفتح الذال والنون بمعنى ذيل ، السرحان بكسر السين وسكون الراء بمعنى الذئب ، والمراد أنه لا يذهب مستطيلا ممتدا بل يرتفع في السماء كالعمود (راجع سبل السلام ج ١) .

وخلاصة القول أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد بين أنه في آخر الليل يظهر في الأفق ضوء يمتد من أعلى الى أسفل كالعمود ، يظهر بعده ضوء يمتد في الأفق يمينا ويسارا ، وهذا الضوء الأخير هو علامة طلوع الفجر أى الفجر الصادق ، أما الضوء الذي يسبقه والذي يمتد من أعلى الى أسفل \_ وهو الذي عبر عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنه كذنب السرحان \_ فانه يسبق وقت الفجر ، وعلى هذا لا تحل فيه صلاة الصبح لأنه لا يعتبر وقتها ، وانما وقتها الفجر الصادق،

وكذلك فقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه فسر الخيط الأبيض والخيط الأسود في قول الله تعالى « وكاوا واشربوا حتى بتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر » بأن يظهر بياض النهار من سواد الليل ، وهو الأمر الذي فسرته بعد ذلك الأحاديث سالفة الذكر التي بين فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم علامة ظهور الفجر الصادق •

ولو رجعنا فى تفسير هذه الآية الكريمة الى بعض التفاسير التى عاش أصحابها فى مصر ورأوا المواعيد المحددة بالنتائج لصلاة الفجر لوجدنا ما يأتى:

يعلق سيد قطب في تفسيره (في ظلال القرآن) على قول الله تعالى « حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر » فيقول « أي حتى ينتشر النور في الأفق وعلى قمم الجبال • وليس هو ظهور الخيط الأبيض في السماء وهو ما يسمى بالفجر الكاذب • وحسب الروايات الني وردت في تحديد وقت الامساك نستطيع أن نقول : انه قبل طلوع الشمس بقليل • واننا نمسك الآن وفق المواعيد المعروفة في قطرنا هذا قبل أوان الامساك الشرعي ببعض الوقت • • ربما زيادة في الاحتياط • • أما محمد رشيد رضا في تفسيره ( المنار ) فيقول « ولكن من طباع البشر أن يميل بعض أفرادهم بطبعه الى التشدد والتنطع ، وبعضهم البشر أن يميل بعض أفرادهم بطبعه الى التشدد والتنطع ، وبعضهم

الى التساهل فى الأمور كلها ، ويكون الأكثرون فى الوسط بين الافراط والتفريط وهو الأصل فى التشريع ، فهذا هو السبب فى اختلاف السلف فى تحديد أول النهار فى الصيام ، هل هو أول ما يسمى الفجر الصادق أو تبين بياض النهار للناس منه » الى أن يقول « ومن مبالغة الخلف فى تحديد الظواهر مع التفريط فى اصلاح الباطن من البر والتقوى ، أنهم حددوا أول الفجر وضبطوه بالدقائق وزادوا عليه فى الصيام امساك عشرين دقيقة قبله للاحتياط ، والواقع أن تبين بياض النهار لا يظهر للناس الا بعده بعشرين دقيقة تقريبا ٠٠٠ » ٠

وهذا الذي قاله الشيخ محمد رشيد رضا من أن بياض النهار لا يظهر الا بعد عشرين دقيقة تقريبا من التقويم الفلكي تأكد من صحته بعض الاخوة من أنصار السنة المحمدية منذ حوالي أربعين عاما بأن خرجوا الي المزارع والحقول في بعض الليالي غير القمرية لكي يروا الضوء الذي وصفه رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنه مثل « ذنب السرحان » ثم تتلوه علامة ظهور الفجر الصادق وهو الضوء الذي يمتد السرحان » يتفق ظهوره مع المواقيت يمينا وشمالا • فكان أن رأوا « ذنب السرحان » يتفق ظهوره مع المواقيت الني جاءت في التقويم الفلكي ( النتائج ) على أنه وقت صلاة الفجر ، بينما أول الفجر الصادق بعد ذلك بعشرين دقيقة •

وعلى هذا تم الاطمئنان الكامل بأن من صلى صلاة الصبح طبقا للمواعيد المحددة في هذه التقاويم الفلكية فهو يصلى قبل دخول وقت الصلاة ، حيث لا بد أن تتأخر صلاته عن هذه المواعيد بعشرين دقيقة على الأقل •

وهذه العشرون دقيقة التي بين المواعيد المدونة في النتائج وبين ظهور الفجر الصادق ٠٠ حتى لو أمسك الناس عن تناول الطعام والشراب فيها في رمضان احتياطا ٠٠٠ فانه لا تجوز فيها صلاة الصبح لعدم دخول وقت الصلاة ٠

وعملا على اقامة سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى شان الأذانين وصلاة الصبح ، فان ذلك يتحقق بأن يكون الأذان الأول فى الموعد المحدد بالتقاويم الفلكية (النتائج) ثم الأذان الثانى بعده بعشرين دقيقة على الأقل ، ثم تصلى ركعتا السنة ، ثم بعد ذلك تقام الصلاه المفروضة .

أما ما يفعله بعض المشرفين على المساجد حيث يتعجلون بصلاة الصبح بعد هذا الأذان الأول مباشرة \_ وخاصة فى رمضان \_ بحجة أن الناس المجتمعين بالمسجد للصلاة يصيبهم القلق من هذا الانتظار للعشرين دقيقة ٥٠ فنرد على ذلك بأن المسألة تتعلق بصحة الصلاة أو بطلانها ، فليس الأمر مسايرة للعامة فيما يريدون ، وبالتوعية الصحيحة للمصلين يمكن تعريفهم بهذه القضية ٠

واذا كانت بعض مساجد أنصار السنة في مصر تكتفي للفجر بأذان واحد تمشيا مع ما اعتاده الناس في طول البلاد وعرضها ١٠ فاني أقول انه يمكن اقامة هذه السنة التي هجرها الناس وكتمها عنهم العلماء ، وذلك بعد شرح أبعاد هذه القضية للمصلين واعطائهم جرعات من التوعية حتى يمكنهم فهم هذا الأمر والعمل بمقتضاه لأن الناس أعداء ما يجهلون و

وقد تم هذا بنجاح في بعض فروع أنصار السنة في مصر منذ سنوات والحمد لله ٠

والله أسأل أن يوفقنا للفقه في دينه ولاقامة شرعه .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

رئيس التحرير

ب را العالم

## بَالْبُعْسَيْنَانَ بقدمه: عنترائمَدُ حَشَادُ بقدمه: عنترائمَدُ حَشَادُ وقدمه: عنترائمَدُ حَشَادُ

قل ان كانت لكم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت ان كنتم صادقين (٩٤) ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين (٩٥) ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا يود أحدهم لو يعمر ألف سنة وما هو بمزحزحه من العذاب أن يعمر والله بصير بما يعملون (٩٦) ٠

من مزاعم اليهود الباطلة قولهم: « ان الدار الآخرة خالصة لناك لا ينال نعيمها أحد سوانا ، ولن يدخل الجنة الا من كان هودا » فقيل لهم: اذن « فتمنوا الموت ان كنتم صاحقين » فى زعمكم ، والآيات تتحداهم بما لا يعجزون عنه ، وهو مطالبتهم بتمنى الموت ، فتظهر مناقضتهم لأنفسهم فى ذلك بكراهتهم الموت وشدة حرصهم على الحياة : « ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيديهم » • « ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا » • ثم تكشف الآيات عن واقع أمرهم : « يود أحدهم لو يعمر ألف سنة » خوفا من العذاب الذى يلاقونه كولكن ليعلموا أن التعمير فى الدنيا مهما طلل أمد ، لا يبعدهم عن عداب

الله ، فهو لاحق بهم لا محالة ، ولكل بداية نهاية ، ولكل أجل كتاب : « والله بصير بما يعملون » •

## من ادعاءات اليهود:

« قل ان كانت لكم الدار الآخرة (١) عند الله (٢) خالصة (٢) من دون الناس (٤) فتمنوا الموت (٥) ان كنتم صادقين » •

ما أكثر مزاعم اليهود ، وادعاءاتهم الباطلة الكاذبة ، قالوا : «نص ابناء الله وأحباؤه » ، وقالوا « لن تمسنا النار الا أياما معدودة » أربعين يوما ، مدة عبادتهم العجل ، وزعموا أنهم أولياء لله من دون الناس ، وأنه لن يدخل الجنة الا من كان هودا ، كما مر في الآيات السابقة ، وكما سنرى فيما يأتي من الآيات الكريمة .

وفى هذه الآية الكريمة يبطل الله دعواهم أن الدار الآخرة ، وما فيها من نعيم خالصة لهم ، خاصة بهم من دون الناس جميعا ، فيأمر رسوله محمدا صلى الله عليه وسلم أن يقول لهم : ان كانت الجنة التى في الدار الآخرة خالصة لكم ، وخاصة بكم من دون الناس ، فتمنوا الموت ، الذي يوصلكم اليها ، ويخلصكم من منغصات هذه الحياة ، فان من اعتقد أنه من أهل الجنة كان الموت أحب اليه من الحياة الدنيا، فيصير اليه من نعيم الجنة ، ويزول عنه من أكدار الدنيا وشقائها ،

والتمنى : وهو الرغبة القوية في الشيء ، يقصد به هنا : أن يقولوه بألسنتهم ٠

## كراهة اليهود للموت ، وحرصهم على الحياة أي حياة :

<sup>(</sup>١) الدار الآخرة : ما فيها من الجنة ونعيمها .

<sup>(</sup>٢) عند الله : في حكمه وكتابه .

<sup>(</sup>٣) خالصة لكم : خاصة بكم ، يقال : خلص لى فلان ، بمعنى : صار لى وحدى ، وصفا لى ، وخلص لى هــذا الشيء ، فهو يخلص خلوصا وخالصة ، وخالصة ، وخالصة ، والباقية ، والباقية ، والباقية ،

<sup>(</sup>٤) الناس : جميع الناس ، فأل للجنس .

<sup>(</sup>٥) التمنى : في الأصل الرغبة القوية في الشيء ، والمراد به هنا ان يقولوا بألسنتهم : اننا نتمنى الموت .

« ولن يتمنوه أبدا بما (') قدمت أيديهم (') والله عليم بالظالمين (') ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا (') يود أحدهم لو يعمر ألف سنة وما هو (') بمزحزحه (') من العذاب أن يعمر (') والله بصير بما يعملون » •

ولن يتمنوا الموت حتى بألسنتهم – أبدا ، بسبب ما ارتكبوه من الأثام ، واقترفوه من الجرائم والذنوب ، لشدة خوفهم من العاقبة ، لأنهم يعرفون أنهم عاصون ، مقترفون للذنوب التي يستحقون عليها العقوبة في الدار الآخرة ، ولذلك يستأجلون ولا يستعجلون ، ولعلمهم بأنهم ان فعلوا فالموت نازل بهم ، وذلك لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يخبرهم خبرا الاكان حقا كما أخبر ، فهم يحذرون أن يتمنوا الموت خوفا من أن يحل بهم عقاب الله جزاء ما قدمت أيديهم من الذنوب، وما اجترحوه من السيئات ،

وقد صح عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال : « لو تمنوا الموت لشرق أحدهم بريقه » وقال ابن جرير فى تفسيره : وبلغنا أن النبى صلى

<sup>(</sup>۱) بما قدمت أيديهم: بسبب الذي قدمته أيديهم ، وبسبب ما أرتكبوه من الذنوب: الكفر والفسوق والعصيان ، وتحريف التوراة ، وقتل الأبرياء، وخاصة الأنبياء ، وتوليهم عن الميثاق ، وعبادتهم العجل . . . الخ ، غالباء للسببية ، وما اسم موصول .

<sup>(</sup>٢) قدمت أيديهم : عبر بالأيدى لأن معظم الأعمال تتم بالايدى .

<sup>(</sup>٣) عليم بالظالمين : عليم بهم ، فالتعبير بالظالمين : الاسم الظاهر،

دون الضمير : « بهم » لوصفهم بظلم انفسهم وغيرهم بما ارتكبوه .

<sup>(</sup>٤) الوقف « على اشركوا » لا « على حياة » وهذا ما يراه الأكثرون »

وهو الراجح عندى ، فالحديث عن اليهود ، لا عن المشركين .

<sup>(</sup>٥) وما هو : وما أحدهم ، فالضمير يعود على (أحدهم) في الجملة السابقة : « يود أحدهم لو يعمر ألف سنة » والمعنى : وليس بمنحى أحدهم من العذاب تعميره ، وهذا الذي أرجمه ، وقد قال أكثر المفسرين كثيراً غم ذلك .

<sup>(</sup>٦) بمزحزحه : بمبعده ومنحيه (بالحاء) .

<sup>(</sup>٧) ان يعمر : التعمير ، وهو فاعل مزحزح ، ويعمر : يطول عمره م

الله عليه وسلم - قال : « لو أن اليهود تمنو اللوت لماتوا ، ولرأوا مقاعد عم من النار ، ولو خرج الذين يباهلون (١) رسول الله صلى عليه وسلم نرجعوا لا يجدون أهلا ولا مالا » ٠

فقوله سبحانه: « ولن يتمنوه أبدا » من المعجزات ، لأنه اخبار والغيب الذي تحقق ، فانهم لم يتمنوا الموت ، ولو تمنوا لنقل ذلك عنهم، كما نقلت سائر الحوادث ، ولكان ناقلوه — من الحريصين على الطعن في الاسلام والقرآن — أكثر من الذر ، كما في قوله تعالى بعد أن تحدى المشركين بأن يأتوا بسورة من مثل القرآن : « فان لم تفعلوا — ولن تفعلوا — فاتقوا النار (۲) » •

ويكفى فى تحقيق هذه المعجزة ألا يصدر تمنى الموت عن اليهود الذين تحداهم النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ بذلك ، وهم الذين كانوا يضعون العراقيل فى طريق دعوته ، ويصرون على جحود نبوته ، فلا يقدح فى هذه المعجزة أن ينطق يهودى بعد العهد النبوى بتمنى الموت وهو حريص على الحياة ، لأن المقصودين بالتحدي هم اليهود المعاصرون للعهد النبوى .

وفى قوله تعالى : « والله عليم بالظالمين » تهديد ووعيد لهم ، فهو عليم بهم ، ومجازيهم بأعمالهم ٠

« ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا » في هذا ، وفي الآية السابقة ابطال لزعم اليهود ، وبيان لحتيقة

<sup>(</sup>۱) الجاهلة والابتهال: من البهلة (بضم الباء وفتحها) وهى: اللعنة وتباهل وابتهل مثل تقاتل واقتتل في كون كل منهما يقع بين جانبين أو أكثر وباهم شاع في كل دعاء مجتهد فيه وان لم يكن التعانا ، ولما حاج نصارى نجران النبي صلى الله عليه وسلم فدعاهم الى المباهلة امتنعوا ، وقالوا: انه والله النبي المبشر به في التوراة والانجيل ، ولو باهلناه لم يبق نصرائي على وجه الأرض ، وفي ذلك نزلت الآية ٢١ من سورة آل عمران : «فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناعنا وأبناء ونساءنا ونساءنا ونساءنا وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين فكذلك آيتنا وقد تضمنت دعوى اليهود أن المؤمنين لا نصيب لهم في الآخرة دعواد للى المباهلة بأن يقف الفريقان ويدعوا الله بهلاك الكاذب منهما .

حالهم : من الاخلاد الى الحياة الدنيا ، فهم أشد الناس حرصا عليها على التمسك بأهدابها ٠

وتتكير «حياة» بدلا من تعريفها «الحياة» لتحقيرهم ومهانتهم مه فهم أحرص الناس على حياة ، أي حياة ، وان لم تكن حياة عزيزة كريمة، وان كانت حياة الديدان والحشرات ، حياة والسلام ، فانها يهود في ماضيها وحاضرها ومستقبلها سواء ، وما ترفع رأسها الاحين تغيب المطرقة ، فاذا وجدت المطرقة نكست الرءوس ، وعنت الجباه جبنا وحرصا على الحياة ٠٠٠ أي حياة ٠

انهم أشد حرصا على حياة من الناس جميعا ، حتى من الذين أشركوا الذين لا يؤمنون بالدار الآخرة ، وقد خص « الذين أشركوا » بالذكر ، بعد اندراجهم في الناس ، لأنهم لا يؤمنون بحياة أخرى بعد هذه الحياة ، ويقولون : « ان هي الاحياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن بمبعوثين (۱) » فجيء بهم لتأكيد حرص اليهود على الحياة الدنيا ، وفي هذا زيادة توبيخ وتعنيف لليهود ، فقد صاروا أسوأ من المشركين ،

ولعل نظير ذلك ما جاء فى الآية الأخيرة من سورة المتحنة (٢) من نهى المؤمنين عن موالاة اليهود الذين غضب الله عليهم ويئسوا من الآخرة ، كما يئس الكفار من عودة أصحاب القبور الى الدنيا ، أو بعثهم الى حياة جديدة : « يأيها الذين آمنوا لا تتولوا قوما غضب الله عليهم قد يئسوا من الآخرة كما يئس الكفار من أصحاب القبور » (٢) والله أعلم فالمعنى : ولتجدن اليهود أحرص من الناس جميعا على حياة ومن الذين أثم كها \*

« يود أحدهم لو يعمر (١) ألف سنة (١) » فقد بلغ من غلوهم وشدة

<sup>(</sup>١) الآية ٣٧ من سورة « المؤمنون » .

<sup>(</sup>٢) المتحنة : بفتح الحاء وكسرها .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣ .

<sup>(</sup>٤) لو يعمر : لو مصدرية ، فهي والفعل في تأويل مصدر ، اي

<sup>(</sup>٥) الف سنة : كناية عن المدة الطويلة التي يود احدهم أن يحياها عن المدر العرب الألف ، وتريد الكثرة ، لا خصوص العدد ،

حرصهم على الحياة أن الواحد منهم يتمنى أن يعيش السنين الكثيرة ، ولوتجاوزت الحد الذي يبلغه الانسان في العادة ،

« وما هو بمزحزحه من العذاب أن يعمر » ولكن لن ينجى أحدهم من العذاب تعميره ، لأنه لا بد من الموت والعرض على الله ، والحساب، والجزاء ٠

« والله بصير بما يعملون » عالم بأعمالهم ، محيط بها ، لا تخفى عليه خافية ، ومجازيهم عليها بما أعده لهم من العقاب وفي هذا تهديد ووعيد لهم ٠

وعبر بالمضارع « بما يعملون » بدلا من المصدر « بأعمالهم » التصوير عملهم بأنه يتجدد آنابعد آن ٠

ومن هذا العرض للآيات الكريمة نرى أنها قد ردت على اليهود فى دعواهم أن الجنة خالصة لهم ، ردا يبطل حجتهم ، ويفضح مزاعمهم ، ويكبت نفوسهم ، ويخرس ألسنتهم ، ويعلن أن الجنة انما هى لمن أسلم وجهه لله وهو محسن ، وهم ليسوا من هذا النوع من الناس ، ولذا حرصوا على الحياة ، وفزعوا من الموت ، لأنهم يعلمون أن من ورائهم النار ، وبئس القرار ، بسبب ما ارتكبوا من سيئات ، واقترفوا من آثام، وافتروا من أكاذيب ،

ولعل نظير ذلك قوله تعالى « قل يأيها الذين هادوا ان زعمتم أنكم أولياء لله من دون الناس فتنموا الموت ان كنتم صادقين ، ولا يتمنونه أبدا بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين ، قل ان الموت الذي تفرون منه فانه ملاقيكم ثم تردون الى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم تعملون » (۱) •

اللهم جنبنا الغرور والزلل ،ووفقنا للايمان وعمل الصالحات ،انت ولى التوفيق .

عنتر حشاد

<sup>(</sup>١) الآيات من ٦ - الى ٨ من سورة الجمعة .

# ما في المستف المعلمة المام ال

## اللقطة وحكم تعريفها

عن زيد بن خالد رضى الله عنه قال : جاء رجل الى النبى صلى الله عليه وسلم ، فسأله عن اللقطة ، فقال ( أعرف عفاصها ووكاءها ثم عرفها سنة ، فان جاء صاحبها ، والا فشأنك بها قال : فضالة الغنم ؟ قال هى لك أو لأخيك أو للذئب ، قال فضالة الابل ؟ قال : مالك ولها ؟ معها سقاؤها وحذاؤها ، ترد الماء وتأكل الشجر حتى يلقاها ربها ) رواه البخارى ،

## المفردات

## أولا: التعريف بالراوى:

هو زيد بن خالد من قبيلة جهينة : قال الحافظ ابن حجر عنه فى الاصابة : شهد الحديبية مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان معه لواء جهينة يوم الفتح ، ومات بالمدينة سنة ثمان وستين رضى الله عنه .

## ثانيا: تفسير المفردات:

اللقطة = بضم اللام وسكون القاف أو فتحها: كل مال تعرض للضياع لا يعرف صاحبه • أو كل ما التقط من الأرض ، كمحفظة النقود، أو ساعة مفقودة ، أو حقيبة ملابس نسيها صاحبها فى قطار أو حافلة، وما شاكل ذلك مما له قيمة • ولا يقال الحيوان المفقود لقطة ، ولكنه يسمى ضالة •

العفاص = بكسر العين : هو الكيس أو الوعاء الذي يوضع فيه الشيء ، ويكون من جلد أو نسيج مثل كيس النقود ، أو من خسب كالصندوق الذي يحوى المتاع ٠

الوكاء = بكسر الواو : هو الخيط الذي يشد على الكيس أو الصرة ٠

عرفها سنة = فعل أمر بتشديد الراء المكسورة والمقصود نشر الخبر بين الناس بقدر الاستطاعة حتى يصل خبرها الى صاحبها •

الذئب = المقصود كل حيوان مفترس يأكل الغنم كالذئب والضبع والنمر وغيرها •

مالك ولها = دعها وشانها ٠

سقاؤها = السقاء وعاء الماء ، والمقصود هنا كرشها ، لأن الجمل يخزن الماء فيه ، فيستطيع السير عدة أيام دون أن يشرب ٠

حذاؤها = أى أخفاف الجمل ، بمعنى أنه يستطيع السير وقطع المسافات البعيدة ، كما أنه يقوى على رعى الشجر ، وتجنب الحيوان المفترس ،

ربها = صاحبها ٠

ضالة الغنم أو ضالة الابل = بتشديد اللام هي التي تاهت عن صاحبها في الصحراء ٠

14

دين الاسلام يحرم على الانسان مال غيره ، فقد قال صلى الله عليه وسلم : (كل المسلم على السلم حرام : دمه وماله وعرضه ) ،

كما أنه يحث على الأمانة فقد ورد أنه ( لا ايمان لن لا أمانة له ) فاذا وجد الانسان لقطة ذات شأن ، كمحفظة نقود ، أو ساعة ، أو أى شيء مما له قيمة ، فهي أمانة عند ملتقطها ، ويجب أن يردها لصاحبها حين معرفته ، وذلك بأن يتأكد من أوصافها التي تميزها عن غيرها من لون أو رباط ، أو وعاء ، ويحافظ عليها كما يحافظ على متاعه أو ماله ، ولا تعتبر غنيمة سيقت اليه ، يتصرف فيها كيف شاء ، شم يجب عليه أن يقوم بتعريفها ونشر خبرها في مجتمعات الناس في الأسواق وعلى أبواب المساجد عقب صلاة الجمعة ، وحيث يظن أن محته سنة كاملة ، وذلك في اللقطات ذات القيمة ، أما اللقطات التافهة مدته سنة كاملة ، وذلك في اللقطات ذات القيمة ، أما اللقطات التافهة أذا كانت لقطة يسارع اليها الفساد ، كالطعام مثلا ، فلامانقط أن ينتفع بها بشرط أن يضمن قيمتها لو عرف صاحبها ، كما أن له أن يتصدق بها ، ولا ضمان عليه لصاحبها ،

ويتعين على من يجد اللقطة أن يأخذها ويحفظها لديه ، خشية أن يجدها من لا خلاق له فيطمع فيها ٠

أما اللقطة في البلد الحرام ( مكة المكرمة ) فيحرم أخذها الا لتعريفها و لقوله صلى الله عليه وسلم: ( لا تلتقط لقطتها \_ أي مكة \_ الا من عرفها ) ومعنى ذلك أنها تبقى مكانها حتى يأخذها صاحبها والآن وقد يشتد الزحام في مكة أيام الحج فمن وجد لقطة ، فعليه تعريفها والأفضل تسليمها لشرطة المسجد الحرام ، الذي يقوم بحفظها حتى يأتى صاحبها و

وتعتبر اللقطة وديعة عند من التقطها ، غير أنه لا يضمنها اذا سرقت أو هلكت بالتعدى عليه من غير اهمال .

وعلى المنتقط أن يعطيها صاحبها متى ذكر أوصافها وعلاماتها • واذا انقضت مدة التعريف \_ وهى سنة \_ ولم يتقدم من يطلبها كان للملتقط الانتفاع بها وعليه ضمانها أو رد قيمتها ان عاد من يطلبها •

أما الغنم وتسمى ضالة الغنم كالعنز والشاة ، فقد أجاز النبى صلى الله عليه وسلم أخذها بقوله (هى لك أو لأخيك أو للذئب) وذلك لأنها ضعيفة معرضة للهلاك فمصيرها الى واحد من ثلاثة: اما أن يأخذها الماتقط، وهذا هو الأفضل، واما أن تترك لصاحبها، وهذا قد يعرضها للهلاك، فتموت جوعا أو عطشا، أو يفترسها وحش من الوحوش، ومن هنا كان للملتقط أخذها وعليه ضمانها أو قيمتها لصاحبها، ان عرف فعما بعد .

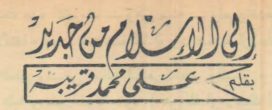
ومن العلماء من يجيز امتلاكها بمجرد أخذها ولا ضمان عليه ، لأن الحديث سوى بين اللتقط والذئب ، والذئب لا يطالب بغرامة أو ضمان ، غير أن الاسلام يقضى أن ترد لصاحبها اذا جاء قبل أن ينتفع بها الملتقط ،

وأما ضالة الابل فقد أوضح النبى صلى الله عليه وسلم أنها قوية ومستغنية عمن يحميها لأن الله ركب فيها ما به تقوى على الصبر على العطش كاختزان الماء في جوفها ، كما أن لها القدرة على تناول الأعشاب وورق الشجر بغير تعب لطول عنقها • فهى في غنى عن الملتقط ولذا وجب تركها في مكانها حتى يسهل على صاحبها العثور عليها •

فاذا استباح انسان لنفسه أن يأخذ اللقطة ويكتم أمرها ، فقد غلى والله تعالى يقول ( ومن يغلل يأت بما غلى يوم القيامة ، ثم توفى كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون ) من آية ١٩١ – آل عمران ٠

وهذا تهديد شديد ، ووعيد أكيد في حق من تناول شيئا ليس من حقه ، • والله تعالى أعلم •

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ٠٠ محمد على عبد الرحيم



- 2 -

لا يستطيع الماديون في كل زمان ومكان أن يعللوا أحداث الفتح الاسلامي ١٠٠ ومدى شجاعة جنوده لأن مقاييس النصر عندهم مادية بمتة تعتمد على الكثرة العددية وعلى تنوع العتاد الحربي ، ومدى صلاحية ميدان المعركة للكر والفر حقديما ومدى التقدم العلمي والتكنولوجي حديثا ومن هنا كانت دهشتهم شديدة لانتصار المسلمين في غزوة بدر مع أن جيشهم لم يزد على أربعة عشر وثلاثمائة مقاتل، ولم يكن معهم من الأفراس سوى بضعة منها ، وهم يواجهون جيشا للمشركين يقرب عدد جنوده من الألف ، ويملك من الأفراس المسومة المئسركين يقرب عدد جنوده من الألف ، ويملك من الأفراس المسومة المئسركين المسلمين أربعة عشر شهيدا فقط ، ويكتب الله النصر عينما يستشهد من المسلمين أربعة عشر شهيدا فقط ، ويكتب الله النصر المؤمنين الصادقين وصدق الله العظيم ( ولقد نصركم الله ببدر وأنتم اذلة فاتقوا الله لعلكم تشكرون ) •

وتبلغ دهشة الماديين غايتها حين تجتمع قريش ومعها حلفاؤها من الأحزاب في جيش تعداده عشرة آلاف مقاتل تحت قيادة أبي سفيان ابن حرب ، وتتجه هذه الجموع في تحد وغرور نحو المدينة المناورة مهجر المسلمين الجديد ومستقرهم ، بغية القضاء عليهم ، وهناك يجدون جيش المسلمين لا يتجاور عدد، ثلاثة آلاف ويعيش بين أظهرهم في المدينة منافقون مردوا على الندق ، ويتمنون في قرارة أنفسهم

أن يفتكوا بأصحاب هذا الدين الجديد ٠٠ كما يعيش بين أظهرهم أيضا يهود بنى قريظة الذين نقضوا عهدهم مع المسلمين دون أن بخبروهم بذلك ٠٠ ولم يكتفوا بهذا الغدر وانما تحالفوا مع قريش وأحزابها على أن يضربوا ظهور المسلمين من الخلف حين يلتحم الجيشان غير المتكافئين ليقضى على محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ ودينه الجديد الى الأبد وتخلص لهم المدينة ٠٠ كل هذه الظروف والملابسات جعلت المسلمين لا يملكون الا أن يحفروا خندقا حول المدينة ليعوق هجوم ذلك الحشد المعتدى ٠٠ فاذا ما تمكن من التسلل بعد ذلك قابلوهم بكل ما يملكون مستعذبين الموت في سبيل الله ، وكل هذه الظروف والملابسات تقضى بأن ينتصر المشركون وأعوانهم \_ اذا وقفنا عند المقاييس المادية البحتة ٠٠ ولكن الله غالب على أمره وحسبه أن علم بصدق نية المجاهدين السلمين فكفاهم شر القتال وألقى في قلوب أعدائهم الرعب ، فولوا الأدبار بلا قتال وصدق الله العظيم ( يأيها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم اذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحا وجنودا لم تروها وكان الله بما تعملون بصيرا ٠ اد جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم واذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب المناجر وتظنون بالله الظنونا • هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديدا) • وكشف الله ستر المنافقين وأخزاهم وأخذ المسلمون منهم حذرهم \* \* ويريح الله المؤمنين من اليهود وغدرهم بالحكم عليهم حكما لا يصلح معهم سواه وهو قتل المقاتلين منهم وسبى النساء والأطفال وصدق الله العظيم ( وأنزل الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم وقذف في قلوبهم الرعب فريقاً تقتلون وتأسرون فريقاء وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم وأرضا لم تطئوها وكان الله على كل شيء قديرا) ٠

وفى غزوة مؤتة يجهز الروم مائتى ألف مقاتل للقضاء على دولة الاسلام وعلى المسلمين فيتصدى لهم المسلمون بجيش لا يتجاوز ثلاثة

آلاف مقاتل وعلى الرغم من استشهاد قواده الثلاثة على التوالى زيد بن حارثة وجعفر بن أبى طالب وعبد الله بن رواحة الا أنهم تمكنوا بقيادة سيف الله المسلول خالد بن الوليد من مناوشة الرومان بجيشهم هذا الضخم وألحقوا بهم خسائر فادحة ثم تمكنوا في النهاية من انقاذ هذا الجيش الاسلامي بآلافه الثلاثة وقفلوا راجعين الى المدينة .

وعندما حال نهر دجلة بين المسلمين وبين المدائن وكان ذلك النهر يقذف بالزبد ممتلئا بمائه ، جمع قائد جيش المسلمين سعد بن أبى وقاص جنوده ، غدمد الله وأثنى عليه وقال لهم ( ألا انى قد عزمت على قطع هذا البحر اليهم ، فقالوا جميعا : عزم الله لنا ولك على الرشد فافعل، غندب الناس الى العبور وأذن لهم فى الاقتحام وقال لهم : قولوا : «نستعين بالله ونتوكل عليه حسبنا الله ونعم الوكيل ، والله لينصرن الله وليه وليظهرن دينه ، وليهزمن عدوه ، ولا قوة الا بالله العلى العظيم » ونهر دجلة فى اتساع نهر النيل ، ولم تكن اديهم الامكانيات الحديثة كتلك التى استعملناها فى عبور العاشر من رمضان ، فماذا الحديثة كتلك التى استعملناها فى عبور العاشر من رمضان ، فماذا يتحدثون فيما بينهم حدث ؛ لقد تلاحق الجنود المسلمون فى نهر دجلة باسم الله وهم يتحدثون فيما بينهم حديث ذكر وجهاد حكأنما يسيرون على البر عبر مبالين بسهام الأعداء الذين يواجهونهم وطبقوا دجلة حتى لم يكن يرى الشاطى، ولا ترى المياه لأنهم غطوا كل ذلك بأجسامهم ، وعبروا يرى الشاطى، ولا ترى المياه لأنهم غطوا كل ذلك بأجسامهم ، وعبروا وحقق الله لهم النصر الذى وعدهم اياه ،

وهكذا جمع المسلمون الصادقون بين الشجاعة وبين الايمان عضرورة القيام بواجب الجندية لحراسة هذا الدين الحق والجرأة في مواجهة الموت في سبيل الله و وصلوا في ذلك الى الحد الذي لا تعرفه

أمة من الأمم ، وأكسبهم ذلك اقداما حقر أمامهم كبرياء الأمم التى عاشت مع التاريخ دهرا تصول وتجول لا يقف في طريقها شيء ، وما تم الهم ذلك الا لأنهم باعوا أنفسهم لله الذي خلقها وسواها ، ولأنهم سيفوزون باحدى الحسنيين اما النصر على الأعداء واما الشهادة في سبيل الله ، وهذا المعنى هو الذي جعل عامر بن فهيرة يقول حين أصابه انسهم يوم بئر معونة (فزت ورب الكعبة) وهو الذي جعل على بن أبي طالب رضى الله عنه حين طعنه ابن ملجم يقول هذه العبارة نفسها ، ولأن المقاييس الايمانية لهؤلاء المسلمين الصادقين تختلف عن مقاييس ولأن المقاييس فالنصر لا يستمد الا من الله مانح النصر وصاحبه ، وأسباب هذا النصر ومؤهلاته تتجلى في الايمان بالله ايمانا يوضح الطريق ويبين المنهج ، ويساعد على ادراك حقيقة الوجود الانساني ، والغاية من هذا الوجود ، ويربط قوة هؤلاء المسلمين الصادقين — وان بدت العيان هزيلة ضعيفة — بمصدر القوة كلها ، بقوة الله الغالب على أمره القاهر فوق عباده ،

هذه المقاييس الايمانية تسكب في قلوب المؤمنين النور والثقة والقوة واليقين ، وتدفعهم الى الجهاد في سبيل الله في قوة وطمأنينة للعاقبة تضاعف القوة ، وتجعل قوة أعدائهم في أعينهم كليلة عاجزة مهما تكن متفوقة في الظاهر لأنها قوة منقطعة عن القوة الكبرى قوة الحق تبارك وتعالى ، ومن هنا كانت هزيلة في أعين المؤمنين وصدق الله العظيم ( ان يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين ، وان يكن منكم مائة يغلبوا ألفا من الذين كفروا بأنهم قوم لا يفقهون ) وحتى في حالات ضعف المسلمين الصابرين فان النسبة تكون واحدا لاثنين وصدق الله العظيم ( الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفا فأن يكن منكم الله العظيم ( الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفا فأن يكن منكم

مائة صابرة يغلبوا مائتين وان يكن منكم ألف يغلبوا ألفين باذن الله والله مع الصابرين ) •

ولا يهولن المسلمين الصادقين أن يقل عددهم عن عدد أعدائهم في هذه الحياة الدنيا فان القاعدة المطردة أن تكون الفئة المؤمنة قليلة لأنها هي التي ترتقي الدرج العالى الشاق حتى تنتهي الى مرتبة الاصطفاء • وتكون هي الغالبة باذن الله لأنها تمثل حينئذ حزب الله وقوته الغالبة والمخزية للظالمين والقاهرة للمتكبرين وذلك مصداق قول الحق تبارك وتعالى (كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة باذن الله والله مع الصابرين) •

والكثرة العددية وحدها لم تغنهم فتيلا حين اهترت القوة الايمانية فيهم يوم حنين و فضاقت عليهم الأرض بما رحبت الى أن عادت هذه القوة الايمانية فيهم ثابتة كما كانت وعندئذ أنزل الله سكينته عليهم ومنحهم النصر على أعدائهم وصدق الله العظيم (ويوم حنين اذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شيئا وضاقت عليكم الأرض بما رحبت ثم وليتم مدبرين وثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنودا لم تروها وعذب الذين كفروا وذلك جزاء الكافرين) بهذه الصلابة وتلك القوة واجه المسلمون أعداء دينهم حتى كان هؤلاء ترتعد فرائصهم لمجرد ذكر بطل من أبطال المسلمين أو ذكر أخبار حركة فرائصهم الجهادى و فهل ياترى كانت قلوب هؤلاء الأبطال قاسية لا تعرف الرحمة أو أنها كانت تفيض بكل من الشدة والرحمة و ولكن كلا منهما لها مجال تظهر فيه واضحة جلية و وذلك ما سنتحدث عنه بمشيئة الله تعالى في المقال التالى فالي لقاء

على محمد قريبه



« الشبهة » هي محاولة الحكم على شيء بدون التأكد من ذلك المكم ٠٠ بعض الدارسين يسمى ما يقال ضد الاسلام « بالشبهات » ٠

والواقع أن أكثره لا يسمى « شبهات » ذلك لأن القائلين بها لم يعرضوها على أنها كذلك • ولكنها بالنسبة لهم أحكام قاطعة لا تقبل الجدل •

من هذه « الأحكام » ما وجهه أعداء الاسلام الى ذات رسول الله صلى الله عليه وسلم • من طعن فى خلقه وتشكيك فى نبوته • وذلك تحت شعار ما يسمى بالبحث العلمى المحايد بأقلام بعض المستشرقين والمبشرين ومن لف لفهم من كتاب العربية •

والقصد من ذلك واضح • فان المسلم الذي يساور قلبه الشك حول خلق ( بضم الخاء واللام ) رسول الله • • من السهل عليه بعد ذلك أن يخلع من الاسلام خلعا • • وهذا ما يريده أعداء الاسلام لمعتنقيه ، أن تهتز عقيدتهم في الاسلام ، فيسهل الانقضاض الكلى على الاسلام وطعنه بكل الأسلحة التي يملكونها •

ومن أحكامهم القاطعة فى ذلك: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر ببيت « زيد بن حارثة » وهو غائب فاستقبلته زوجة زيد وهى « زينب بنت جحش » بنت عمته صلى الله عليه وسلم • وكانت فى ثياب تبدى محاسنها فوقع منها فى قلبه شىء لجمالها فقال متأثرا بذلك الجمال ترسيحان مقلب القلوب » ثم كرر هذه العبارة ساعة انصرافه فسمعتها « زينب بنت جحش » ورأت فى عينيه وهج الحب ، فأعجبت بنفسها ، وأبلغت « زيدا » زوجها بما سمعت ، فذهب زيد من فوره الى رسول الله عليه وسلم يذكر استعداده لتسريحها فقال له رسول الله : « أمسك عليك زوجك » لكن زينب لم تحسن من بعد عشرته ، فطلقها ، وأمسك رسول الله عن زواجها ، وقلبه فى شغل بها حتى نزل قوله تعالى : واذ تقول للذى أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك عليك زوجك واتق الله وتذنى فى نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه » • • • ويطلق المستشرقون لخيالهم العنان فى تصوير هذا الموقف حتى أن بعضهم وقد انسدل ليل شعرها على ناعم جسمها • • • ويصف مستشرق آخر هذا الموقف فيقول : بأنه حين فتح باب زيد ، لعب الهواء بأستار غرفة زينب وكانت ممددة على فراشها فى ثياب نومها فعصف منظرها بقلب هذا الرجل الشعيد الولع بالمرأة ومفاتنها •

والقارى، لهذا كله ، يحس بأن هؤلاء يكتبون رواية عاطفية تخضع لموازين الفن القصصى من بداية لهذه القصة الى أزمة ٠٠ تشد مشاعر الناس ، الى انفراج لهذه الأزمة ٠٠ بطلا الرواية زينب ومحمد ، وصاحب المأساة هو « زيد بن حارثة » ٠

والواقع أننا اذا تتبعنا موقف رسول الله صلى الله عليه وسلم من زيد بن حارثة الذى يسمونه صاحب المأساة ، وجدناه يمثل أعلى درجات التكريم لفتى خير فاختار رسول الله صلى الله عليه وسلم على أهله ، حتى أنه سمى في مرحلة من مراحل حياته «زيد بن محمد» ، وقد اختاره رسول الله ليطبق عليه أعلى درجات المساواة الاسلامية التى ترفض التباهى بالأصل والنسب ، فلقد كان زيد في نظر الأعراف العربية من

العبيد و والعبيد حتى لو استردوا حرياتهم فانهم يظلون مواطنين أقل مرتبة من الذين لم يسترقوا ٥٠ كان أول شيء فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ليزيل هذا الأثر من النفوس هو ازالة هذا التمايز بطريق عملى ٥ فما أن هاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم الى المدينة ، حتى كانت المؤاخاة بين السلمين ، فصار حمزة بن عبد المطلب ، الشريف القرشي وعم رسول الله أخا لزيد بن حارثه الذي كان عبدا من قبل و وذلك بأمر من رسول الله ٠ بل ان المسلمين كانوا يطلقون على زيد بن حارثة عبد رسول الله ٠ ولم يظفر بهذه التسمية غيره ٠

ويعمق رسول الله صلى الله عليه وسلم في نفوس المسلمين رفض الاسلام التباهي بالأنساب • فيضطب بنت عمته « زينب بنت جمش » الشريفة القرشية الى زيد بن حارثة الذي كان من قبل عبدا لرسول الله ثم أعتقه لكن زينب ترفض هذا الزواج ويؤيدها في موقفها أخوها « عبد الله » لأنهما رأيا في هذا الزواج عدم تكافؤ في النسب ، فهذا عبد رقيق اشترته خديجة ، وأعتقه رسول الله ، وهذه فتأة قرشية شريفة ٠٠ انه عار كبير بمنطق البيئة العربية القديمة ٠٠ لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد أن يقضى على هذا المفهوم ٠٠ وعليه من ناحية أخرى ألا يكره أحدا من غير أهله على ذلك • فلتكن « زينب بنت جحش » بنت عمته هي التي يدعم بها مباديء الأسلام ، فيهدم بها هذه العادات الجاهلية ٥٠ لكن هذا الرفض من جانب زينب وأخيها قوبل من الرسول صلى الله عليه وسلم باصرار على الزواج ، ونزل الأمر الالهي « وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا » ٥٠ لم يبق لزينب وأخيها بعد نزول هذه الآية الا الاذعان والرضا بما قضى الله ورسوله فقالا : رضينا يارسول الله ٠

بقى أن نعرف شيئا لنتأكد من افتراء ما قاله هؤلاء عن رسول الله ٠ وهو أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن غريبا على بنت عمته « زينب » فقد رآها وهي صغيرة ، ورآها تنتقل المي الصبا والشباب بعد أن اكتمل جسمها ونضج ، ولو كان يرغب فيها زوجة لتقدم اليها ولا بد أنه سيجد من زينب وأخيها ترحيبا كبيرا ، بل ربما يكون اقبال رسول الله صلى الله عليه وسلم عليها أكثر في هذه الفترة ، حين تكون عذراء محببة الى النفس بدلا من أن تكون ثيبا ،

وقد كان فى امكان الرسول صلى الله عليه وسلم - حين لم يجد قبولا فى زيد - أن يختارها لنفسه ما دامت تتشوق الى الحسب والنسب ، فهو بهذا المفهوم أولى بها من غيره ، فهى بنت عمته « أميمة بنت عبد المطلب » ، د لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يفكر فى ذلك ، لأنه كان يريدها لزيد بن حارثة فقط ،

ودخل زيد بزينب وعاشا معا تحت سقف بيت واحد • لكن حياتهما الزوجية لم تكن موفقة ، فقد انصرفت زينب عن زيد وأغلظت له القول ، فقد أصبح عندها شعور بأنها تحت رجل أقل منها شرفا ونسبا ، وكثرت بينهما المشاحنات لأتفه الأسباب ، واشتكى زيد زينب لرسول الله أكثر من مرة واستأذنه في طلاقها أيضا أكثر من مرة باعتبار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو الذي زوجه اياها • فكان رسول الله يجيبه كما يقول الله : « أمسك عليك زوجك واتق الله » • • الا أن زيدا لم يطق معاشرة زينب بعد ما يئس من علاجها فطلقها غير نادم على طلاقها • • وطلاق زيد لزينب لم يكن الا لأنه اقتنع أن العيش مع زينب أصبح لا يطاق • • كذلك لم يثبت أن هناك ما يفيد أن رسول الله أمره بطلاقها •

الا أن الشارع الحكيم أراد أن يبطل ما كانت تعتقده العرب ، من أن امرأة المتبنى لا يجوز لها أن تتزوج من الرجل الذى اتخذ زوجها ابنا له ، لأن حكمه عندهم كحكم الولد الحقيقى • والرسول كان قد أتخذ زيدا ابنا له على عادة العرب ، وقد أبطل الله ذلك فى قوله تعالى : « وما

جعل أدعياءكم أبناءكم ذلكم قولكم بأفواهكم والله يقول الحق وهو يهدى السبيل » • لكن كيف يتم هدم تلك التقاليد ؟ ومن الذى يستطيع أن يهدمها ؟ انه رسول الله صلى الله عليه وسلم الذى يدرك حكمة التشريع الاسلامى • ولا بد أن يبدأ بنفسه أولا غيطبق على نفسه هذا الأمر الاسلامى و و المثل و وجاءه الأمر من ربه ليتزوج من « زينب » الا أن النبى دار بخاطره ما يمكن أن يقال عنه لو أنه تزوج من زينب • • هنا يقول الله له : « وتخفى فى نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها لكى لا يكون على المؤمنين والناظر فى قوله تعالى « زوجناكها » • ولاناظر فى قوله تعالى « زوجناكها » يفيد أن الزواج كان بأمر من الله • وليس سببه الهيام والحب كما يدعى هؤلاء • وكانت زينب كما يروى وليس سببه الهيام والحب كما يدعى هؤلاء • وكانت زينب كما يروى أماليكن وزوجنى الله من فوق سبع سماوات •

وهذاك ملاحظة جديرة بالنظر ١٠ وهي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أول من يطبق على نفسه هذا القرآن فيما أمر وفيما نهى ٠ وقد قال الله له وللمؤمنين « لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها » ويقول أيضا : « قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا غروجهم ذلك أزكى لهم ان الله خبير بما يصنعون » ١٠ واذا صدق قول هؤلاء الأدعياء في أن محمدا صلى الله عليه وسلم نظر الى زينب فوجدها في ملبس شفاف أبان مفاتن جسمها ، فمعنى ذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يخالف النصوص القرآنية في الاستئذان وغض البصر • ورسولنا كان خلقه القرآن ، كما أن نساء المؤمنين ومنهم زينب في هذه الأثناء كن يتسابقن في تطبيق النص القرآنى ، ولايمكن ولينب أن ترضى لنفسها أن تقابل رسول الله في وضع ينكره رسول الله لله عليه وسلم لأنها تعلم أن ذلك يغضب الله ورسوله ٠

محمد جمعه العدوى

## التنابش في لخير

روى البخارى ومسلم عن ابن مسعود رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال ( لا حسد الا في اثنتين : رجل آتاه الله مالا فسلطه على هلكته في الحق ، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها ) والحسد كما علمنا هو تمنى زوال النعمة من المنعم عليه وهو مذموم ومرض يضر بصاحبه ، وقد لا يبلغ بالمحسود شيئا اذا قوى ايمانه واحتمى بالله وكل ذلك ليس مرادا من حديثنا ، انما المراد أمر آخر هو الغبطة بمعنى أن تسر للمؤمن المنعم عليه ، وتطلب له المزيد وتتمنى من الله بعد بذلك وسعيك أن يكون لك مثل ما لغيرك من غير أن يزول عنه شيء ، وحديث صاحب الجنة صاحب الرضا والقلب المفعم بالضير المتعلق بالله السعيد بما أوتى قد درسناه في مقال سابق ،

ويمكن القول بأن تكون الغبطة على نحو المنافسة والمبادرة الى الكمال الذى تشاهد على غيرك فتنافسه فيه حتى تلحقه أو تجاوزه وفي شرف النفس ، وعلو الهمة وقال تعالى (وفي ذلك فليتنافس المتنافسون) بعد ذكر الأبرار وما ينتظرهم من نعيم ونجاة ورضوان وجزاء على ما قدموا من عمل وايمان وجهاد لاعلاء كلمة الله ونصرة دينه والقرآن بليغ معجز ، لأن المنافسة أصلها من الشيء النفيس الذي تتعلق به النفس طلبا ورغبة ، وربما فرحت اذا شاركها فيه الآخرون كما كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يتنافسون في الخير والطاعة والبر ، ويفرح بعضهم ببعض باشتراكهم فيه ، بل يحض بعضهم بعضا عليه مع تنافسهم فيه ، وهي نوع من المسابقة ، وقد قال الله بعضا عليه مع تنافسهم فيه ، وهي نوع من المسابقة ، وقد قال الله

عز من قائل كريم ( فاستبقوا الخيرات ) وقال تعالى ( سارعوا الى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت المتقين ) وكان عمر الفاروق رضى الله عنه يسابق أبا بكر رضوان الله عليه فلم يظفر بسبقه أبدا وقال : ما سبقته الى خير الا وجدته قد سبقنى اليه ) ولله در الامام ابن القيم حيث يصف المتنافسين كعبدين بين يدى سيدهما يتباريان ويتنافسان فى مرضاته ويتسابقان الى محابة فسيدهما يحب ذلك منهما ، ويحثهما عليه ، وكل منهما يحب الآخر ويحرضه على مرضاة مولاه ) أه ،

فالحسود عدى النعمة يتمنى زوالها عن المحسود كما زالت عنه، والمنافس مسابق للنعمة متمن تمامها عليه وعلى من ينافسه ، فهو ينافس غيره أن يعلو عليه ويحب لحاقه به ، أو مجاوزته له فى الفضل والقرب من الصالحات ، وأكثر النفوس الخيرة تنتفع بالمنافسة ،

وقد يطلق اسم الحسد مجازا على المنافسة والغبطة ، كما في المحديث الذي نحن بصدده ، الذي يدل على عاو الهمة والتشبه بأهل الفضل مع سلامة النفس ، واذا كان الانسان المؤمن يريد أن يغبط أحدا على نعمة أنعمها الله عليه ، فلا غبطة أعظم من الغبطة في أمرين: الأول أن يغبط على من أنعم الله عليه بمال وفير ، ووفقه لانفاقه في سبيل الخير ، فيتمنى أن يكون له مثل ماله فينفقه في سبيل الله ومرضاته والثاني أن يغبط من آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها ، لأن هذا العمل كله شكر للمنعم سبحانه واعتراف له بالفضل والمنة ،

والحكمة التي جاء ذكرها في الحديث هي القرآن أولا • لأن هذا الحديث ورد بلفظ آخر « ورجل آتاه الله القرآن غهو يقوم به آناء الليل وأطراف النهار » وكل من الروايتين تفسر احداهما الأخرى • فالأولى أن تفسر الحكمة في الرواية الأولى بالقرآن الذي صرح به في

الرواية الأخرى • وهي أيضا سنة النبي صلى الله عليه وسلم وهديه لأنه مبين للقرآن ومنفذه خلقا وعملا يرضى لرضاه • ويسخط لسخطه (١) •

والحكمة هي كل ما يمنع من الجهل ، ويذكر من غفلة ، ويزجر عن القبيح ، أي أن الحكمة هي العلم الذي يعلى ارادة الخير ، ويضبط نزوات النفس ، ويسيطر على أعمال الانسان المؤمن وبه يعرف ويفرق بين الحق والباطل ، وبين الوسوسة والالهام ، لأن الوسوسة من الشيطان، والالهام من هداية الله ، ومنها لمة الملك ، وهي من أجل نعم الله تعالى على المصطفين من عباده ، قال تعالى ( يؤتى الحكمة من يشاء، ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيرا كثيرا ، وما يذكر الا أولو الألباب )،

وانما كانت الغبطة في هذين الأمرين أعظم وأفضل في غيرهما لأنهما الطريقان الموصلان الى الفير والصراط المستقيم و فالمال اذا أنفقه صاحبه المنعم عليه به من مالكه الحق سبحانه في الوجوه المشروعة، كأن ينفقه بعد أداء زكاته على أهله وتربية أولاده وصلة رحمه ، ويعين به البائسين والمنكوبين ، ويغيث الملهوفين ، ويساهم في المصالح العامة التي تتير السبيل لمجتمع المسلمين وتزودهم لخيري الدنيا والآخرة كالمساجد والمدارس والمستشفيات والمصانع التي يقوم عليها عماد حياة الأمم ، خصوصا في عصرنا هذا الذي صار للصناعات أثر بارز في نهضات الشعوب ، والمسلمون هم الجديرون بكل ذلك لأن مكانتهم التي أرادها الله لهم أن يكونوا خير أمة تحفظ الحق وتوجه الخلق و

ولنا فى سلفنا الأول وصحابة النبى صلى الله عليه وسلم خير مثل وأسوة ، فقد استجابوا لوعد الله لهم بالتمكين والاستخلاف والعز فى الدنيا والفوز فى الآخرة الذى يتحقق بالعبودية الخالصة لله والأسوة برسوله صلى الله عليه وسلم والاستمساك بهذا الكتاب الكريم والقيام

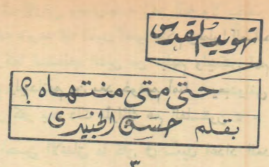
<sup>(</sup>۱) وقد امتحن الله سبحانه عليه بقوله « وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما » .

بالاصلاح فى الأرض وعمارتها • وعد الله ولا يخلف الله وعده حيث يقول سبحانه « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا • يعبدوننى لا يشركون بى شيئا ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون » •

ومن أحسن الانفاق ما كان في سبيل اعداد العدة وعون الغزاة المسلمين ووسائل الدفاع التي يزاد بها عن حياض الأمة ، وسبل الاصلاح كثيرة • ومن فعل ذلك ايمانا بالله وابتغاء مرضاته فقد فاز بالكرامة والنعيم والأجر العظيم ، الذي وعد الله به المصنين يوم القيلمة . فما أجدر من يغبط مؤمنا على نعمة أنعمها الله عليه بأن يغبط الموفق في انفاق ماله فيما يحب ربنا ويرضى • وقد أصبح هذا الأمر نادرا ، لأن أصحاب الأموال في عصرنا هذا قد استهوتهم فتنة المال فأعمتهم عن سبل الخير \_ الا من عصم الله \_ فانكبوا على رءوسهم في طريق الغواية ، ينفقون المال في سبيل شهواتهم الدنيئة وفنهم الماجن المدمر • منهم من يرحل الى بلاد الغرب وغيرها ، فلا يدع سبيلا من سبل الشيطان الا سلكه ، وبدد فيه أمواله ، فلا هو أفاد ولا حفظ . والمخازي في تصرفات هؤلاء كثيرة وتبرأ منها الفضيلة • وآخرون قد غلوا أيديهم الى أعناقهم وبخلوا بأموالهم على أنفسهم واخوانهم ، وأقاموا من أنفسهم حراسا عليها ولا يزالون هكذا حتى يأتيهم الموت، فيتركونها نهبا للسفهاء من ورثتهم يبددونها حتى ينضب معينهم ك ويعيشون كلا على المجتمع .

ومن هنا كان الموفق بالانفاق محظوظا لأن الله من عليه بما حرم منه الكثيرون من السفهاء الطائشين وكما جاء فى الحديث ( نعم المال الصالح للعبد الصالح ) وكما أن المال من أعظم القرب الموصلة الى خيرى الدنيا والآخرة • فكذلك الحكمة من أعظم نعم الله المؤدية لسعادة الدارين ، سواء فسرنا الحكمة بأن المراد منها القرآن ، أوليس

( البقية صفحة ٣٢ ) ٠



- T -

وقفنا فى العدد السابق (عدد رمضان المبارك) عند البرهان على بطلان ما يدعيه بنو اسرائيل من حق تاريخى فى أرض فلسطين ، وبينا أن من يسايرهم فى دعواهم أو فى تسمية الضفة الغربية للاردن بيهوذا والسامرة هم للتهود أقرب منهم للاسلام ، وانتهت الحلقة السابقة بسقوط دولة السامرة التى كانت فى الشمال وكانت تسمى « مملكة اسرائيل » وسقوط دولة يهوذا التى كانت عاصمتها القدس وانهيارهما على أيدى عباد أولى بأس شديد جاسوا خلال الديار فقتلوا من قتلوا وأسروا الباقين ، وفعل الكلدانيون بدولة يهوذا مثلما فعل الأشوريون بدولة السامرة وذلك جزاء الظالمين ،

حكم الأشوريون البلاد فترة من الزمن استمرت من عام ٢٠٥٥م متى ٥٤٠ ق٠م م وكانت لغة حتى ١٤٥ ق٠م ثم خلفهم البابليون حتى عام ٢٥٥ ق٠م وكانت لغة الكلام ما زالت هى اللغة الكنعانية بينما شاعت اللغة البابلية وهى لهجة من العربية الأولى فى الحكم والتجارة م ثم قدم قورش ملك الفرس وغزا فلسطين والقدس وحكم الفرس البلاد قرنين من الزمان من عام ٥٣٥ ق٠م الى ٢٣٢ ق٠م وسمحوا لليهود الذين كانوا فى السبى بالعودة الى فلسطين وكان ذلك عام ٢٣٥ ق٠م وكان هدف الملك من اعادة اليهود وجزر البحر التوسط \*

وفى عام ٣٣٢ ق٠م أى بعد قرنين من حكم الفرس وصل الفاتح اليوناني الاسكندر المقدوني الذي فتح القدس وأخرج الفرس منها

واستمر حكم المقدونيين حتى دخول القائد الرومانى « بومبى » القدس عنوة بعد حصار وقتال • واتخذ الرومان « قيسارية » مقرا لحكمهم بدل القدس • وفى أثناء حكمهم ولد المسيح عليه السلام وابتعثه الله رسولا الى بنى اسرائيل فكذبوه ووشوا به عند الرومان فرفعه الله اليه كما هو معلوم من كتاب الله •

ظل الرومان يحكمون البلاد من عام ٦٣ ق٠م حتى عام ٦٣٦ بعد مولد المسيح عليه السلام حيث جاء نصر الله والفتح بدخول عمر بن الخطاب رضى الله عنه بيت القدس دون قتال بطلب من أهل القدس وتسلم عمر المدينة موقعا عهدته العمرية المشهورة لأهل القدس وهـذا نصها :

بسم الله الرحمن الرحيم

هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل ايلياء من الأمان • أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم وصلبانهم وسقيمها وبريئها وسائر ملتها ، أنه لا تسكن كنائسهم ولا تهدم ولا ينتقص منها ولا من حيزها ولا من صلبهم ولا من شيء من أموالهم ولا يكرهون على دينهم ولا يضار أحد منهم ولا يسكن بايلياء معهم أحد من اليهود •

وعلى أهل ايلياء أن يعطوا الجزية كما يعطى أهل المدائن ، وعليهم أن يخرجوا منها الروم واللصوص ، فمن خرج منهم فانه آمن على نفسه وماله حتى يبلغوا مأمنهم ، ومن أقام منهم فهو آمن ، وعليه مثل ما على أهل اللياء من الجزية ،

ومن أحب من أهل ايلياء أن يسير بنفسه وماله مع الروم ويخلى بيعهم وصلبهم فانهم آمنون على أنفسهم حتى يبلغوا مع الروم • ومن شاء رجع الى أهله لا يؤخذ منهم شيء حتى يحصد حصادهم •

إن تعجب فعجب أن هذا الدور الذي تطوع به اليهود ليؤدوه مع قورش بعرضهم عليه أن يكونوا مخلبه ويده التي يبطش بها في المنطقة فعلوه مع الصليبيين ثم مع التتار عندما اجتاحوا بلادنا . وهام اليوم يريدون بالحاح شديد أن يكونوا القوة الضاربة للولايات المتحدة الامريكية في الشرق للاوسط فان نازعهم أحد هذه المهمة غير النظيفة دقوا له اسفينا .

وعلى ما في هذا الكتاب عهد الله وذمة رسوله وذمة الخلفاء ودمه المؤمنين اذا أعطوا الذي عليهم من الجزية ٠

شهد على ذلك كتب وحضر سنة ١٥ همر بن الخطاب \_ خالد بن الوليد \_ عمرو بن العاص \_ عبد الرحمن ابن عوف \_ معاويه بن أبى سفيان ٠

ومنذ ذلك الوقت بقيت فلسطين والقدس عربية اسلامية بسكانها وعاداتها وتقاليدها على الرغم مما تعرضت له من غزو الصليبين والتتار فيما بين القرنين الثانى عشر والثالث عشر الميلاديين •

وفى الحلقة القادمة باذن الله سنبدأ فى توضيح المخطط الصهيونى لتهويد القدس تحت سمع وبصر العالم الاسلامى مشرقه ومغربه والجميع فى غمرة ساهون ونحو هذا الأمر الخطير متهاونون ولكن عين الله ساهرة لا تغفل عما يعمل الظالمون وان للبغاة وأذنابهم ميقات يوم معلوم و

حسن الجنيدي

يتبع ان شاء الله ٠

بقية مقال ( التنافس في الخير ) ٠٠

هو الذكر الحكيم ؟ أليس هو الذي أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير ؟ وخوطب النبي صلى الله عليه وسلم « وانك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم » والسنة أيضا جاء ذكرها في آيات كثيرة « لقد من الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته من الله على المؤمنين اذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وان كانوا من قبل لفى ضلال مبين» بمعنى أن الحكمة أي العلم بكل ذلك هو الذي يحيى النفس والقلب ويهيمن على كل أعمال المؤمن ، وكانت سببا في الهداية والسعادة اذ لا هداية الا بالكتاب ، انه القرآن الذي يصقل الروح ويزكى النفس ويسمو بالمؤمن الى سماء مرضاة الله ورضوانه ، ومن أجدر أن يعبطه المؤمنون ويتمنون أن يكونوا مثله من صاحب القرآن والسنة والعلم المؤمنون ويتمنون أن يكونوا مثله من صاحب القرآن والسنة والعلم

أحمد طه نصر

والعمل ، والله الموفق للصواب ،

44



انه ليس هناك انسان كائنا من كان ، يتمتع بذرة عقل ، يود أن يكون شقيا ، أو على الأقل تستوى عنده السعادة والشقاوة الا أن يكون مريضا ٠٠

والاسلام بحنوه على البشرية ، وبما أنه يضع لها الحياة المثلى ، ويخط لها المنهاج الأوفى ، فقد أوضح للناس ولا بد ماهية السعادة ، وكيف السبيل اليها ٠٠٠

غير أن القرآن الكريم من أوله الى آخره ، لم يذكر كلمة السعادة ، الا فى آيتين فى سورة هود حيث قال : « وما نؤخره الا لأجل معدود ، يوم يأت لا تكلم نفس الا باذنه فمنهم شقى وسعيد ، فأما الذين شقوا ففى النار لهم فيها زفير وشهيق ، خالدين فيها مادامت السماوات والأرض الا ماشاء ربك ان ربك فعال لما يريد ، وأما الذين سعدوا ففى الجنة خالدين فيها مادامت السماوات والأرض الا ماشاء ربك عطاء غير مجذوذ »،

فحقا ذكرت هذه الكلمات « السعادة » الا أنها قرنتها بالآخرة ، ومعنى ذلك أن الشقى هو الذي ساءت صحيفته واسود وجهه وكان من أصحاب النار \*\* ويقابل ذلك السعيد ، فهو من ازدانت صحيفته ، وابيض وجهه ، وثقل ميزانه ، وكان من أصحاب اليمين وأهل الجنان ، وصدق من قال :

ب من كتاب معد للنشر حائز على موافقة مجمع البحوث الاسلامية بتاريخ ١٩٧٦/٤/٥ وفي انتظار الناشر المسلم ، واسم الكتاب « أريج الايمان وحياة العقيدة » \_ الكتاتب .

ان الشقى الذى فى النار منزله والفوز فوز الذى ينجو من النار وهنا يثور سؤال ١٠٠ ألا توجد سعادة فى الدنيا فى عرف الاسلام ؟ واذا وجدت فلم لم يذكرها القرآن ؟ وبديهى أن بالدنيا سعادة ١٠٠ وأكثر بداهة ، أن القرآن لا يمكن أن يكون أغفلها ، فقد بين الحق والباطل ، والهدى والضلال ، والسعادة والشقاوة ، وحين يذكر كلمة السعادة فى معرض الحديث عن الآخرة فقط ، فهو فى رأى المحقق للتعظيم من شأنها، وأنها هى السعادة الحقيقية ، وأن اتفقت فى الاسم مع سعادة الدنيا ، كما ذكر كلمة الحيوان تحقيقا للحياة فى الآخرة ، لأنها الباقية بينما حياة الدنيا موقوتة بأجل تنتهى بنهايته ، وقد قال تعالى : « وما هذه الحياة الدنيا الالهو ولعب وأن الدار الآخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون »٠٠ فما هى سعادة الدنيا ؟

اذا كان الله سبحانه لم يذكر كلمة السعادة مقترنة بالدنيا صراحة ، فقد جعلهامما تنال بالبحث والاجتهاد ، فمثلا ذكر مضادها وهو الشقاء ، في مواقع متعددة من القرآن ، وبذلك يكون قد ذكر معناها ضمنا وليس مسماها ، وذكر المعنى ألصق بالحقائق ، وأحرى من الخوض في مدلولات الأسماء وبضدها تتميز الأشياء ، .

فحين يقول القرآن: « ولم أكن بدعائك رب شقيا » معناه أنى كتت دائما أهلا لفضلك ، فائزا باجابتك سؤلى ودعائى ، غير محروم من عونك ورعايتك واهتمامك ، فمن كان على نهج زكريا فى اخلاصه وضراعته ونجواه كان أهلا لقرب الله منه واجابته سؤله .

وحين يقول القرآن: « فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى » معناه أن الشقاء بعيد عن الجنة ، اذ ليس فى الجنة شقى ، بل الشقاء قريب من الخارجين عن الجنة وعن صراطها ونهجها • وبعد ذلك تكون السعادة الى نهج الجنة أقرب والى أهل الجنة أقرب ••

ولا شك أن السعادة ليست من المكاسب التي تنال بالامكانات المادية والتقدم في الاختراعات المادية ، بل هي مما ينطبع على الوجدان ، وتتذوقه النفس ، اذ هي سكينة نفسية ، ونشوة روحية ، وبشاشة قلبية، وعلى هذا اتفقت المناهج العلمية والنفسية المعاصرة ، وصدق ماكس نوردوم

فى قولته: انك لو طرقت كل بيت فى مدينتنا باحثا عن السعادة ، لأجابك مجيب أن لو شئت لطرقت بابا آخر ، فان السعادة لم تمر من هنا ٠٠ » وأهل المدينة الغربية لم يجدوا السعادة التى بحثوا عنها طويلا ، وكتبوا عنها عديدا من المؤلفات ، لأنهم أخطئوا سبيلها خطأ بعيدا ٠٠

ولكى يحقق الاسلام لآله وذويه « السعادة المنشودة » ويبتعد بهم عن القلق والتمزق ، والحيرة والاضطراب ، حذرهم من مصدر القلق والوسوسة والحيرة والتشتت ، آلا وهو البعد عن الله واتباع الشيطان ، عدو الله وعدو الانسان : « ان الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدوا ، انما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير » •

وأوضح الاسلام أن لكل أنسان قرينا من الجن ، محيطا به لا يتركه ولا يشفق عليه ، وانما يحتنكه بوسوسته واضلاله واغوائه ، وذلك معنى القلق النفسي والحيرة ٠٠ والقرآن صريح في اثبات ذلك ، بحيث لا تحتاج النصوص الى تأويل وتفسير ، كقوله تعالى : « وقيضنا لهم قرناء غزينوا لهم ما بين أيديهم وما خلفهم وحق عليهم القول في أمم قد خلت قبلهم من الجن والانس انهم كانوا خاسرين » وقوله عز من قائل: « وقال قرينه هذا ما لدى عتيد ، ألقيا في جهزم كل كفار عنيد ، مناع للخير معتد مريب، الذي جعل مع الله الها آخر فألقياه في العذاب الشديد • قال قرينه ربنا ما أطغيته ولكن كان في ضلال بعيد » ٠٠ وقوله عز وجل : « فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون • قال قائل منهم انى كان لى قرين • يقول أئنك لمن المصدقين • أئذا متنا وكنا ترابا وعظاما أئنا لمدينون • قال هل أنتم مطلعون • فاطلع فرآه في سواء الجحيم » وقال سبحانه وتعالى : « واذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا الا ابليس قال أأسجد لن خلقت طينا. قال أرأيتك هذا الذي كرمت على لئن أخرتن الى يوم القيامة لأحتنكن ذريته الا قليلا • قال اذهب فمن تبعك منهم فان جهنم جزاؤكم جزاء موفورا • واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجاب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم ، وما يعدهم الشيطان الا غرورا » • وثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ما منكم

الا وقد وكل به قرينه من الجن ، فقالوا : حتى أنت يارسول الله ؟ قال : حتى أنا ، لكن الله أعانني عليه فأسلم ، فلا يأمرني الا بخير » ٠٠

فذلك القرين لا يدع ابن آدم آمنا مستقرا أبدا ، اذ لا يحب أن يخيب سعيه ، ويفشل في تحديه ، ويخرج من معركة الدنيا وفتنتها صفر اليدين ، بل لا بد أن يثبت أن الشيطان أولى من الانسان بتكريم الله ، وأولى وأحق بسجود الملائكة له ، ثم باتخاذه خليفة في الأرض ، كل هذه الحيثيات تعتمل وتصطرع ولا شك في ضمير القرين وهو يحيط الانسان بنفثه وبثه وغوايته واضلاله وتزيينه ، فمن ثم يعقد عزائمه على عدم افلات الانسان منقبضته ، حتى يصنع منه كافرا ، أو على أقل تقدير مشركا ، ، وعندها يتجرع الانسان كأس شقائه ، .

فحين يقول الحق تبارك وتعالى: « فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ، ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما يصعد في السماء كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون ، وهذا صراط ربك مستقيما قد فصلنا الآيات لقوم يذكرون ، لهم دار السلام عند ربهم وهو وليهم بما كانوا يعملون ، ويوم يحشرهم جميعا يامعشر الجن قد استكثرتم من الانس ، وقال أولياؤهم من الانس ربنا استمتع بعضنا ببعض وبلغنا أجلنا الذي أجلت لنا ، قال النار مثواكم خالدين فيها الا مشاء الله ان ربك حكيم عليم» ، فانظر كيف أن المشرك الضال في الدنيا، حرج الصدر ضيقه ، في كرب وهم ورهق وعسرة ، فاذا أراد أن يتلمس متنفسا في السماء لا يستطيع ذلك ولا يصبر عليه ، و

وسبحان ربى ٠٠ حين يقابل هذه الصورة في الآية بمن شرح الله صدره في الدنيا ، وهيأ له دار السلام في الآخرة ٠٠

وصورة أخرى يعرضها القرآن للبعيد عن الله ، يقول تبارك وتعالى: « ومن يشرك بالله فكأنما خر من السماء فتخطفه الطير أو تهوى به الريح في مكان سحيق » • • ولك أن تعجب من ذلك التصوير الدقيق الذي لا تدرك براعته ، اذ المشرك لا يجد ملجئا في السماء ، ولا يستند على سند من الأرض ، لأن شركاء الله الوهميين في خاطره لا يملكون شيئا ومن

ثم فان ينفعوه ، كما أن الله عز وجل تنزه عن الشركاء والمشركين وهو في غنى عن الجميع تبارك وتعالى .

وصورة أخرى يعرضها القرآن في قوله عز وجل: «قال اهبطا منها جميعا ، بعضكم لبعض عدو فاما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى ، ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى » ، وهنا بيت القصيد ، فمن يدخل الايمان قلبه ، لا يضل ومن أين يأتيه الضلال ، وكيف يتلمس الضلال اليه سبيلا ، وقلبه عامر بالايمان ، تدب فيه حياة هانئة راضية ؟ وأيضا لن يشقى ، ، ، وكيف يشقى وهو مع واهب السعادة وفي رحابه بينما مصدر الشقاء بمنأى عنه بل وهارب منه فهو لا يجد عشه وأفراخه الا عند من أعرض عن ذكر الله ، حتى لا يجد الضال طعما للسعادة ، فان لم يشق بأهله شقى بماله وان لم يشق بماله شقى بمطامحه ، وان لم يشق بمطامحه شقى بخوائه الروحى وفراغه النفسى الهائل ، الذى ملأه بالضيق والحنق والحنق والتنرم والحنرة والألم والشعور بالغربة المطبقة والاكتئاب والحرج والتصدع والتمزق ، وهذه كلها معانى كلمة الضنك فهل يخرج الشقاء والتصدع والتمزق ، وهذه كلها معانى كلمة الضنك فهل يخرج الشقاء عن هذا ؟

وعلامة أخرى يضيفها القرآن الى الأشقياء ، هى فى قوله تعالى : « ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا » • • تلك الحيرة ولا ريب شأن المرتاب فى مذهبه وفى طريقه وسبيله ، لا يهدأ له بال ، ولا يسكن الى قرار ، ولا يرضى عن رأى ، وانما أمره فى تقلب وسبيله الى تشعب ، ووجهته الى شتات ، وكيف لا والهه هواه ، ومعبوده شيطانه ؟ تماما كما يقول رب العزة سبحانه : « كالذى استهوته الشياطين فى الأرض حيران » فمن يقع فى براثن الشياطين ، لا يجد الا الحيرة والاضطراب وخبط عشواء • • • •

ومن رحمة الله بالانسان أنه لم يتركه نهبا لهذه العوارض الأرضية جميعها ، من قلق وحيرة وضيق وحرج وتمزق وغربة واكتئاب ، وانما أنعم عليه ببيان سبيل الخلاص منها ، وابعادها عنه كلية ٠٠

فان أصل هذه الظواهر جميعها هو الغفلة عن الله والبعد عنه ، وتحصين النفس منها هو في الرجوع اليه بالانابة والذكر والثقة فيه وتوحيده ٠

لقد وردت الآثار الصحيحة تدلنا على وسيلة أكيدة للنجاة من كيد الشيطان ، لا نظنها توصف فى معامل علماء النفس من أمثال فرويد وآدلر ويونج وغيرهم من أقزام العلم ، وانما يصفه بارىء النفسس وخالق النسمة وباعث الروح من أكفانها الحسية والمعنوية ، وهذه الوسيلة المجربة فى معامل الاسلام هى ذكر الله باخلاص ! •

قفى حديث يحيى بن زكريا عليهما السلام ، ذى الكلمات الخمس : « وأمركم أن تذكروا الله ، فان مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو فى أثره سراعا حتى أتى على حصن حصين فأحرز نفسه فيه ، فان العبد لا يحرز نفسه من الشيطان الا بذكر الله » ، وفي حديث الأذان « ان الشيطان اذا سمع النداء ولى وله ضراط ، حتى لا يسمع التأذين ، ، ، وفي حديث سعيد بن السيب عن عبد الرحمن بن سمرة ، قول النبي صلى الله عليه وسلم : « ورأيت رجلا من أمتى ، قد احتوشته الشياطين ، فجاء ذكر الله عز وجل فطرد الشياطين عنه » ، ،

وهذه الآثار وغيرها كثير تفيدنا أن ذكر الله طارد للشيطان، وليس المراد من ذكر الله، هو التلفظ بالأذكار والمأثورات دون أدنى تحقيق قلبى لمعنى الذكر، وانما ذكر الله المقصود هنا هو عدم نسيانه والعفلة عنه، بمعنى حضور الذكر بالقلب وحتى يطرد الشيطان من القلب ومن حول القلب، لأنه في رواية من الروايات تصور لنا الشيطان وقد أحاط بقلب ابن آدم يلقى اليه بوسوسته فاذا ذكر الله خنس، ولذلك سمى «الوسواس الخناس»، ونسيان الانسان لربه وغفلته عنه انما ترجع الى ولايته للشيطان وخضوعه له، ولذا يقول المولى عز وجل: «استحوذ الى ولايته للشيطان وخضوعه له، ولذا يقول المولى عز وجل: «استحوذ «ومن يتخذ الشيطان وليا من دون الله فقد خسر خسرانا مبينا يعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان الا غرورا» والنتيجة الحتمية لنسيان العبد

يضرها ويفسدها ، ولا يميز عاقبة السوء عن عقبى الخير ٠٠ « نسوا الله فنسيهم » ، « نسوا الله فأنساهم أنفسهم » ١٠ بينما أهل التقوى لا يخضعون الشيطان في خطته ومنهاجه ، ويقدرون على فضح أساليبه ١٠ « ان الذين اتقوا اذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فاذا هم مبصرون» ومن ثم كانوا على نهج الجنة ، ورغم أنهم في الحياة الدنيا الا انهم في سكينة وأمن وسلام وطمأنينة غالية لا ينالها الا المؤمنون ٠

فقد قال تعالى: « الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب » فذكر الله سبحانه وتعالى عربون الطمأنينة ، وليست الطمأنينة هدفا في حد ذاتها ، وانما هي من ثمار الطريق ، وهبات الرحمة الندية ، وهي موجودة طالما لهج القلب بذكر المعبود بحق ، ولن يلهج القلب بالذكر الا نفض عنه زحمة الباطل ، وسلطان الضلال ونفث الشيطان •

ومع ذكر الله تأتى هبات ومنح بدلا من القلق والحيرة والضيق والتمزق هي الطمأنينة والسكينة والبركات ، فيقول تبارك وتعالى : « اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا ، فأنزل الله سكينته عليه وأيده. بجنود لم تروها» وقال سبحانه: «ثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين » ، وقال عز وجل: « هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا ايمانا مع ايمانهم » • • وهل السكينة غير الطمأنينة ؟! وهل تكون غير الانشراح ؟! أو هي غير البشاشة ؟ ان السكينة هي كل معاني الهدوء والثقة والأريحية والطمأنينة ، وهي حقيقة الحياة ، حتى لقد قيل بصدق أن بالدنيا جنة من لم يدخلها ، لم يدخل جنة الآخرة ، وقال بعض العلماء: « انه لتمر بي أوقات أقول لو أن أهل الجنة في مثل ما نحن فيه ، انهم لفي عيش طيب » ويقول آخر : « لو يعلم أبناء الماوك ما نحن فيه لجالدونا عليه » فحقا لقد ذاقها الأولون فما استطاعوا لها وصفا غير أنهم عرفوها ، وشهدوا عليها بأنها من ثمار الايمان والاعتصام بالله ، وصدق الله عز وجل : « ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون » • • والله أعلم • على عيد



- 77 -

ان اعطاء حق وضع المنهج الذي ينظم به العباد سلوكهم وحياتهم لله وحده ، الى جانب أنه ما توجبه العقيدة الاسلامية ويفرضه توحيد الله عز وجل ، فهو يحقق للانسان كرامته ريحفظ عليه حريته ، اذ يخلصه ذلك من العبودية لغير الله ، ويجعله بمنأى عن الخضوع لغير سلطان الله ، ويجعل الناس كلهم صفيرا وكبيرا ، حاكما ومحكوما سواء في العبودية لله وحده ، يطيعون جميعا أمره ويذعنون لنهيه ، ويخضعون لحكمه ، ويقفون عند حدوده ( ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه ) الآية : ١ – الطلاق ، ومن يقل منهم اني اله من دون الله أشرع للناس وأضع لهم منهج حياتهم ونظام سلوكهم فذلك يجزيه أشرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ولولا كلمة الفصل لقضى بينهم وان الظالمين لهم عذاب أليم ) الآية : ٢١ – الشورى ،

\* والمنهج الاسلامي لأنه منهج رباني فهو مبرأ من الهوي النفسي والغرض الشخصي ، منزه عن الضعف البشري والقصور الانساني ، فليس هو لشخص الحاكم أو أسرته أو حزبه وليس هو حكما أشرت لطبقة دون طبقة ، ولا لجنس دون جنس حكما هو المعهود في المناهج الوضعية مفشرعه الله العليم الخبير ربالناس أجمعين الذي لا يحابي ولا يجامل أحدا فالكل خلقه والكل عبيده على اختلاف مناصبهم ، وتباين طبقاتهم واختلاف أجناسهم :

(ان كل من فى السموات والأرض الا آتى الرحمن عبدا ، لقد أحصاهم وعدهم عدا ، وكلهم آتيه يوم القيامة فردا) الآيات من ٩٣ - ٥٩ مريم ،

به وهو لذلك يحقق العدل المطلق الكامل الشامل الذي لا يتأثر بهوى ولا يخضع لعصبية ولا ينساق وراء حزبية • وانما ينادى فى الذين آمنوا به واتخذوه لهم دستورا ، قائلا : ( يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين ان يكن غنيا أو فقيرا فالله أولى بهما فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا وان تلوا أو تعرضوا فان الله كان بما تعملون خبيرا ) الآية مهما مناه و النساء •

انه انتصاف من النفس ومن الوالدين والأقربين على اختلاف درجاتهم وتباين حالاتهم وقيام بالعدل وبعد عن الهوى والغرض والا فان الله خبير بما يعملون فيجازيهم بما يستحقون ٠

بل انه ينادى الذين آمنوا به أن يعدلوا حتى مع خصومهم • فلا تحملهم هذه الخصومة على ظلمهم والكذب فى الشهادة عليهم ، قال الله تعالى: ( يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولا يجرمنكم شنآن قوم على أن لا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله أن الله خبير بما تعملون ) الآية ٨ – المائدة •

والتعقيب بالأمر بتقوى الله عز وجل ، والتذكير بأن الله خبير بما يعمل المؤمنون هو ضمان حقيقى لتحقيق هذا العدل الكامل الشامل الذى يأمرهم به الله ، فدوام مراقبتهم لله وخشيتهم منه تحجزهم عن الظلم والبغى ، وفى ذلك عزهم وبقاؤهم ، فان الله يقيم الدولة الطالمة ولو كانت كافرة ولا يقيم الدولة الظالمة ولو كانت مؤمنة :

( وكذلك أخذ ربك اذا أخذ القرى وهي ظالمة ان أخذه أليم شديد ) الآية ١٠٢ \_ هود ٠

وقديما جيء بأحد ملوك الفرس الى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه أسيرا فوجدوه نائما بظاهر المدينة وحده لا أسوار تحميه، ولا حارس يحرسه الا ايمانه بربه وعدله بين رعيت و فوقف الملك الأسير على رأسه متعجبا وقال قولته المشهورة: حكمت فعدلت فأمنت فنمت يا عمر •

نعم فبالعدل والايمان يكون الأمن والاطمئنان للحاكم والمحكوم على السواء ٠

فالمؤمنون الصادقون يرون سعادتهم وعزتهم وأمنهم وطمأنينتهم في تطبيق منهج الله وتحكيم شريعة الله ، ويرون في مناهج البشر وقوانينهم الشقاء كل الشقاء والذل والخوف والهوان ، فالله تعالى يقول : (ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا ) الآية ١٣٤ – طه، ويقول سبحانه : (ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ) الآية معراف ،

\* ولأنه منهج ربانى واضعه الله العليم الخبير فلا بد وأن يكون محيطا بكل ما يحتاجه البشر فى حاضرهم ومستقبلهم والى يوم الدين، ولا بد وأن يكون شاملا لكل ما يصلحهم وما يصلح لهم فى أمور دينهم وشئون دنياهم: ( ولا ينبئك مثل خبير ) الآية ١٤ – فاطر ٠

واذا كان مهندس الآلة ومصممها على ما فيه من ضعف انسانى وقصور بشرى يعرف أجزاءها جزءا جزءا ، ويعرف تركيب هـذه الأجزاء ، ويعرف ما يصلحها وما يصلح لها ، ويضع لذلك دليلا مفصلا

يرفقه بهذه الآلة عند بيعها ليرجع اليه محركها ويستفيد من ارشاداته وتوجيهاته أثناء عملها أو توقفها عن العمل .

أليس الله \_ وله المثل الأعلى \_ أحق بذلك ؟ فيكون منهجه الذي شرعه هو دليل هذه الآلة \_ ان صح هذا التعبير \_ التي هي الانسان الذي خلقه في أحسن تقويم ، والذي ينبغي أن يرجع اليه في كل شأن من شئون هذا الانسان ؟ ( ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ) الآية ١٤ \_ الملك \_ ولكن صدق الله ( فانها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ) الآية ٢٤ \_ الحج •

\* والله سبحانه وتعالى اذا شرع للبشرية منهاجا فلا بد وأن يكون ملائما لما تمر به من ظروف وما تتقلب فيه من أحوال وما يناسبها فى كل جيل من الأجيال ٠

أما الانسان اذا وضع لنفسه أو لمجموعة من البشر نظاما غانه لا يحيط بكل الظروف والأحوال ولا يناسب كل الأجيال وهو عرضة للتغيير والتبديل حسب المصالح والأهواء ( ونو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السموات والأرض ومن فيهن ) الآية ٧١ – المؤمنون ٠

ولذلك حذر الله من ترك شريعت ومنهاجه الى أهواء الذين لا يعلمون من المقننين والمشرعين فقال تعالى لنبيه الكريم صلى الله عليه وسلم: (ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون ، انهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وان الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولى المتقين ) الآية ١٨ ، ١٩ - الجاثية ،

فشتان بين الخالق والمخلوق وبين من يعلم ومن لا يعلم • \* ان من يأخذ منهج حياته وشرعة دينه عن مخلوق أيا كان هذا المخلوق كمن يتوجه بعبادته ودعائه الى هذا المخلوق • كلاهما شرك، وكلاهما ضلال • فاذا كانت العبودية والدعاء من حصائص الألوهية ؛ فكذلك وضع المنهج والشريعة من خصائصها ولا فرق ، وما ينبغى أن يجعل لغير. الله ما هو لله وحده فهل من مدكر ؟

به ان الأخذ بهذا المنهج الربانى – كلا لا يتجزأ – هو الأساس السليم والوحيد الذى تقوم عليه الحياة الانسانية قياما طبيعيا فطريا • لأنه يفسر الوجود ومكان الانسان في هذا الوجود والغاية من وجوده تفسيرا صحيحا لأنه من وحى خالق الوجود وخالق الانسان العليم بحقيقة وجودهما وكيف وجدا ولماذا وجدا •

فالوجود فى العقيدة الاسلامية من خلق الله لأن كل مخلوق لا بد له من خالق ( ذلكم الله ربكم لا اله الا هو خالق كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء وكيل ) الآية ١٠٢ للأنعام ( والله خلقكم وما تعملون ) ٩٦ للصافات ٠

والانسان أحد مكونات هذا الوجود ولكنه أشرف آحاده لأن الوجود خلق له ( وسخر لكم ما فى السموات وما فى الأرض جهيعا منه ) الآية ١٣ \_ الجاثية \_ وهو خلق لله \_ لعبادته وطاعته \_ ( وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون ) الآية ٥٦ \_ الذاريات ٠

وأى تفسير غير هذا التفسير للوجود وللانسان وللغاية من وجودهما فهو تفسير خاطىء لأنه قائم على ادراك قاصر وفهم سقيم ( أفمن يعلم أنما أنزل اليك من ربك الحق كمن هو أعمى انما يتذكر أولو الألباب ) الآية ١٩ ـ الرعد ٠

والحديث موصول ان شاء الله تعالى ٠٠

عبد اللطيف محمد بدر

# نقال معى لنعرف السر إعداد: محمرهمه العددى

### التدمير الذي يهددنا

قيل ٠٠ ان ايطاليا تملك مناعة كبيرة ضد تغلغل الأفكار الدخيلة ، منها وجود « الفاتيكان » بما يملك من تأثير ديني يستفيد منه الشعب الايطالي فيتحصن بهذا الفكر الديني ضد أي غزو فكرى ٠٠ ثانيا \_ كما قيل فالشعب الايطالي شعب متدين بفطرته ولهذا فان الأحزاب التي ترفع شعار المسيحية تحظى بحب الشعب واحترامه وهي التي تحكم وتقود ايطاليا • ثالثا: الممارسة الديمقراطية - كما قيل البعيدة عن الارهاب والتحكم والتي لا تدع فرصة للمشككين والمستغلين ٠٠ ومع كل هذا فان ايطاليا تعيش أصعب أيامها وذلك بسبب النفوذ الصهيوني الذى كان يعد لانقلاب عسكرى يطيح بكل قيم المسيحية والديمقراطية في ايطاليا ٠٠ فلقد أحست القيادة الايطالية بالخطر الذي يتهددها من « المحافل الماسونية » التي تمثل الصهيونية العالمية ، ولهذا بادرت بحل كل المحافل الماسونية وحظر نشاطها • الا أن القيادة الايطالية اكتشفت فی شهر مایو ۱۹۸۱ وجود تنظیم سری ماسونی یعد لانقلاب عسکری وذلك رغم حظر نشاط الماسونية ، واكتشفت القيادة الايطالية أن هناك ثلاثة وزراء يضمهم هذا التنظيم الماسوني ، وأن هذا التنظيم متعلعل في الأجهزه الحكومية وغير الحكومية ، وأن التنظيم يركز على القوات السلحة .

جريدة « مايو » الصادرة فى أول يونيو ١٩٨١ تذكر لنا مجموعة من الحقائق حول الماسونية والموقف الايطالى فتقول: ان منظمة المحفل

الماسونى فى الأصل رابطة دينية يهودية تهدف الى تحطيم النظام الدستورى فى الدولة ووضع السلطات كلها فى يد الأب الروحى للمحفل وتقول مايو أيضا انها الأب الشرعى للصهيونية وانها شاركت فى أول مؤتمر صهيونى الذى أقر بناء الدولة اليهودية ١٨٦٧ وتقول مايو: ان الماسونية فى ايطاليا ارتكبت مئات الجرائم من الفساد والرشوة بأوامر الأب الروحى للماسونية وان العديد من عمليات الاختطاف والتهريب للنقد الايطالي عن طريق البنوك الايطالية وان التحقيقات أثبتت أن الأب الروحى للماسونية يقوم بتنفيذ استراتيجية تستهدف السيطرة على أكبر عدد من الأشخاص الذين يختلون مراكز هامة فى الدولة و

لكن هناك شيئًا جوهريا نريد أن نؤكد عليه بالنسبة لنا نحن المصريين ١٠ فهل نحن نملك المناعة الكافية ضد التغلغل اليهودى بأشكاله السرية والعلنية والتى تملك قدرات خرافية فى التأثير والذى بدأ يطل برأسه هنا وهناك ؟ ألا يمكن أن تكون مصر عرضة لمثل هذه الهجمة الماسونية اليهودية فى ظل ظروف لا يوجد فيها حظر على اليهود فى التنقل والتعامل بسبب الانفتاح واقامة الجسور بيننا وبين اليهود ؟ ٠

لا شك أن ايطاليا تمك من المناعة أكثر مما نملك ، ومع كل هذا فان النظام الايطالي كاد أن ينهار بسبب اليهود ، ولا شك أيضا أن ظروفنا الحالية قد تعطى الفرصة للتغلغل اليهودي الذي سيحقق أهدافه بدون حروب والذي يؤكد هذه الحقيقة هو أن مصر داخلة ضمن الوطن الأكبر لليهود « من الفرات الى النيل » .

نحن اذن فى حاجة الى اعادة النظر فى موقفنا من اليهود مستلهمين فى ذلك ما وصفهم به القرآن الكريم حين قال « لعن الذين كفروا من بنى اسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك بما عصوا وكانوا

يعتدون كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه » وقوله تعالى: « كلما أوقدوا نارا للحرب أطفأها الله ويسعون في الأرض فسادا » •

#### تبديد الطاقات

حكاية تنظيم النسل أصبحت سوقا للاتجار والاستغلال ٠ ذلك لأن المشرفين على « اخراج الحكاية » يدركون أن الجهد البذول فيها لأ يقنع أحدا وأن جمهرة المسلمين يعلمون أنها مؤامرة لأن الأرزاق بيد الله ٠ فهو حين خلق الأرض « بارك فيها وقدر فيها أقواتها » وقد كتب الدكتور : محمد عبد السلام رئيس الأمانة الفنية للاعلام عن تنظيم الأسرة تقريرا امتلأ بالمرارة والحسرة على هذا الجهد الضائع ٠ يقول بعض هذا التقرير : انه تم انتاج ٠٠٠ر ٥٠ ميدالية و ١٠٠٠ر ١٠٠ قلم وآلاف من الأطباق مكتوب عليها « الاختيار لك » وقد صنعت في الدانمرك بالعملة الصعبة ، بالاضافة الى كتاب تم طبعه في الضارج تكلفت النسخة ٥٧ قرشا مع أن تكاليف طبع هذا الكتاب في مصر لا تزيد عن ٥٧ قرشا ، وتم استدعاء خبير أجنبي لاعداد حملة اعلامية عن تنظيم الأسرة ، فلم يجد هذا الخبير الاطفايات السجاير ونتائج الماط مجالا للاعلان ٠

المهم ٠٠ هذه الطاقات المبددة ٠٠ لماذا لا توجه الى التنمية المحقيقية ؟ والاجابة لأن أعداءنا لا يريدون ذلك ٠

#### العيادة الحديدة

الدكتور عبد الله عبد الشكور وكيل وزارة الأوقاف لشئون الدعوة يمتدح التصوف فيقول: لقد أصبح التصوف باخلاص طريقا للعبادة • • وكلمة « أصبح » التى قالها الشيخ الدكتور تعنى أن هناك تحولا طرأ على العبادة ، حيث أنها كانت بالأمس كذا • • « وأصبحت » الآن كذا • وهو بذلك يتهم رسول الله وصحابته فى الطريقة التى عبدوا بها الله • •

والأدهى من ذلك أنه يقنعك بموقفه فيقول: « جذب التصوف الآلاف في أوروبا وأمريكا حديثا ، وآسيا وأفريقيا قديما » فهل هؤلاء يا شيخنا الدكتور انجذبوا الى التصوف فأسلموا وجههم لله ؟ أم أنهم أعجبوا به كاعجابهم برياضة « اليوجا » ؟ نريد مزيدا من التفصيل ٠٠ يا فضيلة الدكتور ٠

#### تهنئة للبابا

جامعة الشعوب الاسلامية في دورتها الثانية برياسة وزير المواصلات السوداني بعثوا ببرقية تهنئة للبابا يوحنا بولس الثاني بروما وكأنهم يقولون له: لا تخف فجامعتنا ليس لها علاقة بالعقيدة واحيائها ٥٠ وربما ليقولوا له: سلمت يا مجدد شباب المسيحية وذلك بتحريضك على ضرب الأقليات المسلمة في « الفلييين » وغيرها ٥٠ ولا نعرف هل بعثت جامعة الشعوب الاسلامية ببرقيات احتجاج للنظام التايلاندي الذي يحصد أطفال المسلمين ؟ أم أنها تهنئهم على ما فعلوا ؟ ٠

#### تجديد هنا واتلاف هناك

يجرى حاليا تجديد المعبد اليهودى بشارع عدلى بالقاهرة وكذلك تجديد المعابد اليهودية فى أنحاء مصر ، فى الوقت الذى تحول فيه المسجد الأقصى الى معبد يهودى طول الأسبوع واحتلوا الحضرة الابراهيمية ومنعوا دخول المسلمين ، وتدخل المجندات الاسرائيليات شبه عاريات الى المساجد لاثارة المسلمين ، وتحول مسجد بئر سبع الى متحف اسرائيلي ، وطردوا امام مسجد الخليل ، أما فى مصر فانهم يدخلون المساجد بأحذيتهم فى تبجح وعنجهية ، ويعجز أى مواطن عن أن يتعرض لهم لأنهم «حماية » ،

محمد جمعة ألعدوى

#### في هــذا العــدد :

| - باب النفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |                          | SH 2 At                       | - 10 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--------------------------|-------------------------------|------|
| الب السنة ، ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1  | رايس التخسرين            | - كلية التصريق د د د د        | -1   |
| التي الاسلام من جديد الاستاذ على محمد قريبه     الاستاذ محمد جمعة العدوى الا التي رسول الله . يا الاستاذ محمد جمعة العدوى الا التي رسول الله . يا الاستاذ الحمد طه تعمر الخبر الاستاذ الحمد طه تعمر الحبيد القدس حتى متى منتهاه؛ الاستاذ وحسن الجنيدى الحبيد الاستاذ على عيد السعادة منحة الاسلام الاستاذ على عيد السليف محمد بدر . ؛                | 7  | الاستاذ عثنر احبد خشاد   | - باب التفسير ،               | 7    |
| الن الاسلام من جديد الاستاذ على محمد تربيه     التراءات على رسول الله . ير الاستاذ محمد جمعة العدوى     التراءات على رسول الله الاستاذ احمد طه تصر     النافس في الخبر الاستاذ احمد طه تصر     المعويد القدس ، . حتى متى منتهاه الاستاذ حسن الجنيدى     السعادة متحة الاسلام الاستاذ على عبد     السعادة متحة الاسلام الاستاذ على عبد     المحمد بدر | 11 |                          | - ياب السنة                   | *    |
| انتراءات على رصول الله ، بر الاستاذ محمد جمعة العدوى ٢٦     الثانس في الخبر ، ، ، ، الاستاذ الحبد طه نصر ٢٦     سنهويد القدس ، ، حتى متى منتهاه؛ الاستاذ حسن الجنيدى ٢٠     السعادة متحة الاسلام ، ، ، الاستاذ على عبد ٢٠     سنحت راية التوحيد ، ، ، ، ، تضيلة الشبخ عبد اللطيف محمد بدر ١٠٠٠                                                       | 17 |                          | - الى الاسلام من جديد         | 1    |
| - النئانس في الخبر الاستاذ الديد طه تصر ٢٦     - تهويد القدس حتى بتي بنتهاه؟ الاستاذ بحسن الجنيدي ٢٠     - السعادة بنحة الاسلام الاستاذ على عبد ٢٠     - تحت راية التوحيد ، تضيلة الشيخ عبد اللبليف بحيد بدر . ٤                                                                                                                                     |    | الاستاذ حيد جبعة العدوى  | - افتراءات على رسول الله . يد | 0    |
| ا - نهوید القدس ، . حتی متی منتهاه؛ الاستاذیحسن الجنیدی ۲۰ - السعادة متحة الاسلام ، ، ، الاستاذ علی عبد                                                                                                                                                                                                                                              |    |                          | - النتاسي في الخير            | 7    |
| ا ـ السعادة بتحة الاسلام الاستاذ على عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |                          | - نهوید القدس حتی متی منتهاه؟ | Y    |
| " - تحت راية التوحيد ، تضيلة الشيخ عبد اللطيف محمد بدر . ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |                          |                               |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |                          | - تحت راية التوحيد            | 1    |
| fo Diam and                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 20 | الاستاذ محمد جمعة العدوى | - تعال معى للعرف السر ، ، ،   |      |

مطبعة الحد لليفون ١٣١٥٤

## هذه المجلة تصدرها:

# السنة المحدية المحدية المحدية المحدية المحدية المحدية المحددية ال

# ومن أهدافها:

- الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب ، والى حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل في طاعته وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبا صحيحا صادقا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه اسوة حسنة .
- ٢ \_ الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين \_ القرآن
   والسنة الصحيحة \_ ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات
   الأمور •
- ٣ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين باوثق رباط عقيدة وعملا
   وخلقا •
- الدعوة الى اقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله ،
   فكل مشرع غيره \_ في أى شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه في حقوقه .

#### \* \* \*

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينية مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع •

الثمن ١٠٠ مليم

1111111

-

. . . . . . . . . .

رقم الايداع ١٩٧٥/٤٤